

## **PODRĘCZNA**

# ENCYKLOPEDYA KOŚCIELNA

### **OPRACOWANA**

pod kierunkiem ks. ks. Stan. Galla, Jana Niedzielskiego, Henr. Przezdzieckiego, Czesł. Sokołowskiego, Ant. Szlagowskiego, Ant. Tauera i redaktora ks. Zygmunta Chełmickiego.



G.-H.

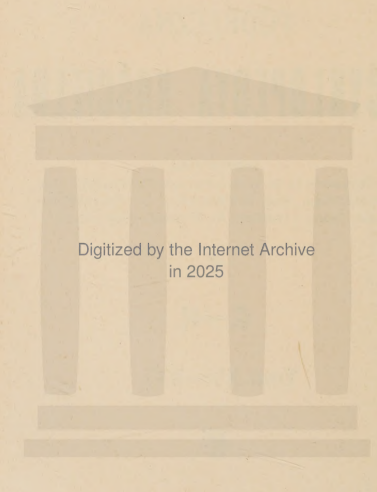
Tom XV-XVI.



## WARSZAWA

Skład główny w księgarni Gebethnera i Wolffa KRAKÓW – G. Gebethner i S-ka

1908.



Gueranger Prosper Ludwik Paschalis, opat benedyktyński z Solesmes i slawny liturgista francuski, ur. w r. 1805 w Sablé. Uczył się w Angers, następnie w wielkiem seminaryum w Le Mans, gdzie okazał wielkie zdolności i niemniejszy zapał do nauk. Wyświęcony na kapłana w r. 1827, został wkrótce profesorem i sekretarzem bpa w la Myre. G. wpadł pewnego razu do reki brewiarz i mszał rzymski; zachwycony pięknością i powagą rytu rzymskiego, porzucił za pozwoleniem bpa ryt dyecezyalny i odtad używał rzymskiego. Wtedy właśnie powział myśl zaprowadzenia w całej Francyi rytu rzymskiego, zastapionego od czasów "swobód gallikańskich" (ob.) rytami dyecezyalnymi, różnymi w każdej niemal dyecezyi, Tak gorąco w tym kierunku pracował, że odniósł w tej mierze zupełne zwyciestwo. G-i także należy się zasługa odnowienia zakonu Benedyktynów we Francyi i doprowadzenia go do pierwotnej świetności; nietylko bowiem odnowił surowość życia zakonnego, ale potrafil w zakonnikach zaszczepić zamiłowanie do nauk i swoim szczególniej przykładem zapalić ich do studyów naukowych, których owoce dotąd są widoczne. W tym celu nabył w r. 1833 dawne opactwo benedyktyńskie w Solesmes, już od r. 1802 opuszczone, które wraz z towarzyszami objął i chcąc trwale zgromadzeniu swemu dać fundamen- Ste Cécile. Tamże 1848; Enchiridion

ty, udał się w r. 1836 do Rzymu, odbył nowicyat i w r. 1837 po złożeniu. profesyi, jako opat odnowionego przez się zgromadzenia, przybył do Francyi. O działalności literackiej G-a dużo dałoby się powiedzieć. Zadziwiająca jest rzecza, jak i kiedy zdołał ten zakonnikobywatel tak wielką liczbę dzieł napisać, przy tylu różnorodnych zajęciach i obowiązkach. Najważniejszem dzielem G-a sa jego Institutions liturgiques. Paris 1840—52, 3 vol.; dzieło to o jedności liturgii we Francyi, wywołało wielkie poruszenie, nawet wśród b-pów i posypaly sie liczne p-ko niemu zarzuty, na które G. gruntownie i naukowo odpowiedział w szeregu prac: Défense des Institutions. Paris 1844; Nouv. défense, tamże 1846; 1847. Niemniej ważne jest dzielo, odznaczające się bogactwem treści i wykazujące całą piękność liturgii katolickiej p. t. L'année liturgique. Paris 1841 – 1901 12.0, 15 vol. Pisał też w sprawie dogmatu Niepokalanego Poczecia i bronił nieomylności pskiej pko Gratry'emu i Dupanloup'owi. Cenne też jest jego dzielo Pontificale Romanum Józefa Catalano, które wydał z objaśnieniami i uzupełnieniami (Parisiis 1850-52, 3 v. in fol.) Z innych prac wymieniamy: De la Monarchie pontisicale. Paris 1870; Origines de l'eglise romaine. Tamze 1836; Histoire de

benedictionum, complectens regulam. vitam et laudes s. monach. occid. patr. Tamze 1862; Les exercices de Ste Gertrude. Tamże 1872; wyd. 2-ie: La rêgle de st. Benoit. 1868; Sainte Cécile et la Societé romaine. Tamže 1874, 2 wyd; Essai sur la médaille de st. Benoit. Tamże 1865, wyd. 4-te; jest w polskim przekładzie p. t. Wiadomość o medalu czyli krzyżu św. Benedykta i t. d. Warszawa 1889, 16-ka; ost. wyd. 6-te tamże 1900, 16-a; Conférences sur la vie chrétienne. 1880; Mélanges de Liturgie, d'Histoire et de Théologie. 1887, i inne. Dokładny spis wszystkich dzieł G. znajduje się w "Bibliographie des Bénédictins de la Congr. de France". Solesmes 1889, str. 1—33.—G. † w r. 1875 w Solesmes. Mowę pogrzebową nad zwłokami wypowiedział bp. Pie z Poitiers, a pż Pius IX o zasługach G—a wydał osobne breve. (Por. Blanc, Dict. univ. de la Pen-sée. Paris 1899, 4-0, t. I, k. 1417; Bund, Catalogus auctorum. 1900, 8-0, str. 79 - 70; Hurter, Nomenclator liter. 1895, 8-o, t. III. k. 1474-78; Schätler, Handl. der kath. Theologie t. II, str. 219). X. J. N.

Guercino, właściwie Jan Franciszek Barbieri, przezwany G., t. j. zezowaty, ur. 8 lutego 1591 w Cento pod Bolonia, najznakomitszy malarz szkoły bołońskiej, odznaczył się utworami pełnymi życia i prawdy. Powolany do Bolonii 1615 r. przez krdła Ludovisiego, późniejszego pża Grzegorza XV, G. wyma-lował dla niego trzy obrazy: Wskrzesze-nie córki Jaira, Zuzannę i Powrót syna marnotrawnego. Powrócił do Cento, gdzie ciągle pracował aż do powołania go do Rzymu przez pża Grzegorza XV w 1621 r. G. wykonał w przeciągu 3 lat w Rzymie najpiękniejsze swoje dzieła: dwa wspaniałe plafony w willi Ludovisi i obraz, przedstawiający męczeństwo św. Petronilli, przeznaczony do kla św. Piotra, a obecnie przechowywany w galeryi obrazów na Kapitolu. G. po śmierci Grzegorza XV powrócił do Cento, gdzie otoczony młodymi artystami, stanowił jakby szkołę, w której wiele cennych dzieł powstało. Po smierci Guido-Reniego 1642 powolany do Bolonii, stal sie glowa tamtejszej szkoły. G. malował obrazy treści najrozmaitszej, chociaż dział 19 sierp. (por. De Visen, Bibliot. scri-

malarstwa religijnego najwięcej odpowiadal jego upodobaniom artystycznym. W obrazach G-a uderza poprawny rysunek, umiejętny układ figur oraz świetny koloryt. G. należał do największych powag w szkole bolońskiej i w całych Włoszech. † d. 22 grudnia 1666 r. w Bolonii. Pozostawił wielu uczniów i naśladowców. (Por. Calvi. Notizie della vita di G. F. Barbieri, Bolonia 1842; H. Zanitschek, Die Malerschule von Bologna, Leipzig, 1879). X. S. G

Guericke Henryk, teolog luterański, ur. w r. 1803 w Wettinie, byl profesorem teologii w Halli, † w r. 1878. Napisal: De schola, quae Alexandriae floruit, catechetica. 1824-25, 2 vol. in 8-0; Gesammtgeschichte des N. Test. Leipzig 1854; Allgemeine christliche Symbolik. Tamże 1861; Lehrbuch der christl. Archeologie. Tamże 1859, 2 wyd., i inne.

Guericus blogosl. opat z Igny w polowie XII w., z powodu żywota bogobojnego i wymowy porywającej, był ozdo-bą współczesnych. Ur. w Tournai w Belgii, był kanonikiem i scholastykiem szkoły katedralnej. Porwany sławą św. Bernarda, udal się do Clairvaux, aby poznać slynnego opata, który zrobil naú tak poteżne wrażenie, że wyrzekł się prebendy i przywdział habit zakonny. Św. Bernard, widząc jego wielką pobożność i prawdziwego ducha zakonnego, naznaczył go w 1158 r. opatem w Igny, og rezygnacyi z tego stanowiska blog. Humberta. Zaslynał wnet pory-wającą wymową, lecz widząc zbliżającą się śmierć, spalił rękopisy swoich kazań, w obawie, aby nie przekroczył reguly ogłaszając pisma bez zezwolenia kapituły generalnej. Na szczęście uczniowie jego posiadali 4 odpisy i dzięki temu mamy jego 55 mów i homilij wygłoszonych do braci zakonnych, które ze wszech miar usprawiedliwiają jego sławę kaznodziejską. Mabillon nie wacha się porównywać go ze św. Bernardem. Jan de Gaigny, wydal w r. 1539 w Paryżu mowy G-a p. t. "D. Guerrici abbatis Igniae sermones antiqui eruditionis et consolationis pleni. Rok śmierci G. stanowia jedni na 1157, inni na 1155 r. Menologium z Clairvaux jako dzień śmierci wymienia pt. Ord. Cist." od olt. 130; "Bibliogr.) nation. belge" VIII, 1885). (Ch.)

Guerin Jerzy Maurycy i Eugenia de, brat i siostra, pisarze francuscy katoliccy. Jerzy ur. w Langwedocyi w r. 1810, † w 1839. Zostawił wiele prac zaczę-tych. Pcczątkowo uległ G. wpływowi Lamennais'a. Cenne są jego: Le Centaure poemat, drukowany w "Revue des Deux Mondes" w maju 1840 r.; Journal intime wiązanka pięknych myśli i uczuć serca.-Eugenia ur. w r. 1805, † w r. 1848, Miała zamiar napisać cały szereg opowiadań pod ogólną nazwą Enfantines, lecz tylko pozostały z nich urywki, jak np. piękny utwór L'Ange joujou. Pozostawiła także Dziennik, w którym przebija piękna i myśląca dusza autorki. (Por. Guérin mgr., Dictionnaire des Dictionnaires. 4-0, t. V, str. 104; Blanc. Dict. univers. de la Pensée. 1899, 4-o, t. I).

Guérin Ludwik Franciszek, pisarz katolicki francuski, ur. w r. 1814, był członkiem akademii rzymskiej do obrony wiary katolickiej; redagował "Memorial catholique", Napisal Dictionnaire de l'histoire universelle de l'Eglise etc. Paris 1844-73 (w wyd. Enc. Migne'a, s. III, t. 50 i nast.); Manuel d'histoire des conciles etc. Tamze 1846— 56, 2 vol. in 8-o. (Por. Hurter, Nomencl. lit. theologiae. Oeniponte 1893, 8-o, t. III, k. 1326),

Guerin Pawel, szambelan honorowy pski, napisal Les Petits Bollandistes, Vies des Saints de l'Ancien et du Nouv. Test., des Martyrs etc. Bar le Duc 1860-1873, 17 vol. in 8-o; 7 edit. 20 vol. in 8-0; 10 edit., tamže 1890; Les Concils généraux et particuliers. Bar le Duc. 1868—69, 3 vol. 8-0; toż samo Paris, Savaète, 1897, 4 vol. in 8-o; Vie des Saints. Edition artistique illustrée. Paris, Palmé, 1883 i nst; Dictionnaire des Dictionnaires, encyclopédie universelle des lettres, des sciences et des arts. Tamze 1884—90, 6 vol. in 4-0; Nouv. dictionnaire univers. illustré. 1862; Le Palmier séraphique ou Vies des Saints des hommes et des femmes illustres de tous les Ordres de Saint François. 12 vol. in 8-o, i inne. (Por. Hurter, Nomenclator litera- sarka i poetka francuska, ur. w r. 1835.

rius theol. Oeniponte 1895, 8-o, t. III, k. 1342; Blanc, Répertoire bibliogr. 1902, 8-o, str. 186). X. J. N.

Guerin du Rocher Piotr. T. J.; archeolog francuski, ur 1 marca 1731 r. w Falaise. Po skasowaniu Jezuitów we Francwi 1764 r. udał się do Włoch i Niemiec, a następnie został profesorem prawa kanonicznego w Polsce. Wróciwszy do kraju, nie chciał złożyć przysięgi włożonej na mężów kościelnych i porąbany został 3 wrześ. 1792 r. Dzielo jego: Histoire véritable des temps fabu-leux, Paris, 1777, 3 t. in folio, Bison-tione 1824 t. 5 in 8 o; Avenione 1841, w którem dowodzi, że Pismo św. jest jedynem źródłem do poznania dziejów ludów starożytnych, było w swoim czasie przedmiotem ostrej krytyki Voltaire'a; Guigne'a, Anquetila i d-ra Voisina (Por. Hurter, Nomenclator literarius t. III p. 254; Backer 1,2322; Sommervogel 1,1730; Biogr. univ. 19,27; Feller 4,295). X. S. G.

Guérin Wiktor podróżnik i pisarz francuski w XIX w., komandor orderu św. Grzegorza Wielkiego, zasłużony profesor retoryki, członek francuskiego towarzystwa geograficznego i starożytności w Atenach. Odbywał liczne podróże w celach naukowych do Afryki i na Wschód. Oglosił drukiem poważne i naukowo traktowane dziela: Description géographique, historique et archéologique de la Palestine etc. Paris 1896-80, 3 vol. in 3 tom.; Terre Sainte, son histoire, ses souvenirs, ses sites, ses monuments, tamže 1881—83, 2 vol in fol.—dzielo nagrodzone przez akademię; Jerusalem, son histoire, sa description, ses établissements religieux, tamże 1889, in 8-o; Patmos et Samos; La France catholique en Tunisie, en Tripolitaine et à Malte; La France catholique en Egypte; La Terre Sainte, Jérusalem et le nord de la Judée. Paris 1897, i inne. (Por. De Gubernatis, Dictionnaire internat. des Ecrivains. Florence 1890, 4-o, t. II, str. 1116; Hurter, Nomenclator literarius theol. Oeniponte 1893, 8-o, t. III, k. 1326; Blanc Répertoire bibliogr. Paris 1902, 8-0, str. 186). X. J. N.

Guerrier de Haupt Marya, romansopi-

Napisała wiele zajmujących romansów w duchu na ogół dosyć religijnym i moralnym. Z pomiędzy nich najcelniejsze miejsce zajmuje pietystyczny romans Marthe, nagrodzony przez akademię francuską, choć Bourget zarzuca autorce nieznajomość życia rzeczywistego i obfitość oklepanych frazesów. Z innych: Handzia la Gitane; Le roman d'une athée; L'Institution Leroux; Uu châtelain au XIX siécle; Vanda i inne. (Por. Bethleem, Romans à lire. Cambrai 1906, 12-0, str. 308).

Guers E. ks. współczesny, kanonik, misyonarz aplski, był regensem wielkiego seminaryum. Napisał Manuel oratoire des Pasteurs et des Prédicateurs d'après Bourdaloue, 8-0; Un Apôtre. Vie du Père Emil Saladin etc. 8-0.

Guesde Mateusz Bazyli zwany Juljuszem, socyalista francuski, ur. w Paryżu w r. 1845, był współpracownikiem Karola Marksa, podróżował do Szwajcaryi, w r. 1880 powrócił do Francyi i zaślubił córke Karola Marksa. Pod wpływem teścia rozpoczął propagandę pojęć jego we Francyi. Zostawszy deputowanym był przedstawicielem i obrońca odłamu socyalistów, których nawet nazwano od nazwiska przywódcy Guesdistami. Napisal Essai de catéchisme socialiste. 1878; Collectivisme et révolution. 1875; Quatre ans de lutte de classe à la Chambre 1893—98. Paris 1901, 18-0, 2 vol; Le Socialisme au jour le jour. Tamže 1899, in 12-o; Etat politique et morale de classe. Tamże 1901, in 12-o; i inne. (Por. Blanc, Lictionnaire de la Philosophie. 1906, 4-0, k. 912; Tenže, Répertoire bibliogr. 1902, 8 oj str. 186; Tenže, Hist. de la Philosophie. 1896, 12-o, t. III). X. J. N.

Guessmann, Gussman albo Gysmann o' T. J., ur. w Wolkerstorf w r. 1741, wstapił do zakonu w r. 1756. Otrzymał polecenie udania się do Chin na misye, gdy Towarzystwo zostało skasowane. Zostało więc w Europie i uczył fizyki we Lwowie i Wiedniu; w r. 1805 wrócił do Towarzystwa do konwentu w Scitensetten, aby w ciszy klasztornej przygotować do druku 2-ie wyd. swego dzieła o dawności ziemi, gdy † podczas tej pracy w r. 1806. Napisał: Ephemerides Astro-

nomicae Anni Bissexti 1776 etc. Viennae 1775, in 8 o; Beiträge zur Bestimmung des Alters unserer Erde. Wien 1782—83, 8-0, 2 cz.; Lithophylacium Mittisianum etc. Viennae 1785, 8-0 Ueber die alten Thierkreise in Egypten. Tamże 1801, 8-0; Ueber die Berechnung der Cometen-Bahnen. Wien 1803, 8-0, i inne. (Por. Sommervogel, Bibliothèque. 1892, 4-0, t. III, k. 1921-2).

Guettée Aimé Franciszek Włodzimierz ks apostata, ur. w Blois w r. 1816, skończył tamże seminaryum i został proboszczem w Saint-Denis-sur-Loire W r. 1850 został profesorem w instytucie duchownym, w 1851 kapelanem przytulku św. Ludwika. Przejęty zasadami jansenistowskiemi wystąpił w duchu nieprzyjaznym Kłowi w książce Histoire de l'Eglise de France. 1847-56, in 8-o, 12 vol., która dostała się na indeks. Po tym fakcie protektor G-a arbp paryski Sibour, cofnal się ze swa opieką, a G. porzucił swe obowiązki w r. 1856, w r. 1862 wyraźnie zerwał z Kłem przyjał prawoslawie. Oprócz wyżej cytowanego dziela i wielu broszur polemicznych G. napisal: Histoire des Jesuites. 1858-59, 3 vol. in 8-0; Lettres au Père Gagarin etc. 1867, in 8-0; E. Renan devant la science. 1864, in 8-0; Histoire de l'Eglise depuis la naissance de N. S. etc. 1870-74, t. I-III; Exposition de la doctrine de l'Eglise cath. orthodoxe. Bruxelles, 2 édit. 1887, in 32-o; Souvenirs d'un prêtre romain devenu prêtre orthodoxe. 1890, 8 o, i inne. G. wydawał także w duchu wrogim Kłowi czasopismo "L'Observateur catholique" 1855-66; i w duchu przyjętego przez się wyznania "L'Union chrétienne" 1859 i nast. (Por. Vapereau, Diction. des Contemporains 1895 4-c. k. 731; Orgelbr., Encyk. powsz. 1900, 4-0, t. VI). X. J. N.

Guevara Antoni, pisarz ascetyczny, hiszpan zakonu Franciszkanów, był kaznodzieją dworskim i kronikarzem Karola V. któremu zwykle towarzyszył w podróżach, † d. 10 Kwietnia 1544 r. jako biskup Mondonedo. Jego dzieła dydaktyczno-retoryczne miały wiełkie powodzenie, zwłaszcza Marco Aurelio o Relow de Principes, Vallisoleti, 1529;

Monte Calvario sive de mysteris dominicae passionis ac de verbis Domini in cruce pendentis, Salmanticae, 1542; 1545; 1582; Oratorio de Religiosos y exercicio de virtuosos, Pinciae 1542; Aviso de Privados y doctrina de Cortesanos, Compluti 1592; Epistolae familiares Pinciae 1539. Znaczenie pism G. polega na wpływie, jaki wywierały na współczesnych. Listy jego znajdują się w t. XIII zbioru "Biblioteca de autores espanoles". (Por. Hurter, Nomenclator literarius, IV, 1343).

X. S. G.

Guevara Józef ks. T. J., ur. w r. 1719 w Rexas, (dyec. toledańska). Wstąpił do zakonu w prowincyi Paragwaju w r. 1732. Przeniesiony do Włoch otrzymał później kanonikat w Spello po r. 1772. † w r. 1806. Napisał: Dissertatio Antiblasiana etc. Venetiis 1765—w której broni kultu N. Serca P. Jezusa; Dissertatio hist.-dogm. de Sacrarum imoginum cultu etc. Fulginiae 1789, 4-0; Risposta all'anonimo della lettera sopra la vicinanza del giudicio universale etc. Fuligno 1790. 8-0; Historia del Paraguay, Rio de la Plata y Tucuman etc. Buenos-Aires. 1836, fol. (Por. Sommervogel, Bibliothèque. 1892, 4-0, t. III, k. 1923).

Guggenbichler Gaudencyusz ksiądz, z zakonu Braci Mniejszych, exgenerał zakonu, wspołczesny, napisal: Apostolat des Gebetes. 1865, 11 wyd. 1896; Der Orden der ewigen Anbetung in seiner Aufgabe und in seiner Geschichte. 1869; Manuductio spiritualis per vitam quotid. 1874; Gegenwärtiger Stand der Missionen der Franziscaner u. Kapuziner etc. 1876; Beiträge z. Kirchen-geschichte des XVI und XVII Jahrh t. I. 1880: Introductio ad vitam seraphicam etc. 1882, 2 wyd. w 2 t. 1899; Christliche Asceze. 1887; Statuten der erhw. Schulschwestern vom III Orden des hl. Francis. in Tirol. 1892; "Orate Fratres" sive Euchologium ad usum Sacerdotum et Clericorum. 1901; "Studiosus Romano-Catholicus", der röm.-kath. Student. 1907, i inne. (Por. Keiters, Katholisch. literat.-kalender. 1902, 16-o, str. 98).

Gügler Józef Henryk Aloizy, teolog, ur. w r. 1782 w Udligenschwyl pod Lucerna. Od dzieciństwa wielkie miał upodobanie w czytaniu Pisma św., tak, że wielką część tekstów śś. umiał na pamięć. Teologię i filologię studyował w Landshut, razem ze swoim serdecznym przyjacielem Józefem Widmarem. Był też w stosunkach przyjaźni z profesorami akademii Sailerem i Zimmerem. Powróciwszy do ojczyzny, jeszcze przed święceniami kapłańskiemi, mianowany został profesorem egzegezy biblijnej w lyceum w r. 1805, wspólnie pracując z kolegami swymi, również profesorami Widmanem i Geigerem, nad odnowieniem ducha religijnego i rozbudzeniu zamiłowania do wiedzy teologicznej, czerpa-nej z czystych źródeł, skutecznie tym sposobem pracujac nad wykorzenieniem zgubnych zasad wessenbergiańskich, które jeszcze bląkały się w granicach dawnej dyecezyi konstancyeńskiej. Później nauczał także i teologii pasterskiej; w r. 1816 mianowany kanonikiem. † w r. 1827, opłakiwany przez uczniów i słuchaczów swoich, których porywającą swą wymową potrafił ożywiać i do pracy naukowej zapalać. Główniejsze dzieła G-a są: Die helige Kunst. Landshut 1814; Darstellung u. Erklärung der hl. Schrift etc. Luzern 1817-18. Toż samo dzielo do N. T. wyszlo w Lucernie w r. 1828; Ziffern der Sphinx etc. Solothurn 1819; Privatvorträge üb. das Evang. des hl. Johannes etc. Sarmen-storf 1842, 2 vol. in 12-6; Die Zeichen der gegenwärtigen Zeit im Guten etc. Luzern 1823, i inne. (Por. Hurter. Nomencl. lit. theol. Oeniponte 1885, 8-o, t. III, k. 800-802). X. J. N.

Guglielmotti Albert o. dominikanin, znakomity historyk włoski, ur. w r. 1812 w Civitavecchia, † w 1886; mając 15 lat wstąpił do Dominikanów w Rzymie. Po ukończeniu studyów poświęcił się nauczaniu; jako ceniony i poszukiwany profesor fizyki i matematyki w kolegium św. Tomasza della Minerwa, urządził przy tym instytucie gabinet fizyczny i nauk naturalnych. Niedługo potem został profesorem uniw. rzymskiego, członkiem akademii archeologicznej, przeorem konwentu, wreszcie w dowód uznania, za wykłady o św. Tomaszu — prowincyalem Zakonu, definitorem kapituły i bibliotekarzem w Casanatense. Mimo licznych i różnorodnych prac

oddawał się o. G. z upodobaniem studyom historycznym nad sztuką wojenną i marynarką, i w tym zakresie doszedł do niezwykłej znajomości i rzadkiej erudycvi. Z wakacyi korzystał w ten sposób, że odbywał podróże naukowe w celu poszukiwań po archiwach, arsenalach i bibliotekach, dla dopelniania i roszerzenia swych wiadomości nad ulubionym przedmiotem. Tym sposobem o. G. zwiedził najznakomitsze muzea i księgozbiory Francyi, Anglii, Belgii, Niemiec, Grecyi i Wschodu. Liczne dzieła G. z zakresu sztuki militarnej i marynarki stawiają go w rzędzie najlepszych znawców i historyków tego przedmiotu. Z 17 różnych dzieł, napisanych przez o. G., przytaczamy niektóre: La storia della marina pontificia nel Medio Evo. 1871; wyd. 2-gie w Rzymie 1887, w 10 t. in 8.0; Vocabolario marino e militare. Roma 1889, La guerra dei Pirati. Tamże 1859; 2 wyd. Roma 1877; Marcantonio Colonna alla bataglia di Lepanto, Firenze 1862; 2 wyd. Roma 1877, i t. d. Nadto: Memorie delle missioni nel Tonchino. Roma 1844: Elogio del cardinale Mai w "Atti dell' Accademia della Crusca". Firenze 1876, i inne. (Por. Daniel, Manuel des Sciences sacrées. Piris 1903, 8-0, str. 539; De Gubernatis, Dictionnaire internat. des Ecrivains. 1890, 4-o, t. II, str. 1118-19; Hurter, Nomenclator lit. theol. 1895, 8-o, t. III, k. 1390). X. J. N.

Guibert (Wicbert, Gilbert) z Gemblours ob. Gemblours.

Guibert J. ks., sulpicyanin, obecnie dyrektor seminaryum İnstytutu katolickiego w Paryżu, współczesny, oprócz wielu dziel elementarnych z anatomii i fizyologii pisze cenne dzieła apologetyczne i pedagogiczne. Ważniejsze sa: Les Origines, questions d'apologétique. Paris 1896, in 8-0; 2 wyd. 1900; La Culture des vocations. Paris 1896, in 18-0, 2 wyd.; L'Educateur apôtre. Tamże, Poussielgue. 1896, in 18 o, wyd. 5-te; Anatomie et psychologie végé-tales. Paris, Retaux; Anatomies et physiologie animales. Tamże, Retaux. 1897; L'âme de l'homme. Paris. Bloud. 1898, in 16-o; Histoire de saint Jean-

res des écoles chrétiennes. Tamze 1901: in 8-o; La Formation de la volonté, La Bonté. 32-0; Le Caractère. Paris, Poussielgue. 32-o; Conseils sur la vo-cation. Tamze, 18-o; Devoirs des Seminaristes. Tamze, 32-o; Lu direction spirituelle dans les maison. d'éducation. Tamze, 18-0; Le renouvellement religieux. Tamze, 12-0; Le Mouvement chrétien, dans l'âme humaine, devant l'incredulité, devant la science etc. Paris, Bloud, 8-o, 4 wyd.; Les Qualités de l'educateur. Tamze, 12-o; La Piété, Tamże, Poussielgue, 1906, 32-o, i inne. X. J. N.

Guibert Józef Hipolit krdl., arcbp. paryski, ur. w Aix w Prowancyi w r. 1802, wstąpił w r. 1822 do zgromadzenia Misyonarzy Oblatów N. M. P. Niepokalanie Poczętej, założonego przez mgra de Mazenod, niedługo potem został wikaryuszem generalnym i przełożonym seminaryum w Ajaccio, później bpem w Viviers w r. 1841, w r. 1857 arbpem w Tours, a w 1871—w Paryżu i w r. 1873 krdłem. G. był nadzwyczaj czynnym prałatem, opieral sie meżnie wraz z duchowieństwem prześladowczym prawom, ukutym przez rząd pko nauczającym zgromadzeniom. Następcą G-a na stolicy paryskiej był jego koadyutor mgr. Richard, obecnie krdl. G. rozpoczął też budowę bazyliki Najśw. Serca Jezusowego na Montmartre. Listy pasterskie i inne dzieła G-a wyszły w 5 t. p. t. Oeuvres pastorales. Tours 1868-89. Najlepszy żywot G-a napisal ks. Paguelle de Follenay. Paris 1896, 2 tomy. (Por. Blanc, Diet. univers. de la Pensée. 1899, 4-o, t. II, k. 1415; Buchberger, Kirchl. Handlexikon. 1906, 4.0, k. 1810).

X. J. N.

Gulbert z Nogent (Novigentinus), ur. w r. 1053 w Clermont; mając zaledwie 12 lat wstąpił do Benedyktynów w Flavigny; oddał się szczegolniej studyowaniu P. św. i OO. Kła zwłaszcza św. Augustyna i Grzegorza W. pod kierunkiem św. Anzelma, któremu zawdzięczał swoje duchowe wykształcenie i rozwój umysłowy. W r. 1104 został opatem klasztoru w Nogent i na tem stanowi-Baptiste de la Salle. Tamze 1901, 8-o, sku † w r. 1124. Napisal dzielo homi-2 wyd.; Vie et vertus de S. J. B. de la letyczne Liber quo ordine sermo fie-Salle, fondateur de l'Institut des Frè- ri debeat; Moralium Geneseos libri X; Tropologiarum in Prophetas Osea Kirchl. Handlexikon, München 1906, et Amos et Lamentationes Jeremiae l. V; Tractatus de Incarnatione contra Judaeos; De laude S. Mariae liber; Opusculum de Virginitate; De pigno-ribus sanctorum l. IV; De vita sua s. Monodiarum l. III; i inne. Dzieła G. wydał I. d'Achéry w Paryżu 1651. (Por. Mabillon, Annales Ord. S. Benedicti; Michaud, Bibliographie des Croisades, l. I; Schäfler, Kirchl. Handlexikon, t. II, str. 219-20; Pelczar, Zarys dziejów kaznodz. Kraków 1896, 8-o, t. I, str. 121).

X. J. N.

Guibert z Rawenny ob. Klemens III antpż.

Guibert z Tournai, uczony franciszk., krewny bp. Jana z Tourai (1267-1274). Odznaczał się rozległą wiedzą; uczył w różnych szkolach zakonu m. i. w Paryżu 1270 r. Na prośby bpa Wilhelma z Orleanu napisal: Tractatus de officio eppi et Ecclesiae ceremoniis (Bibl. PP. XIII Colon. 1618). A także później De pace animique tran-quilitate (Bibl. PP. XXI Lugduni). Zasłynał jako doskonały kaznodzieja. (Por. Fabr.-Monti, Bibl. lat. III, 56, 118).

Guidée Achilles ks. T. J., ur. w r. 1792 w Amiens, wstąpił do nowicyatu w r. 1814. Był prefektem studyów, superyorem nowicyatu w St. Acheul, prowincvalem od 1836-42, superyorem domu w Paryżu i w Lille. Fundował kolegium w Amiens, i tam † w r. 1866. Napisal: Manuel des jeunes professeurs etc. Avignon 1834, 12-o; Manuel de l'ouvrier chrétien, Paris 1849, in 16-0; 7 wyd. 1850; Manuel du soldat chrétien etc. Tamze 1849, 16-0; Manuel du laboureur chrétien etc. Tamże 1851, 32-o; i w. in. (Por. Sommervogel, Bibliothèque de la Comp. Bruxelles 1892, 4-o, t. III, k. 1927— 30).

Guidetti Jan, kompozytor muzyki klnej, ur. w r. 1532 w Bolonii, † w r. 1592 w Rzymie, beneficyat u św. Piotra i kapelan Grzegorza XIII. Napisal: Directorium chori, 1582; Cantus eccl. passionis, 1586; Cantus eccl. officii majoris hebd. 1587; Praefationes in cantu firmo, 1588. (Por. Buchberger, sie one w Gerberta, Scriptores de mu-

4-o, t. I, k. 1810).

Guidi Ignacy, wybitny oryentalista włoski, profesor hebrajskiego i języków semickich w uniw. rzymskim, członek akademii "Lincei," ur. w Rzymie w r. 1844. Studya linwistyczne odbywał pod kierunkiem o. Zingerle, ks. Scappaticci i ks. Vincenzi. Niepospolite zdolności przy żelaznej woli i niezwyklej skromności uczyniły z G. typ sympatycznego uczonego, z którego rad i wskazówek korzystali oryentaliści włoscy i cudzoziemcy. Oprócz artykułów w czasopismach napisal G: Testi orientali inediti sopra i Sette Dormienti di Efeso. Roma 1883; Le traduzioni degli Evangelii in arabo e in etiopico. Tamże 1888; Di una versione persiana del Pentateuco, 1885; Gli atti apocrifi degli Apostoli nei testi copti, arabici ed etiopici, 1888; Il battesimo di Constantino, secondo un nuovo documento w "Nouova Antologia" 1883; Die Kirchengeschichte des Qatholicos Sabh riso I. Leipzig 1888; i w. in. (Por. De Gubernatis, Dictionnaire internat. des Ecrivains. Florence 1890, 4-0, t. II, str. 1119-20). X. J. N.

Guido z Arezzo bened., jeden z najwybitniejszych pracowników na polu muzyki klnej w średniowieczu, żyjący na końcu w. X w klaszt. w Pompoza, w pobliżu Ferary. G. był twórca nowej metody uczenia śpiewu gregoryańskiego, które dotad nastręczało wiele trudności. Wzbudziwszy przez to wielu zazdro-snych, został z klasztoru usunięty, me-toda jednak jego tak sobie zjednała rozgłos, że pż. Jan XIX (1024-1033) wezwał go do Rzymu; pż. zdumiony praktycznością i skutecznością metody G., chciał go zatrzymać w Rzymie, lecz zdrowie G. nie pozwoliło na to i musiał opuścić miasto święte. Teraz przeor klasz. żałując surowego postąpienia z G., przyzwał go. napowrót do Pompozy, gdzie też osiadł do końca żywota, jak kroniki glosza, do 14 maja 1050 r. Metodzie G-a zawdziecza się uprzystępnienie śpiewu gregoryańskiego. Jego dzieła zawierające metodę są następujące: Micrologus Guidonis de disciplina artis musicae; Epistola Guidonis... de ignoto cantu directa. Znajdują

sica med. aevi. S. Blasii 1784. (Por. Luigi Angeloni, Sopra la vita, le opere G. de Arezzo, Pangii 1811; R. G. Kisewetter, Guido v. A. s. Leben u. Wer. ken, Leipzig 1840.

Guido de Baysio, kanonista włoski, dominikanin, ur. w Reggio w Kalabryi, † w r. 1313, był magistrem prawa ka-nonicznego i archidyakonem w Bolonii. Napisal: Rosarium czyli komentarz na dekret Gracyana, często przedrukowywany; Apparatus in Sextum, Mediolani 1480, jest to komentarz na 6-ta ksiegę Dekretałów. (Por. Glaire, Dictionnaire, 8-0, t. 1, str. 141; Bund, Catalogus auctorum. Rothomagi 1900, 8-o, str. 70).

Guido Papa ob. Pape.

Guido da Pietro ob. Fiesole de... Fra Giovanni.

Guido Reni, jeden z najznakomitszych malarzy włoskich szkoły bolońskiej, ur. w Calvenzano pod Bolonią w 1575 r. Uczeń Ludwika Caracci'ego; pracował w Rzymie, a w r. 1622 w Neapolu, potem wrócił do Bolonii. G. obdarzony był głębokiem poczuciem piękna, nadzwyczajną biegłością; obrazy jego odznaczają się wspaniała kompozycya, szlachetnością zarysów i świetnym kolorytem. G. wykonał znaczną ilość dzieł rozmaitego rodzaju, a najcenniejsze obrazy jego sa: "Madonna della Pietà.« "Ukrzyżowanie Chrystusa," "Rzeź niewiniątek,« u Dominikanie w Bolonii, "Narodzenie Chrystusa" w chórze kła św. Marcina w Neapolu, "Aurora" w pałacu Rospigliosi, "Fortuna" w Kapitolu, "Chrystus w koronie cierniowej" w Dreznie, »Mater dolorosa," "Herkules" w Luwrze, "Wniebowzięcie N. Maryi Panny" w Monachium i w Genui, "Męczeństwo Św. Piotra" w kla delle tre fontanne; ozdobił kaplice w S. Maria Maggiore, "Św. Benedykt" w klasztorze San Michele w Bosco, "Św. Michał" w klasztorze Kapucynów Callione w Bolonii. G. celował także jako znakomity miedziorytnik. Umarł w Bo-Ionii d. 18 stycznia 1745, pochowany w kle św. Dominika. X. S. G.

Guldo Terrena, albo od miejsca urodz. de Perpignan, lub wreszcie od miejsca nauk de Paris, karmelita, uczył teologii

zakonu, a w r. 1321 bpem Majorki; poczem przeszedł w r. 1332 na bpstwo Elna, z siedzibą w Perpignan, † 1342. Napisal komentarze do wielu pism Arystotelesa i do Sentencyj Piotra Lombarda; z innych pism wyróżnia się Concordia evangeliorum etc. druk. w Summa de haeres. Colon. 1631—1655. Niesłusznie Tomasz Waldensis porównał tego G-a z G-em z Cluvigny, wyznawca "teoryi impanacyjnej." (Por. Bibl. Carmelit. I, 581 i nst.; Danie a Virg. Mar., Speculum Carm. II, 889, 723).

## Guignard ob. Chatel Jan.

Guigo z przydomkiem du Chastel, generalny przeor Kartuzów ur. 1083 w St. Romain. Wezły przyjaźni łączyły go ze ś. Bernardem i Piotrem Czeigodnym, którzy budując się jego pobożnością, nieraz listownie zasięgali jego rady. Oprócz tego zasługą G-a jest, że zebrał ustnie przekazane statuty zakonu Statuta Guigonis etc. wyd. w Korerwa 1683. Napisał też żywot ś. Hugona bpa Grenobli. G. † 27 lipca 1137 r. Pisma jego znajdują się u Migne'a PP. lat. CLIII, 593, i nst.; CLXXXIV 307. Znajdujące się wśród pism ś. Augustyna (VI App. 643), a także s. Bernarda wyd. 1716, 325: Scala paradisi, albo De vita contemplativa, sa dzielem drugiego Guigona, który 1173-1187 był jeneral. przeorem Kartuzów. (Por. Histoire litter. de la France XI, 640, XV, 11 i nst.).

Guilbert ob. Gilbert.

Guilhermy Elesban de, o. T. J., ur. w r. 1818 w Paryżu, † w r. 1884. Napisał, oprócz dzieł ascetycznych, Ménologe de la Compagnie de Jésus. Poitiers 1867-68, 2 vol. in 4-0; nadto do-konal nowego wydania Teologii zwanej "Wirceburgensis." (Por. Hurter, No. menclator theologiae, 1893, 8-o, t. III; Blanc, Répertoire bibliogr. 1902, 8-o, str. 187).

Guillaume de Champeaux, filozof scholastyczny, bp. w Châlons-sur-Marne. dyalektyk głośny, ur. w Champeaux, pod Melun, † wr. 1121. Odbywał studya pod kierunkiem Anzelma z Laon w Paryżu, i później był tam profesorem. Sluchaczem jego i przeciwnikiem zaraw Awinionie, został w r. 1318 generalem zem był Abelard. G. w dysputach z Abelardem został pokonany i wskutek tego usunął się i osiadł przy kaplicy św. Wiktora w r. 1108, gdzie prowadził w dalszym ciągu swe wykłady; niedługo potem został bpem w r. 1112. W r. 1119 wysłany został przez pża Kaliksta II do cesarza Henryka, który wtedy znajdował się w Strasburgu. G. był obecny w r. 1120 na koncylium w Beauvais. G. był przyjacielem św. Bernarda. Występował też pko nominalizmowi, ale niekiedy zbyt przesadnie na korzyść realizmu. Z dzieł G. nie-wiele się przechowało. Znane są: Compendium ksiag moralnych św. Grzegorza i Traktat o początku duszy i inne. (Por. Daniel, Manuel des Sciences sacrées. Paris 1903, 8-o, str 409; Blanc, Dict. de la Philosophie, 1906, 4-0; Michaud, Guillaume de Champeaux et les écoles de Paris au XII siècle, 1868, 2 wyd.). X. J. N.

Guillaume de Conches, filozof i gramatyk, ur. w Conches w r. 1080, † ok. r. 1150. Uczył się pod sławnym Bernardem z Kartuzyi ok. r. 1122, sam otworzył szkolę w Paryżu, gdzie wkrótce zyskał sławę uczonego profesora. Jako filozof w opiniach swych skłaniał się do doktryny de praeexistentia animarum i o stworzeniu dusz równoczesnem (creatio simultanea), przytem przyjmował w swych pismach niektóre zdania o Trójcy św., pko którym gwałtownie występował Guillaume de Saint-Thierri. G. pod-dał się i błędy odwołał. Z drugiej znów strony G. gorzko użalał się na tych, którzy w imię prawowierności potępiali wolne badanie w filozofii. Ze względu na sumienne i wszechstronne badania nad człowiekiem pod względem fizycznym zarówno jak i moralnym G. może być uważany poniekąd za poprzednika antropologii współczesnej. Napisał Magna de naturis Philosophia, 1474 2 vol. in fol; Philosophia minor; Pragmaticon philosophiae. Strasburgi 1566, 8-o-odwołanie blędów G-a. (Por. Glaire, Dictionnaire. 8-0, t. I; Rivet, Histoire litter. de la France. t. XII, s. 455; Blanc, Dict. de la Philos. 4-0, k. 613). X. J. N.

Guillaume L. ks., pisarz katolicki, sze Alpy, misterya średniowieczne, bibliowspółczesny; napisał Les Jesuites et les Classiques chrétiens. Réponse czał też mnóstwo artykułów w czasopis-

au R. P. Delaporte. 1894, 8-o; Les Classiques comparés et le R. P. Venest. Etude critique. 1897, in 18-o; Faut-il lire dans nos classes les Proses d'Adam de Saint-Victor? Réponse à M. Collard, professeur, à l'Université catholique de Louvain. 1901, 12-o, i inne. Nadto ks. G. jest redaktorem wydawnictwa "Collection de Classiques latins et grecqs"; wychodzi nakl. Desclée w Lille, in 12-o. (Por. Schepens, Catalogue général. Bruxelles 1902, 8-a; Blanc, Réportoire bibliogr. 1902, 8-a, str. 188).

Guillaume de Lamarre, z zakonu Franciszkauów, żył w drugiej połowie XIII w. Ogłosił w kilka lat po śmierci św. Tomasza († 1274) Correctorium operum fratris Thomae.

Guillaume de Moerbeke. dominikanin, ur. we Flandryi ok. r. 1215, † ok. 1182. Byl penitencyaryuszem Grzegorza X pża, brał udział w soborze lyońskim w r. 1274, został arbpem Koryntu w r. 1277. Był tłumaczem dzieł Arystotelesa, Galiena, Hipokratesa. Prace te przedsięwział wskutek polecenia św. Tomasza z Akwinu. Surowo osądził ten przekład Roger Bacon, jako zbyt pospiesznie dokonany. (Por. Blanc. Hist de la Philos. 1896, 12-o, t. I, str. 445).

Guillaume Pawel ks. historyk i archiwista francuski, kanonik honorowy dyec. Gap., korespondent Ministeryum Oswiecenia publicznego, ur. w Vars w r. 1842. Po odbyciu poczatkowych i średnich nauk w Guillestre i w Bordeaux udal się dla dokończenia studyów do Rzymu w r. 1864. Został następnie profesorem w kolegium na Monte-Cassino w r. 1868 i w opactwie Cava w r. 1879. Jako historyk opracowywał monografie opactw, klasztorów i zakonów, jak: Descrizione storica e artistica di Monte-Cassi-Monte Cassino 1874; L'Ordine Cluniacense in Italia. Neapoli 1875; Essai historique sur l'Abbaye de Cava etc. Cava dei Tirreni 1877; L'ab-baye du Mont-Cassin et le quatorziéme centenaire de Saint-Benoit. Bordeaux 1880 i t. d., a także opisywał Wyższe Alpy, misterya średniowieczne, biblioteki i archiwa dyecezyi Gap; pomieszmach specyalnych jak w, Bulletin d'histoire et d'archéologie de Valence" w "Revue de la langue romane", w "Comité des travaux historiques" i t. d. Z ostatnich prac G. godne są wymienienia: Origine des Chevaliers de Malte et role des donations de la Commanderie de Gap. Paris 1881; Chartes de Durbon, quatrième monastère de l'Ordre des Chartreux. diocèse de Gap. Tamze 1894, 8-0, i w in. (Por. de Gubernatis, Dict. intern. des ecriv. 1892, 4-0, t. II, str. 1121; Blanc, Répertoire. 1902, 8-0, str. 188).

X. J. N.

Guillaume de Saint-Amour, filozof scholastyczny, ur. w Saint-Amour ok r. 1210, + ok. r. 1273, był rektorem i syndykiem uniwersytetu paryskiego. Uniwersytet wystąpił pko zakonnikom żebrzacym, odmawiając im prawa nauczania; na czele opozycyi stanął G., który szeregu zjadliwych pamfletów ostro napadał na zakony żebrzące, zwłaszcza w piśmie Des Périls des derniers temps. Zakonnicy wnieśli na G. i na uniwersytet paryski skargę do Aleksandra IV pża w r. 1256. Delegatem do obrony sprawy ze strony Dominikanów był Humbert de Romans, ich general, Albert W. i Tomasz z Akwinu; ze strony Franciszkanów: Bonawentura i Bertrand z Akwitanii. Pż po rozpatrzeniu sprawy wydał wyrok na korzyść zakonów, a pismo G, potępił w r. 1256, jego zas samego skazal na usunięcie z uniwersytetu i wygnanie św. Ludwik. Po pewnym jednak czasie, zwolennicy G-a z tryumfem przyjęli go, gdy powracal z wygnania. (Por. Blanc, Dictionn. de la Phil. 1906. 4-0, k. 614; Tenże Hist. de la Phil. I str. 287). X. J. N.

Guillaumin, wydawca i działacz spoleczny, ur. w r. 1801, um. w 1864, zaprzyjaźniony z wielu wybitnymi ekonomistami nie mało przyczynił się do rozszerzenia doktryn szkoły ekonomistów. W r. 1841 założył z Horacym Say i Józefem Garnier "Journal des économistes"; w r. 1842 "Societé d'économie politique". Wśród wydawnictw G-a cennym jest Annuaire de l'économie politique, który liczy już przeszło 60 rok istnienia (obecnie wychodzi pod redakcyą Maurycego Block'a, — corocznie 1 tom w 18-e, ok. 900 str. druku; cena

mach specyalnych jak w., Bulletin d'histoire et d'archéologie de Valence" w "Revue de la langue romane", w "Comité des travaux historiques" i t. d. Z ostatnich prac G. godne sa wymienie-

> Guillemon J. M., sulpicyanin, napisal Le Clef. des Epitres de s. Paul, analyse raisonnée. Paris 1874; 2 wyd. 1878, 2 v. in 12-o.

> Guillermin Józef ks., pisarz katolicki współczesny, członek akademii pskiej "Arkadów", napisal *Choix de discours* et allocutions des plus célèbres orateurs pour la retraite et le jour de la I Communion. 1897, 8-0 10 wyd.; Choix de discours,.. sur la Très Sainte Vierge. Paris 1896, 8-o- 2 vol; Choix de discours et allocutions de circonstance de plus célèbres orateurs contemporains. Paris 1898 8-o 2 vol; 3 wyd. Choix... de mariage etc. 1896, 8-o; Choix de panégyriques et plans de discours des plus célèbres orateurs contemporains en l'honneur de la Vénèrable Jeanne d'Arc. 8-o; Les Voix consolatrices. Choix de fragments etc... pour réconfort dans les heures d'épreuve. Paris, Bloud. 1897, in 18 o; Fleurs de solitude. Tamże 1898, in 18-o; Vie et pontificat de S. S. Léon XIII. Tamże Bloud 1902, 2 vol. i inne. (Por. Blanc. Répertoire bibliograph. 1902, 8-0, str. 188 i 418; Bloud, Catalogue. 1907, 8-0). X. J. N.

Guillois Ambroży ks., ur. w r. 1796 w Laval, pełnił obowiązki wikaryusza, później proboszcza w Mans, † w r. 1854. Zostawił dzieła niepospolitej wartości, zwłaszcza kaznodziejsko - katechetyczne, jak Explication historique, dogmatique, morale, liturgique, et canonique du catéchisme avec la réponse aux objections etc. 1864, 4 tomy; 1870, wyd-11-te; po polsku w tłum. Leona Rogalskiego Wykład historyczny, dogmatyczny... wiary katolickiej i. t. d. Warszawa, 1857, 4 tomy, 8-a; wyd. 3-cie, tamże 1891—93, 8-ka, t. 4; Le Catechiste en chaire. 1856-99, 3 vol. in 8-o; po polsku Katecheta na kazalnicy. Warszawa 1860, 3 tomy, 8 a; Explication littéraire et morale des Epîtres et Evangiles. 1845, i inne. Nadto: Le dogme de la Confession vengé des attaques de l'hérésie et de l'incredulité. 1845. 8-0; po polsku wyszło w tłum. ks. H. Bie- gdzie zbija błędy Montesquieu i Rous-ronskiego, p. t. Obrona dogmatu spo- seau. Kiedy były układy o zawarcie wiedzi przeciw zarzutom niedowiarstwa. Warszawa 1854, 8-a. (Por. Daniel, Manuel des Sciences. 1893, 8-0, str. 526; Hurter, Nomenclator literarius theol. Oeniponte 1695, 8-o, t. III; elections Pelczar, Zarys dziejów kaznodz. Kraków 1900, 8-a, t. III, str. 204).

I. J. N.

Guillon Aimé, zwany Montleon, ur. w Lyonie w r. 1758, z poczatku oddał się kaznodziejstwu; w r. 1792 zagrożony wygnaniem za odmówienie złożenia przysięgi na konstytucye cywilna duchowieństwa, uciekł do Chambery. Powróciwszy, bronił rządów monarchicznych w pismach swoich, za co wtrącony został do więzienia; po 7 miesięcznem zamknięciu, gdy odzyskał wolność, wystapil pko Konsulatowi i znów dostał się do więzienia i zesłany został do Medyolanu. Zwolennik swobód galicyjskich bronił takowych gorliwie i walczył z Jezuitami. W r. 1816 został konserwatorem biblioteki Mazariniego. Zakończył pelen przygód żywot w r. 1841, jako 83 letni starzec, w ostatnich latach swego życia dając smutny przykład zaniedbania się zupelnego w obowiązkach stanu kaplańskiego. Pisał wiele, zwłaszcza w czasopismach peryodycznych. Z dzieł jego wydanych zasługują na peryodycznych. wzmianke: Histoire générale de l'Eglise pendant le XVIII siècle etc. Besancon et Paris. 1823, t. I, in 8-o; wiecej nie wyszło; dzielo to zarażone duchem galikańskim poszło w zapomnienie; Les Martyrs de la foi pendant la révolution française etc. Paris 1821. t. 4, in 8-o; 1822, t. V-ty-dzieło to ma rzeczywistą wartość historyczną, jako pisane przez naocznego świadka okropności re-Inne pisma G-a mają wolucyjnych. przeważnie charakter polemiczny. (Por. Glaire, Dictionnaire, I, str. 968. Hurter, Nomenclator literarius. 1893, t. 1II: Nouv. biogr. générale, gdzie znajduje się dokładny spis dzieł G-a). X. J. N.

Guillon Marya Mikołaj Sylwester, ur. w Paryżu 1760 r. Po ukończeniu studyów teologicznych ułożył: Entretiens sur le suicide ou Courage philosophique opposé au courage religieux, Paris

konkordatu pża z Bonapartem ogłosil: De la nomination aux évêchés dans les circonstances actuelles ou Recherches historiques et critiques sur les elections populaires, la pragmatique, le concordat, Paris 1801, za co był uwieziony i staraniem arcbpa du Bellay uwolniony; mianowany został kanonikiem honorowym paryskim i bibliotekarzem w najbogatszej bibliotece arcybiskupiej. Jeździł jako teolog do Rzymu z kardynalem Feschem, logatem Napoleona. Potem został profesorem wymowy w uniwersytecie, był bowiem mówcą niepospolitym. Na prośby Ludwika Filipa został biskupem marokańskim. † 16 października 1847 r. Z ka-nonikiem A. B. Caillau wydał: Collectio selecta SS. Patrum, Parisiis 1819-1842, t. 148 in 8-0; Ribliothèque choisie des Pères de l'Eglise grecque et latine ou Cours d'éloquence sacrée, ib. 1824 -28, t. 26, in 8-o. Był redaktorem "Journal général de la literature, de la science et des beaux arts"; po nadto oglosil drukiem: Collection géneral des brefs et instructions du Pie VI relatifs á la revolution française. Paris, 1799; Dissertation sur les Psaumes, ib. 1822; Histoire générale de la philosophie ancienne et moderne, ib. 1825, t. 2; Histoire de la nouvelle hérésie du XIX s., ou refutation des ouvrages de M. de Lammenais ib. 1835; Examen critique des doctrines de Gibbon, dr. Strauss, et de M. Salvador sur J. Christ, son Evangile et son Eglise, ob. 1841, t. 2. Parallèle des révolutions sous le rapport des herésies, qui ont désolé l'Eglise ib. 1791. (Por. Hurter, Nomenclator literarius, t. 3 p. 506; 1048). X. S. G.

Guilloré Franciszek o. T. J., ur. w r. 1615 w Croisic, wstąpił do zakonu w 1638; był profesorem humaniorów i retoryki w ciągu lat 18, miał też wybitne zdolności kaznodziejskie, był superyorem w Nantes i w Dieppe, † w Paryżu w 1684 r. Napisal: Maximes spirituelles pour la conduite des âmes. Nantes 1668, 12-o: nowe wyd. Paris 1859, 12-o; Les secrets de la vie spirituelle qui en découvrent les illusions. Paris 1673, 1802. Lowiekszone wydanie w 1836 r., 12-o; Les progrès de la vie spirituelTamze 1675, 12-0; 1869, 12-0; La Ma- graphique. Paris 1903, 8-0. str. 189). nière de conduire les ames dans la vie spirituelle. Paris 1675, 12-o; 1861, 12-o; Conférences spirituelles pour bien mourir a soi même etc. Tamże 1683, 12-0; Retraite pour les Dames, Paris 1684, 12-0; Les Oeuvres spirituelles... Tamże 1684, in fol.; zbiór listów duchownych zostawił w rekopisie, (Por. Sommervogel, Bibliothèque de la Comp. 1892, 4-o, t. III, k. 1937-40; Glaire, Dictionnaire. 8:0, t. I, str.

Guinebauld autor cennego dykcyonarza ikonograficznego, p. t.: Dictionnaire iconographique des Monuments de l'Antiquité chrétienne et du Moyen-âge. Depuis le Bas Empire jusqu'à la fin du XVI siècle. 2 vol. in 8-o. Autor podaje tu wiadomości o stanie sztuki i cywilizacyi w tych epokach.

Guiol Ludwik ks., pierwszy rektor i jeden z założycieli uniwersytetu katolickiego w Lyonie, kanonik honorowy i wikaryusz generalny w Marsylii, † w 1884. Gorliwie popierał rozwój filozofii św. To-masza. Napisał w konferencyach: Démonstration philosophique de la Divinité de Jésus Christ. 1860, 8-0; De l'incredulité contemporaine et de la foi religieuse. 1860, 8-0; La Divinité de Jesus Christ affirmée par l'histoire. Marseille 1886; De l'unité de conscience. Considérations sur l'enseignement chrétien. Paris. Vic et Amat, 1883, in 8-o; Jėsus enseignant. Considérations sur l'enseign. chrétien. Lyon, Bryday, 1880, in 8-o, i inne. (Por. Blanc, Dictionnaire de la Pensée, 1899, 4-o, t. I; Tenže, Répertoire bibliogr. 1902, 8-0, str. 189; Daniel, Manuel des Sciences. 1903, 8-o, str. 538; Hurter, Nomenclator liter. theol. 1893, 8.o, t. III). X. J. N.

Guiraud Jan, pisarz katolicki współczesny, napisal L'Etat pontifical après le grand schisme. Etude de géographie politique. Paris, Fontemoing, 1896, in 8-o; Saint Dominique. Tamže 1799, Renaissance. Tamze 1902, in 18-0; Quaestions d'Histoire et d'Archéolo-

le selon les differents Etats de l'âme, inne. (Por. Blanc, Répertoire biblio-

Guitmund benedyktyn bp. Aversy w Apulii, wybitny teolog XI w., był zakonnikiem w klasztorze Becq uczniem Lanfranka. W r. 1070 Wilhelm Zwycięzca powołał go do Anglii, ofiarując mu prelature, wszakże G. wobec księcia i całego dworu oznajmił śmiało, że wyprawe zdobywcza Normandczyków uważa za rozbójnicza, wobec czego ubogi Chrystus nie pozwala mu przyjąć choćby cząsteczkę tej zdobyczy. Po powrocie do Nor-mandyi udał się w pielgrzymkę, w której zawadził i o Rzym, gdzie nazwisko jego było znane i skutkiem tego zasięgano jego rady. Urban II mianował go 1087 r. bpem świeżo założonego bpstwa Aversy. Sławnem stało się jego imię skutkiem dziela pko Berengarowi, w którem wiedza teologiczna walczy o pierwszeństwo z pięknym stylem i siłą wykładu. Dzielo nosi tytul: "De Corporis et Sanguinis Christi veritate in Eucharistia" u Migne'a PP. lat CXLIX, 1414 i nst. (Por. "Hist. lit. de la France" VIII 553-572; Jos. Bach. "Dogmengesch. d. M. Alt." I, 385).

Guizot Franciszek Piotr Wilhelm, maż stanu i pisarz francuski, ur. 1787 r. wNîmes. Ksztalcił się w Genewie, dokad przeniosła się jego matka po stracie meža na szafocie w 1794 r.; w r. 1805 wraca do Paryża, gdzie kończy kursa prawne. W r. 1812 zostaje profesorem historyi w Sorbonie; po upadku cesarstwa generalnym sekretarzem w mini-steryum spraw wewnętrznych. W czasie powrotu Napoleona opuszcza Francyę, za Restaturacyi pełni różne wyższe urzędy w zmieniajacych się ustawicznie ministeryach. Jest jednym z założycieli szkoly doktrynerów, usilującej urządzić państwo, łącząc zasady monarchizmu z demokratyzmem; w duchu tej szkoły oglasza: Des moyens de gouvernement et d'opposition dans l'état actuel de la France (1821). Za ministeryum Villele'a traci urzad, nia wolno mu miewać odczytów; poświeca się wiec studyom hi-12-o; L'Eylise et les origines de la storycznym. W r. 1828 odzyskuje napowrót urząd dawny, profesure i razem z Cousinem i Villemainem zaczyna pragie chrétienne. Tamže 12-o; La Sé-cować dla sprawy oświaty dla Francyi; paration et les elections, Tamée 12-o, w tym kierunku bardzo dużo zdziałal.

Po rewolucyi lipcowej jakiś czas był mi- był ministrem królewskim do r. 1784, nistrem oświaty, lecz z powodu różnicy przekonań z prezesem ministrów Lafitte'm, opuszcza gabinet, lecz znów zostaje ministrem oświaty w gabinecie Thiers-Broglie (1832-37). Na tych stanowiskach polożył wielkie zasługi, chociaż żadał nieraz środków represyjnych. W r. 1840 jest posłem w Londynie, a po upadku Thiersa tworzy razem z Soultem gabinet, w którym obejmuje teke ministra spraw wewnętrznych. Stronnik polityki królewskiej, szydził z opozycyi i chelpil się ze swej niepopularności; to też po upadku Ludwika Filipa, podczas rewolucyi lutowej, oskarżony zostaje o zdradę stanu i ucieka do Anglii, skąd wraca po ogłoszeniu przez sąd dekretu uwalniającego go od odpowiedzialności, i dalej pracuje na korzyść zrekonstruowania monarchii. Chociaž protestant, w mo-wach, na zebraniach bronil wiary. Przekonań słabo liberalnych, usposobienia lodowatego, upartego, porywał wymowa lecz nie argumentacya; jako historyk, spotkał się z krytyka, zarzucającą mu uogólnianie, podstawianie praw samowolnych w miejsce faktów rzeczywistych i wprowadzanie do historyi fa-talizmu. Z prac jego najznaczniejsze: Histoire du gouvernement représentatit (5 t. Paryž 1821-22); Collection des mémoires relatifs à l'histoire d'Angleterre (26 t., Paryż, 1823 i nast.); Histoire de la revolution d'Angleterre, (2 t., Paryż 1827—28); Cours d'hi-stoire moderne (6 t., Paryż 1828—30); Histoire de la civilisation en Europe (Paryż. 5 wyd. 1845; przekład polski F. Bentkowskiego, Warszawa 1842); Histoire générale de la civilisation en Frunce (4 t.. Paryż 1855); Washington (Paryż 1841) jako wstep do Vie, correspondance et écrits de Washington (5 t., Paryż 1839-40); Memoires pour servir à l'histoire de mon temps (9 t., Paryż 1858-68); Meditation sur l'état actuel de la religion chrétienne (Paryż 1865). X. H. P.

Gulczewski Dobiesław, bp płocki, zw. Sówka od r. 1375, † nagle w r. 1378 na zaraze morowa w Górznie. Występował pko Władysławowi ks. opolskiemu o dziesięciny i rzucił nań klątwę.

Guldberg Ove Höegh, teolog i historyk duński, ur. w r. 1731 w Horsens,

a od tego czasu wielkorządca Jutlandvi. † w r. 1808. Z dzieł teologiczno-biblijnych napisał: Oznaczenię dat do ksiąg Now. Test. 1785; zostawił też przekład Now. Test. (17,94, 2 t.), który pod względem językowym stanowi klasyczny wzór literatury. (Por. S. Orgelbr., Encyklop. powsz. 1900, 4-o. t. VI, str.

Gumplowicz Ludwik, socyolog i publicysta polski, ur. w r. 1838 w Krakowie. Studya odbywał na uniw. w Krakowie i w Wiedniu, w r. 1876 został docentem w Hradcu, w 1882 nadzwyczajnym, a w 1883 zwyczajnym profesorem tamże. Od r. 1869 był redaktorem pisma "Kraj". Napisal: Wola ostatnia w rozwoju dziejowym i umiejętnym. 1864: Philosophisches Staatsrecht. 1877; Rechtsstaat und Sozialismus. 1881; Das Rassenkampf, sociologische Untersuchungen. Innsbruck 1883, 8-o, toż samo wyd. po francusku (Paryž 1892); Grundriss der Soziologie, Graz 1885, 8-o; toż po polsku System socyologii. Warszawa 1888, 8 a; Sociologie und Politik. Leipzig 1892, 8-o; toż samo i po rosyjsku (Moskwa 1894, 8-a); Die soziologische Staatsidee. Graz 1892, 8-o: Ibn Hal-dun, soeyolog arabski XIV w. (odb. z Przeg. filiz.) Warszawa 1899, 8-a; Socyologiczne pojmowanie historyi (odb. z Przegl. filozof.) 1898; 8-a, i inne. (Por. Blanc, Rèpertoire bibliogr. 1902, 8-o, str. 189; De Gubernatis, Dic. tionnaire univers. des Contemporains. 1890, t. II; S. Orgelbr., Enc. Powsz. 1900, t. VI). X. J. N.

Gumplowicz Maksymilian Ernest, syn Ludwika, historyk, ur. w r. 1864 w Krakowie, † w 1897 w Wiedniu. się w Gratzu, gdzie otrzymał doktorat z prawa, w r. 1895 został lektorem języka polskiego w uniw. wiedeńskim. Napisal Bischof Balduin Gallus von Kruszwica, Polens erster lateinischer chronist. (odb. ze sprawozdań akad. wiedeńskiej), Wien 1895, 8 o; Zur Geschichte Polens im Mittelalter zwei Kritische Untersuchungen über die Chronik des B. Gallus etc. Innsbruck. 1898, 8-0; Wyprawa pomorska Bolesława Smialego, (odb. z Ateneum). Warszawa 1900, 8-a. Wiele prac zostawił w rekopisie. (Por. S. Orgelbr., Enc. Powsz. 4-o, t. VI; Estreicher, Bibliogr. polska 1906, 8-o, t. II, str. 89).

Gumppenberg Wilhelm o. T. J., ur. w Monachium w r. 1609, préyjety do zakonu w r. 1625, uczył humaniorów, filozofii i teologii; był przez 4 lata penitencyaryuszem u św. Piotra na Watykanie i kaznodzieją w ciągu 33 lat w Niemczech. + w Insbrucku w r. 1675. Napisal: Idea Atlantis Mariani de Imaginibus miraculosis B. V. Mariae. Tridenti 1655, 12-o; Atlas Marianus sive de Imaginibus Deiparae per orbem Christianum Miraculosis. Ingolstadii, 12-o, 2 partes; dzieło to rozeszła się w krótkim czasie przeszło w 6 tysiącach egzemplarzy po całej Europie; ost. wyd. Monachii 1682, in fol. oraz w Migne'a "Summa aurea" 1862, 4-o, 12 vol.; Sexdecim Peregrinationes per 365 Ecclesias Romae. Romae 1665, 8-0; Jesus vir dolorum Matris dolorosae filius. Monachii, 4-o, i inne. (Por. Sommervogel, Bibliothèque. Bruxelles 1892, 4-o, t. III, k. 1952—55).

X. J. N.

Gundelinda św. opatka w Alzacyi? była córka Adalberta księcia Alzacyi siostra św. Atolii i św. Eugenii. Wychowana przez św. Odylę swą ciotkę, która była przełożoną w dwóch klasztorach w Hohenburgu i w Nieder-Munster. Po śmierci ciotki G. została opatką w tym ostatnim klasztorze, gdy siostra jej Eugenia w klasztorze w Hohenburgu ok. r. 722. G. w ciągu całego życia wiernie naśladowała swą ciotkę. † w połowie VIII w., pochowana w kle swego klasztoru. Ciało jej później zostało przeniesione w srebrnym relikwiarzu i umieszczone na ołtarzu; tu pozostawało do r. 1542, w którym pożar zniszczył klasztor. Religijne wojny przeszkodziły odbudowaniu klasztoru, a relikwie Sw. zostały przeniesione cześcia do kolegiaty w Molsheim, częścią zas do opactwa N. M. P. "des Eremites." Swięto 28 marca. (Por, Pétin, *Diction*naire hagiogr. 1850, 4-o, t. I, k. 1291). X. J. N.

Gundelius Filip kanonista włoski, rodem z Padwy, żył w XVI w. Był profesorem prawa w Wiedniu, gdy poznał go Ludwik Decyusz, i polecił Zygmuntowi I, który go zaprosił do Krakowa

na katedre prawa, do akademii. Tu wkrótce zdobył wielką popularność i szacunek dla swej wysokiej znajomości prawa, zwłaszcza kanonicznego. Szczególniejsza cieszył się sympatyą bpów Konarskiego, Tomickiego i Krzyckiego. Wezwany przez cesarza Ferdynanda do Wiednia został tam rektorem akademii. Napisal: Libellus de Potestate Vicarii Episcopalis. Cracoviae 1523, 8-o; De gestis D. Adalberli Poloniae Proto-martyris. Cracoviae 1526, in 4-to; De Christi Dni Passione, deque Servatoris nostri resurectione. Tamże, 8-o; Elegidia w Decyuszu "De vetustatibus Polonorum" na króla Zygmunta, Bonę, królewicza Zygmunta i Ludwika Decyusza; In mortem Sigismundi regis Poloniae. Cracoviae 1548, in 4-o. Nadto przed wyjazdem swoim do Wiednia Juris utriusque lectiones. Ibd. 1533, przypi-ane Zygmuntowi I, i wiele innych dzieł o Polsce i w kraju naszym wydanych. Niewiadomo dlaczego Wiszniewski w swej "Hist. lit. pols." (t. IX. str. 326) nazywa G-a bawarczykiem, gdy na innem miescu (t. IV, str. 336, op. cit.) włochem go mianuje. (Por. Wiszniewski o. et. l. c; Jocher, Obraz bibl. t. II i III). X. J. N.

Gundulf (Gandolphus), heretyk włoski XI w. O osobie G-a nic nie wiemy. Gdy zjawili się jego zwolennicy we Francyi, Gerhard, bp. z Cambrai i Arras dal im ostrzeżenie o naukach blędnych, które rozsiewali. W 1025 r. odbył z duchowieństwem świeckiem i zakonnem synod, dokąd zawezwano heretyków i pouczono o ich błedach. Z aktów synodu. (Por. d'Achery, Spieil., Par... 1723, I, 607...; Mansi, XIX, 433) okazuje się, iż zwolennicy G-a głosili blędy Paulicyańskie, odrzucali Sakramenta św.; Pismo św. przyjmowali nie cale; usprawiedliwienie przypisywali siłom człowieka umartwionego i żyjacego w duchu zaparcia samego siebie i t. p. Na skutek pouczeń i starań bpa Gerharda heretycy ci jużto nawrócili się, juž to niedlugo znikneli. (Por. Gotti, Veritas relig. Christ., II, c. 86, § 2; D'Argentré, Collect. judic., I, 7...; Döllinger, Sektengesch. des M. Alt., 1890, I, 6:...; Herzog-Hauck, Realencyklop. für protest. Theologie und Kirche, VII, 238; W. W. t. V, k. 1361; Buchberger, Kirchliches Hand- p. 5, n. 7; Voigt, Cod. dlpl. prussilexikon, München, 1907, t. I, k. 1815). cus I, p. 18, n. 19 i p. 20). N. C. S.

Gunter, biskup płocki, umarł 1232 r. Jako kanonik plocki dwa razy był obierany na biskupstwo płockie. Pierwszy raz za wpływem Konrada mazowieckiego był obrany przez część kapituły po śmierci Gedeona w r. 1223. Druga część kapituły wybrała Jana Gozdawę. To rozdwojenie było powodem, że stolica biskupia przez dwa lata była bez pasterza. G. mając na celu dobro dyecezyi, ustąpił stolicy swemu współzawodnikowi. Po śmierci Jana Gozdawy, wybrany powtórnie 1237 r. został potwierdzony i wyświęcony przez Wincentego z Czarnkowa arcbpa gnieźnieńskiego. Dbały o dobro duchowe i doczesne swej dyecezyi, a widząc, że Konrad kraju nie broni, zebrał drużynę wojenną, uderzył na Prusaków i zdobył zamek Dzierzgów w Przasnyskiem, uwolniwszy wielu chrześcian-mazurów z niewoli. Niewiele pomogły rycerskie usiłowania bpa. Zuchwalstwo Prusaków wzrastało. zwłaszcza po krwawej bitwie pod Brodnica, gdzie poległo lub poszło w roz-sypkę wojsko Konrada i świeżo utworzonego zakonu Dobrzyńców. Wtedy to G. wraz z Krystynem bpem chelmińskim, doradza Konradowi sprowadzenie zakonu teutońskiego. To uczestnictwo G-a w dziele płodnem w największe nieszczęścia i klęski dla kraju i narodu, czyni G. osobistością sławną w dziejach polskich. Na danym brzeskim przywileju Konrada (Dogiel, Codex dipl. R. P. IV, p. 4 n. 5) G. podpisany jest w roli świadka; jest też podpisany na drugim przywileju, danym Krzyża-kom w r. 1230 (op. e. pag. 9 n. 12) jako też na tak zw. Kruszwickim w czerwcu 1230 r. Zakon krzyżacki wymógł na G. iż tenże wraz z kapitułą plocką zrzekł się na rzecz Krzyżaków wszystkich dzierżaw i dochodów, które posiadał w obwodzie ziemi Chelmińskiej. Po piecioletniej gorliwej pracy pasterskiej, jako biskup, oddany pracy publicznej i pelen najlepszych checi, G. zmarł w Wiedniu nagle, w podróży do Rzymu, 1223 r. Następcą jego był Piotr Półkozic, zwany Romanus. (Por,

Gunter św. eremita w Czechach ur. w r. 955 ze sławnej rodziny wegier-skiej. Młodość spędził na dworze książęcym; oddany światu i jego próżności szukał zadowolenia w rozkoszach i dostatkach. Lecz Pan Bóg trafil do jego serca, a za narzędzie swej łaski wybrał św. Gotarda opata z Hirschfeld, a nastepnie bpa z Hildesheim. G. posłusz-ny głosowi łaski opuścił życie świato-we i wraz ze św. opatem udal się do klasztoru Nieder-Altaich, by tam w pokucie oplakiwać swe grzechy. W tym celu odbył też pielgrzymkę do Rzymu; po powrocie do Altaich przyjął habit zakonny, ale przez pokorę chciał być tylko braciszkiem zakonnym i spełniać najniższe posługi w klasztorze. Pod kierunkiem św. Gotarda szybkie czynił postępy na drodze doskonałości; chwilowo tylko uległ pokusie próżności; zapragnal godności opata, na co św. Gotard przyzwolił. Wkrótce jednak spostrzegł, jak ciężką jest odpowiedzialność przełożonego klasztoru, uznał swój błąd i porzuciwszy klasztor w Gellingen, gdzie był opatem, wrócił do Altaich i pełnił po dawnemu obowiązki zwykłego za-konnika. W r. 1008 usunął się na samotną górę, położoną o milę od Altaich i tu oddał się życiu pustelniczemu. Gdy wielu zakonników pragnęło go nasłado-wać, G. w r. 1019 zbudował mały ko-ściołek i naokoło eremy dla braci. Raz tylko opuścił G. swą pustelnie, aby odwiedzić św. Stefana króla węgierskie-Ksiaże Brzetysław przypadkowo spotkał G. w pustelni; G. mu oznajmił bliską swą śmierć, która nastąpiła w r. 1045. Swieto 9 paźdz. (Por. Pétin, Dictionn. hagiogr. t. I, k. 1291, 2; Boll.. Bibliotheca hagiogr. latina, 1899, 8-o, t. I). X. J. N.

wszystkich dzierżaw i dochodów, które posiadał w obwodzie ziemi Chelmińskiej. Po pięcioletniej gorliwej pracy pasterskiej, jako biskup, oddany pracy publicznej i pełen najlepszych checi, G. zmarł w Wiedniu nagle, w podróży do Rzymu, 1223 r. Następcą jego był Piotr Półkozic, zwany Romanus. (Por, Theiner, t. I, n. CXVI; Dreger, Codex Pomeraniae Nr. 72; Dogiel op. c. IV,

G-r. A zatem OO. Kla i scholastyka jego zdaniem, nie zdola obalić panteizmu nowoczesnego. Ma to uczynić filozofia G-a. Potrzebę bezwzględną Objawienia G-r wykazuje dowodawi rozumowymi, a właściwie tajemnice Trójcy Prze najsw., Wcielenia i t. p. tłumaczy zupełnie naturalnie, jak powiada "nauko-wo." Bo prawdy objawione—utrzymywał G-r—tylko względnie są nadprzyrodzone, z postępem wiedzy stają się prawdami naturalnemi (czysto rozumowemi). Wpadł więc G-r w t. zw. semiracyonalizm, porzadek naturalny i nadnaturalny pomieszał i w ten sposób niby pogodził wiarę i wiedzę.—Człowiek, podług G-a, składa się z ducha i "natury," w człowieku monada duchowa łączy się z naturą organiczną. Naturę zaś człowieka stanowi ciało i dusza. Dusza ta istotnie różni się od ducha. Bóg bezpośrednio stworzył ducha, obdarował go wolna wola. Dusza zaś posiada tylko pożądliwości zmysłowe.--Istnienia Boga dowodzić ma argument ontologiczny (ob. art. Bóg), lecz stanowisko Boga do świata jest antypanteistyczne jak je nazywał G-r. Bóg stworzył świat; świat jest, jak mówił "kontraposition nicht Emanation" Boga; upadłą ludzkość Chrystus odkupił, lecz stworzenie i odkupienie uważa G-r za konieczne działanie Boże. Przez swój system G-r usilowal obalić bledy Hegla i Schellinga, sam jednak zostawał pod wpływem Fichte-Schellingowskiego systematu i dlatego popelnil wyżej wspomniane blędy. (Literaturę odpowiednia ob. art. Günther. W W.; W E. J. t. XXVII, str. 92 podano system G-a w sposób zawikłany i bałamutny),

Gunthar, oslawiony arbp koloński, zasiadl na stolicy 20 kwiet, 850 r. Opierał się on całą silą prośbom ś. Ansgara i innych bpow i książąt o odłączenie Bremy od metropolii kolońskiej. Sprawa oparla się aż o pża Mikolaja I, który wydał bullę (858 r.) rozlaczająca, a przytem tak niedowierza G-owi, że z góry orzeki ekskomunike na tego, ktoby tej decyzyi nie usłuchał. G. niegodną odegrał rolę w sprawie małżeńskiej Lotara II, już to bowiem łudząc się, że król poślubi jego siostrzenice, już skutkiem bezdzietności malżeństwa z Teot-

nie dostały się w ręce stryjów królewskich w Niemczech, w każdem razie celem pozyskania wpływów politycznych. G, na synodach w Akwizgranie i Metzu 860 r. tak umiał podejść i okłamać zebranych bpów, że wbrew wszystkiemu prawu malżeństwo zostalo rozerwane. W zamian za to brat G-a Hilduin otrzymał od Lotara II bpstwo Cambray. Gdy sprawa ta wytoczoną została przed sobór lateraneński 863 r., odjęto G-owi arbpstwo kolońskie. W odpowiedzi na to G. i arbp trewirski Teotgaud, również odsądzony od metropolii, połączyli się z cesarzem Ludwikiem i na czele wojska wyruszyli pko Rzymowi i pżowi. Wtargnęli tedy do świętego miasta, otoczyli pża, znieważyli kl. ś. Piotra, a nawet porozumieli się ze schyzmatyckim Focyuszem, aby zniewolić Mikolaja II do cofniecia wyroku. Gdy cesarz, pojednawszy się z pżem, rozkazał obu arbpom wrócić do kraju, Teotgauda opuściła odwaga, natomiast G. z całą czelnością objął rządy kolońskie, odprawiał nabożeństwa, a nawet w W. Czwartek święcił Oleje śś. Bpi obałamuceni przez G-a wyznali przed Stolica aplska swoja winę i odwrócili się od G-a, a nawet Lotar, opuścił jego sprawę i arbpstwo kolońskie ofiarował Hugonowi, bratankowi Karola Łysego. Doprowadzony do wściekłości G. zagarnał co sie dało ze skarbca kolońskiego i podażył do Rzymu, aby wyjawić przed pżem cały szereg kłamstw i oszukaństw dokonanych w sprawie malżeństwa Lotara. Pż jednak nie dał się wzruszyć i w piśmie okólnem do bpów Francyi, Niemiec i Belgii utrzymał w sile wyrok G-owi i Teotgaudowi. Wysłany przez pża legat Arseniusz miał te wole pską wprowadzić w wykonanie i jednocześnie skłonić Lotara do pokuty. Arseniusz wiózł ze sobą pełne ojcowskiej dobrotliwości pismo pża do Lotara, w którem wszakże w razie oporu zagrożono królowi klątwa (865). Gdy misya Arseniusza pozostała bezskuteczną i pź rzucił klątwe na nałożnice Lotara Waldrade i jego wspólników, G. który bawił we Włoszech, 866 r., przybywa nagle do Kolonii. Lotar bowiem, pogniewawszy się z Karolem Łysem, odebrał u-bratankowi Hugonowi dzielone jego bratankowi Hugonowi arbpstwo kolońskie i oddał je zdeberga, w obawie aby rzący lotaryńskie stytuowanemu z Cambray Hildui-

nowi, bratu G. Korzystając z tego G. Gunther, scholastyk, cysters, w klaszfaktycznie objął rządy archidyceczyi, powstrzymując się jedynie od funkcyj parisiensis) w Alzacyi w dyceczyi baklnych. Na dokumentach współczesnych zylejskiej urodzony 1150 roku. Młodość figuruje on, jako "Agrippiensis ecclesiae gubernator et pius rector," nawet Lotar nazywa go "Guntarius venerabilis Coloniensis eccl. rector." Tak rzeczy staly aż do śmierci pża Mikolaja II 18 listop. 867 r. Za pża Adryana II, zda-je się za namową legata Arseniusza, G. i Teotgaud udali się do Rzymu, aby wyjednać uwolnienie od klątwy. Teotgaud został uwolniony, lecz G-owi papież odmówił. W tym czasie panowała w Rzymie zaraza, skutkiem której cała świta obu arbpów wymarła, a nawet Teotgaud przypłacił życiem, G. zas uciekł do ojczyzny (868 r.). Kiedy Lotar 869 w Monte Cassino otrzymał z 14k pża komunią i G. bawiący w jego oto-czeniu był dopuszczony do komunii świeckich, poprzysiaglszy wprzódy uznać destytucyę swoją przez Mikołaja II i bezwzględne posłuszeństwo Stolicy apl-skiej. G. sam jednak wrócił pospiesznie do Kolonii, kazał się przyjąć klerowi jako prawowity przez pża restytuowany Wnet klamstwo wyszło na jaw, a Ludwik niemiecki polecił klerowi pospiesznie wybrać z prawa swego arbpa., w przeciwnym bowiem razie zagroził nominacyą kapłana z poza archidyecezyi. Wobec tego wybrany 7 stycz. 870 r. Willibert i 16 stycz. t. r. przez bpa Lind- tów, wkrótce zakon opuścił i mieszkal berta wyświęcony, oraz jednocześnie intronizowany. Na wiadomość o tem Ka- szając drukiem dzieła, które zawierały rol Łysy wyruszył z wojskiem pko Kolo- błędne jego mniemania. Główniejsze nii, a Willibert wraz ze swem otocze- dzieła G-a są: Vorschule zur specuniem musiał szukać schronienia z tam-tej strony Renu. Ciekawe są tej epoki stenthums, Wien, 1838, 1829 pp. 2, zapisma ze strony episkopatu, cesarza Lu- wierającą teoryę stworzenia i wcielenia, dwika, cesarzowej Engelbergi o potwier- (drugie wydanie powiększone w r. dzenie Williberta. Wśród nich znajduje 1846—1848); Peregrius Gastmahl in się też pismo G., w którem rezygnuje eilf Octaven aus dem deutschen wissenze wszelkiej rehabilitacyi i poleca Williberta. Dopiero Jan VIII w r. 873 udzielił paliusz Wilbertowi. G. zaś † str. 88, 119). Süd—und Nordlichter tegoż roku 8 lipca. O końcu G-a mówią Xanteńskie roczniki, że G. widząc 1832. (Por. Kerz, Litzt. 1833, I, 97, iż wszelka nadzieja odzyskania arbpstwa znikła, opuścił r. 871 na zawsze über Möhlers klassisches Werk, 1834; Kolonie. W r. następnym udał się jeszcze do Rzymu, groził pźowi, za co populie został przez spod rzymaki w ration des Persönlichtkeitspantheismus nownie został przez synod rzymski wy- neuester Zeit, 1835—przeciw Heglowi; klety, poczem wkrótce życie zakończył. die Juste-Möllieus in der deutschen (Por. W. W. t. V, kol. 1361-1367). (Ch.). Philosophie gegenwärtiger Zeit, 1838;

jego mało znana; był z urodzenia niemcem. Jakiś czas bawił na dworze Fryderyka I prawdop. jako wychowawca-jego synów, potem wstąpił do zakonu, gdzie też † 1212 roku. Przypisywane mu bywają prace: Historia Constantinopolitana: Ligurinus; De jejunio, oratione et elemosyna, według nowszej krytyki Historia peregrinorum. "Ligurinus" jest epopea w hexametrach, opiewająca czyny Fryderyka I. "Historia Constant.", opowiada czyny opata Marcina, który wyruszył na wojnę krzyżową. W dziele De oratione etc. wykłada braciom zakonnym ważność tych uczynków pobożnych. Pisma G. sa u Migne'a (PP. L, tom. CCXII, 95). (Por. Cave, Scrip. eccl. historia literaria II, 284; Ceillier, Hist. des auteurs sacrés XIV, 893).

Günther Antoni, teolog i filozof, ur. 17 listopada 1785 w Lindenau w Czechach, uczył się filozofii według Kanta i Schellinga oraz studyował prawo w Pradze. Za radą błog. Klemensa Hoffbauera porzucił studya prawne a poświęcił się nauce teologicznej r. 1818—
1819 w Raab, wyświęcony na kapłana
1820 r., wstąpił do zakonu OO. Jezuistale do końca życia w Wiedniu, ogłaam Horizonte speculativer Theologie,

Kritiken und Meditationen, 1843; Lentigo's und Peregrins Briefwechsel, 1857. Od r. 1849-1854 wydawał G. wspólnie z Veith'em przewodnik filozoficzny p. t. Lydia. Niepospolita bystrość umysłu autora zjednała mu niebawem głośne bardzo imię w Niemczech nawet w pośród uczonych katolickich, którzy nie dostrzegli slabych stron filozofii G-a, mianowicie jego zasad i metody. Józef Görres witał w G-rze jednego z najgłębszych myślicieli chrześcijańskich.-- Ofiarowano mu katedrę w Monachium, w Bonn po śmierci Hermesa, i we Wrocławiu, ale takowych nie przyjał, obawiając się swoich przeciwników i pasterzy Kła. Wielu G. miał zwolenników i uczniów: do niego przyłączyli się dr. J. H. Pabst, Höck, Croy, J. C. Veith, Ksawery Schmid w Saleburgu, Ehrlich, C. Werner, Zucrigl, Trebisch, W. Gärtner, Knoodt w Bonn, Baltzer we Wrocławiu, Merten w Trewirze, Gangauf, Elvenich, G. K. Mayer w Bambergu przez których swoje teorye i bledy szeroko rozsiewał. Fakultet teolo-giczny w Monachium mianował G-a doktorem honoris causa 1833 r., uniwersytet pragski - doktorem filozofii i teologii 1848, akademia monachijska zaś członkiem swoim - Pierwszymi przeciwnikami güntheryanizmu byli ci sami uczeni, co zwalczali hermezyanizm, a mianowicie: J. Hast (1834 r.), Wilhelm Schütz (1842 r.), Volkmuth w Bonn, Dieringer, Frings i Michelis w Pader-bornie, Mattes w Hildesheimie, Schwetz, Kleutgen, Möller, Ildefons Sorgi, Katschtaler i inni. (Por. Roskovány, Rom. pontif. IV, 804, 11). Wywiazala się dłuższa polemika naukowa w książkach i czasopismach, zwłaszcza gdy 1853 r. Clemens w Bonn starał się wytknąć przeciwieństwo pomiędzy nową teologia spekulatywną a katolicka nauka Kla. Sprawą tą zajmowano się także w Rzymie i d. 17 lutego 1857, Kongregacya Indeksu wydała zatwierdzony przez pża zakaz pism Günthera. G. sam poddal sie bez wszelkich zastrzeżeń tej decyzyi i za jego przykładem poszła większość jego uczniów. Kilku z nich tylko dowodziło, że wolno jeszcze bronić nauki G-a, ponieważ żadne z jego zdań nie zostało szczególowo potępione. W de-

Eurysteus und Heracles, metalogische d. 15 czerwca 1857 r. Pius IX odparł ten wybieg, wytykając główne blędy owych pism i zakazał surowo dalszej ich obrony (ob. Litterae Pii IX ad Ep. Wratislaviensem d. 30 Mart. 1857, et de Firmitate sententiae latae ep. Card. a secretis status ad Baltzer datas 7 Jun. 1861 et 19 Aug. 1862 apud Roskovány XI, 239, 43). G. umarl 24 lutego 1863 r. w Wiedniu, pojednany z Kościołem (Por. H. Hurter S. J. Nomenclator Literarius, Oeniponte 1895, t. III, p. 936; Knoodt in op. A. Günther. eine Biographie, Wien 1881, t. 2; Allg. D. Biogr. 10, 146, 67; Würzbach 4, 10; 11, 42; Küpper KL. 5, 1324—41; kard. Hergenröther, Historya Powszechna Kła Katolickiego, Warszawa 1904, t. XVII str. 57; L. Blanc, Histoire de la Philosophie, Paris, 1896, t. III, p. Historia 333; Dr. Joseph Kachnik, Philosophiae. Olomucii, 1896, p. 102, 105; J. Bellamy, La theologie catholique au VIX siècle, Paris, 1904 p. 36).

Günther Wilhelm Arnold, zakonu premonstrateńskiego, w opactwie Romersdorf, ur. w r. 1763 w Koblencyi, był prefektem archiwum; wyświęcony na kaplana w r. 1787, został w r. 1826 generalnym wikaryuszem w Tryeście, w r. 1834 bpem sufraganem, w r. 1836 wikaryuszem kapitularnym. † w r. 1843. Napisał: Codex diplomaticus Rheno-Moselanus, 6 vol., 1822—6. (Por. Hansen, Weihbischöfe v. Trier. 1834; Wegeler, Die Präm. - Abtei Rommersdorf. 1822; Hurter, Nomenclator liter. 1895, III, kol. 1901; Buchberger, Kirchl. Handlex. 1906. 4-o, t. I, k. 1818; Goovaerts, Les Ecrivains. IV, str. 336 i nast.).

Clemens w Bonn starał się wytknąć przeciwieństwo pomiędzy nową teologią spekulatywną a katolicką nauką Kła. Sprawą tą zajmowano się także w Rzymie i d. 17 lutego 1857, Kongregacya Indeksu wydała zatwierdzony przez pża zakaz pism Günthera. G. sam poddal się bez wszelkich zastrzeżeń tej decyzyi i za jego przykładem poszła większość jego uczniów. Kilku z nich tylko dowodziło, że wolno jeszcze bronić nauki G-a, ponieważ żadne z jego zdań nie zostało szczegółowo potępione. W dekrecie jednak do archya kolońskiego z

dzy r. 1468 a 1478 wydał dwie biblie testanckim; w 1563 r. założono tu słynniemieckie łacińskiemi czcionkami. (Por. Wiszniewski, Hist. lit. pols. Kraków 1841. 8-o, t. III, str. 79, 80; S. Orgelbr., Encykl. powsz. 1900, 4-o, t. VI, str. 426; Estreicher, Günther Zainer i Swiętopełk Fiol. Warszawa 1867).

Güntner Gabryel Jan Chrzciciel, zakonu premonstrateńskiego, ur. w r. 1804 w Neulosimthal w Czechach, w r. 1828 wstapil do Premonstratensów i tu złoży! śluby, został drem teologii, r. 1830 wyświęcony na kapłana, został w r. 1838 profesorem egzegezy N. Test. i języka greckiego w fakultecie teologicznym w w Pradze, był przytem egzaminatorem synodalnym, notaryuszem ksiażęco-bpim i tytularnym radca konsystorza, † w Pradze w r. 1867. Napisal: Hermeneutica biblica generalis juxta principia catholica. Pragae 1848; wyd. 3 w 1863; Introductio in sacr. Novi Test. hist,-critica et apologetica. Tamże 1863, 2 tomy. (Por. Sahäfler, Handlexikon der kathol. Theologie. 1883, 8-o, t. II, str. 221; Hurter, Nomenclator literarius theol. Oeniponte 1895, 8-o, t. III, k. 1017).

Gurk, bostwo w kraju koronnym Austryi, w Karyntyi (dioec. Gurcensis).-Bpstwo to zalożył arcybp. Salzburski Gebhard II (1071 r.). Kościół Benedyktynek (konsekrowany w 1043 r.) został kłem katedralnym w Gurk (Gurca). Początkowo bp. w G-k był jakoby wikaryuszem jeneralnym arcybpa salzburskiego, przez niego instytuowanym. Już bp. Hiltebold (1106-1131) eryguje kapitule własna katedralną, a arcybp. Konrad I w 1131 ściśle określa granice dyecezyi G-k. Lecz spory o prawa arcybpów Salzburga nad tą dyecezyą trwały przez wiek XII do XVI w. Dopiero w XVIII w. ściśle ograniczono obszar dyecezyi, a od 1859 r. terytoryum dyecezyi G-k stanowi cały kraj Karyn-tyi (czyli Korutany). Od 1786 r. bpi i kapituła rezydują w m. Celowcu (Celovec, po niem. Klagenfurt).—Miasto Celowiec na lewym brzegu rz. Glan położone, liczy z góry 20 tys. miesz-kańców, jest stolicą kraju Karyntyi. Nazwę Klagenfurt, wyprowadzają od Glan-Furt, czyli bród przez rzekę Glan. Bród ten był znany w wiekach średnich. W XVI w. miasto uległo wpływom pro- cuz, ur. w Mailleroucourt 23 stycznia

ne "Collegium sapientiae et pietatis," uczył tu Marcin z Czech, Lecz już w 1597 r. miasto stało się katolickiem. Celowiec posiada 7 kościołów: katedralny św. Piotra i Pawla (od 1591-1604 był w rekach protestantów), kościół św. Egidyusza z wysoką wieżą; muzeum, biblioteka, szkoły i t. p. gmachy zdobią miasto.—D y e c e z y a G - k sufragania arcybpa Salzburga obecnie liczy w ka-pitule 3 prałatów i 8 kanoników, 25 dekanatów, 347 parafli, 4 filie, 165 kapelanii, 1064 kościoły, kaplanów 368 świeckich, 112 zakonnych, wiernych ok. 364 tys.; 9 zgromadzeń męskich, 10 żeńskich. Bp. G-k nosi tytuł księcia. (Por. Jaksch, Monumenta hist Carinthiae, I--III, 1896—1904; Meiller, Regesta archiepp. Salisb., 1866; Schroll, Series epp. Gurc, 1884; Hirn, Kirchen und reichsrechtl. Verhältnisse von G-k, Krems, 1872; W. E. J. t. XI -XII, str. 246; Werner, Orbis terrarum catholicus, Friburgi Brisg., 1890, p. 90; Buchberger, Kirchliches Handlexikon, München, 1007, t. I, k. 1818 --1810; dr. K. A. Geiger, Taschenkalender und Kirchlich-Statist. Jahrbuch für den kath. Klerus, p. 1903, Regensburg, p. 208—209).

X. C. S.

Gurski Szymon ob. Górski.

Gürtler Józef katolicki dziennikarz niemiecki piszący także pod pseudonimem Karol v. Heerdach, redaktor czasopisma "Immergrün" w Warnsdorfie, ur. w r. 1862 w Persenbeug, napisal Katholik und Presse 1890, wyd. 3-ie; Katholiken-Organisation. 1890; Katholische Pfarr-Volks- und Privatbibliotheken. 1890; Soziale Tätigkeit der Kirche. 1892; Antworten auf kirchenfeindliche Anzapfungen. 1892, 2 wyd.; Wen soll ich wählen? 1896; Für Reich und Arm. 1897; Macht der Presse. 1899 (Die mod. Schandpres-se. 1899; Miszylächte kommunist. Versuche. 1898; Verdienstliche Taten statt leerer Worte. 1898; D. Ehelosigkeit der Priester. 1899, i inne. (Por. Keiters, Katholischer Literatur-Kalender. Essen. 1902, 12-o, str. 99).

Gury Jan Piotr, teolog, jezuita, fran-

moraina, w seminaryum w Vals pod Annecyi w kolegium Rzymskiem; † 18 kwietnia 1886 r. w czasie misyi w Marcoeur, w Owernii. Dzieło jego p. t.: Compendium theologiae moralis, Lugduni et Parisiis. 1850, t. 2 in 18-o, doczekało sie bardzo licznych wydań; według niego wykładano i dzisiaj jeszcze wykładaja w wielu seminaryach; odznacza sie krótkościa wykładu, nauka zdrowa, jest bowiem prawie całkowicie powtórzoną nauką św. Liguori'ego,-lecz z powodu właśnie owej krótkości wykładu brak w tej pracy ugruntowania zasad; naukowego ich rozwiniecia. Autor kilkakrotnie książkę swą poprawiał i po-większał. Romae 1862 t. 2, in 8-o; Lugduni 1865 ed. 15. Praca G-go była wydawana przez uczonych teologów z odpowiedniemi adnotacyami i objaśnieniami: a) Bezimienny autor (Seitz) wydaje Compendium w Ratyzbonie 1853 r., opatrzone licznemi adnotacyami i zastosowaniami do prawa austryackiego; b) Cercia wydaje w Neapolu 1854 t. 2, w 8-ce, 2; c) Melandri w Rzymie 1872 t. 2, dołączając dekrety kongregacyi, noty i objaśnienia anonimowego teologa; d) Dumas we Francyi, Velauni 1874 t. 2, - w wielu miejscach sam tekst zreformował i zastosował do najnowszych odpowiedzi Stolicy Apostolskiej, szczególniej zaś do konstytucyi o cenzurach latae sententiae; e) Antoni Ballerini w Paryżu, 1874 wydaje Compendium, dodając pełne erudycyi uwagi historyczno-krytyczne. Oprócz tego G, puas quaestiones theologiae moralis, Le Puy 1862; Ratisbonae 1864 t. 2; 1886 ed. 7; praca zastosowana do zasad podanych w Compendium, w celu ułatwienia praktycznego rozwiązywania w ważniejszych wypadkach życiowych. (Por. Nomenclator Literarius, H. Hurter, t. 7, t. III, 1155-6, r. 1895), X. H. P.

Gusiew Aleksander, dr. prawosławnej teologii, zwyczajny profesor akademii duchownej w Kazaniu, pochodził z gub. twerskiej, kształcił się w seminaryum twerskiem i w akademii duchownej w

1801 r., przez lat 35 wykładał teologie dogmatyki fundamentalnej i teologii moralnej w kazańskiem seminaryum duchownem. W r. 1874 otrzymał stopień magistra teologii za rozprawę Nrawstwennyj ideal buddizma w ego otnoszenii k christianstwu. Kazań 1874; w r. zas 1895 stopień doktora teologii za rozprawę Osnownyja "religiozny-ja" naczała grafa L. Tolstago. Apołogeticzeskoje soczinenje. Kazań 1893. G. od r. 1896 jest zwyczajnym profesorem kazańskiej akademii. Oprócz dwóch wyżej wskazanych rozpraw, G. napisał mnóstwo artykułów, traktatów i rozpraw w religijnych i świeckich czasopismach. Z jego prac, mających charakter więcej ogólny, albo też wykazujących oryginalność pogladów na kwestye religijno-moralne i naukowo-współczesne, godne sa zaznaczenia: Czełowiek w jego otliczii ot żiwotnych z powodu książki Darwina "o pochodzeniu człowieka, w drugim Zbiorze "Grażdanina" 1872 r.; Ewangelskie sowiety w 11 książ. "Christ. Oztenje," Nrawstwennośt kak usłowie ciwilizacii-rozbiór teoryi Buckle'a, szereg artykulów w "Prawosł. Obozrenje" 1874; Wopros o wospitanii w uczenii sowremennych estestwowiedow-szereg artyk, w "Prawosł. Obozr." 1874; Dżon Stiuard Mill kak moralist-szer. art. w "Prawosł. Oboźr." 1875—78; Ogiust Kont, kak awtor kursa położitelnoj fiłosofii w "Praw. Obozr." 1875; K woprosu ob utilitariźmie i o swobodie w religioznonrawstwennom razwitii obszczestwa, w "Praw. Obozr." 1876; Fiktiwnyj sojuz napisal: Casus conscientiae in praeci- materjalizma s estestwoznanjem, w "Prawosł. Obozr." 1877, ks. 6-8; Ważnośt i znaczenje dogmatow, w "Praw. Obozr." 1878, ks. 1-3; K woprosu o Christianskom asketizmie, w "Praw. Obozr." 1898, ks. 7-8; Naturalist Jolles, jego russkie perewodcziki i kritiki, wyd. osobno w r. 1879; Papizm w naukie, odpow. prof. Wagnerowi w "Praw. Obozr." 1879; Graf L. N. Tołstoj, jego ispowied' i mnimo-nowaja wiera, w "Praw. Obozr." 1886—90, i osobno wyd.; Potrebnośt' i wozmożnośt' naucznago oprawdanja christianstwa, w "Prawosł. Sobiesiedn." 1887, ks. 3; Religioznośt' kak osnowa Petersburgu, którą skończył w r. 1871 nrawstwennośti—pko autonomistom; w ze stopniem kandydata teologii. Po 1894 wyszło wyd. 2 ie popraw i uzup.; skończeniu akademii został profesorem Lubow k ludiam w uczenii gr. L.

kademicka-wyd. osobno); Brak i bezbraczje w "Kreicer. sonatie" L. Tolstogo i jego "Poślesłowii" k niej," 1902, wyd. 3-ie; Osnownyja prawiła w nrawouczenii gr. L. Tolstogo, w "Czten. lubit. duch. prośw." 1892, 93; Razbor wosrażenij Spencera i jego jedinomyszlennikow protiw uczenja o Bogie, kak licznom Suszczestwie. Kazań 1896; i cały szereg polemicznych rozpraw o starokatolicyzmie. W cią-gu przeszło 30-letniej swej działalnosci G. śledził bacznie wszelkie objawy życia wewnętrznego w prawosławiu, a także i prądy i kierunki antyreligijne Zachodu, ostrzegając przed nimi społeczeństwo rosyjskie. Pisał tak wiele, jak mało kto z teologów rosyjskich, i dotad pióra nie złożył. (Por. Łupuchin, Prawosł. bo-gosłowsk. enciktop. Petrograd 1903, 8-o, t. IV, k, 848-854).

X. J. N.

Gusiew Teodor, brat Aleksandra, magister teologii prawosławnej, pochodził z gub. twerskiej, kształcił się w akademii duchownej w Petersburgu. Po skończeniu akademii w r. 1871 został prywatnym docentem akad. petersb. W r. 1872 — docentem logiki i metafizyki, wreszcie - profesorem duchownej akad. w Kijowie. Oprócz magistrowskiej roz-prawy: Izłożenje i kriticzeskij razbor nrawstwennayo vezenia Szopenhauera i t. d. Moskwa 1878, napisal Kritikopsichologiczeskij etiud. Zadaczi psichologii Kawelina w "Grażd." 1872, Nr. 25-31; Teisticzeskaja tendencja w psichołogii Fichte mładszągo i Ulrici w "Trudy kiews. duch. ak." 1874; K. woprosu o filosofii w "Pra-wosł. Obozr." 1876, XII. (Por. Lopuchin, Prawosł. bogosł. enciklop. Petrograd 1903, 8-o, t. IV, k. 854 -855).

## Gusta ob. Zabobony.

Gusta Franciszek o. T. J., ur. w r 1744 w Barcelonie, wstąpił do zakonu w 1759. Po zniesieniu zakonu został de-portowany do Włoch. Gdy Pius VII pż przywrócił zakon, G. wstąpił znów do Jezuitów w Neapolu; był profesorem teologii w Palermo, walczył wytrwale z Jansenizmem. † w r. 1816. Z dzieł G. godne sa zaznaczenia; Vita di Con- powodu, że tenże się upierał przy pra-

Tolstogo i jego rukowoditelej (rzecz a- | stantino il Grande primo imperatore cristiano etc. In Fuligno 1786, 2 vol. in 4-0; Difesa del Catechismo del V. Cardinale Bellarmino, contro alcune imputazioni etc. Ferrara 1787, 8-o; Su i Catechismi moderni Saggio Critico-teologico dell' Abbate Franc. Gusta. Tamże 1788, 8-o — rozprawa pko katechizmom jansenistowskim wydana; Memoria della Rivoluzione francese etc. Assisi 1793, 8-o; Gli errori di P. l'elezione del suo Capo visibile il rom. pontefice. Venezia 1799, 8-o-ważne w tej sprawie; Viaggi dei papi. Firenze, 1782, 8-o; El sinodo de Pistoya como es en si o sea los jansenistas modernos convencidos de irreligion y de anarquia por el sinodo de Pistoya, w "Biblioteca de Religion" 1826-29, t. 20 i w. inn. (Por. Sommervogel, Bibliothèque de la Comp. 1892, 4-o, t. III, k. 1962-68).

> grudnia 1594 r. wstąpił na tron po śmierci ojca swego w r. 1611. Pozyskawszy sobie duchowieństwo i szlachte. a wraz z niemi cały naród, rozpoczął wojnę z Dania, prowadzona z wielką brawurą a bez powodzenia i zakończoną w r. 1613, pokojem, dużych wymagającym ofiar. Liczac na to, że mu się uda opanować brzegi morza Baltyckiego rozpoczał wojne z Rossya, przewidując, że ta bedzie miała niemały wpływ na losy Europy. Pokój zawarty w Stołbowie w 1617 dal mu pomyślne warunki. Walki i zwycięztwa szły w parze z roz-wijającym się dobrobytem kraju. Gustaw Adolf podnosił w nim przemysł i handel, zawierając liczne stosunki z zagranica, nawet Ameryka. Nie znosząc przeszkód ni oporu, dążył do uczynienia z narodu swego, posłusznego narzędzia, gwoli swoim szerokim planom. W r. 1620 poślubia Marję Eleonorę, siostrę elektora Brandenburskiego, by w nim

> pozyskać sprzymierzeńca przeciw Polsce W r. 1613 zawiera pokój z królem Zyg-

> muntem, by go zerwać w 1617, a to z

Gustaw Adolf, król szwedzki, syn Ka-

rola, księcia Sudermanii, urodzony d. 9

wach do korony Szwedzkiej. Anglia i Francja pragną go poróżnić z Austrją, ale Habsburgowie bronią wszelkiemi siłami granicy południowo-wschodniej, by nie wpuścić potężnego przeciwnika do Nieniec.

W r. 1625 Gustaw Adolf wdaje się w woine z Polska na nowo, a zdobywszy Inflanty i część Kurlandyi, postanawia zaczepić Prusy, o wiele dla Polski i dla niego ważniejsze, bo dające mu wstęp do Niemiec. W ciągu dwóch tygodni zdobywa je całe z wyjatkiem Gdańska, a chcac zabezpioczyć swoje podboje, bierze w opieke protestantów i oddaje im kościoły. Doskonały polityk, robi sobie sprzymierzeńca z króla Duńskiego, Krystjana, przypuszczając go do udziału w obronie brzegów baltyckich, a Stralzundowi, zagrożonemu przez wojska Wallensteina, posyła broń i ludzi. W roku 1628 zawiera pokój w Stralzundzie, mocą którego tenże dostaje się na zawsze-Szwecyi. W r. 1629 Wallenstein posyła w pomoc Polsce 10,000 wojska pod dowództwem feldmarszalka Ahrenheima, a ten wraz z marszałkiem Koniecpolskim biją Szwedów pod Mahrburgiem, przyczem król omal się do niewoli nie dostaje. Jednak otrzymuje wkrótce posiłki i przeważa szalę zwycięztwa na swoją stronę, a pokój zawarty w Alt-marku 1629 r. był ciężko przez Polaków okupiony. Jednak Szwecja odmawia królowi dalszych ofiar w krwi i pieniadzach, będąc wyniszczoną wojnami doszczetnie. Tylko partja podtrzymująca króla, przy jego własnej sile woli i glębokiej dyplomacyi, a bardziej jeszcze niezgoda między Bawarska liga katolicką a domem cesarskim, osłabiająca Austrję, skłaniają Gustawa Adolfa do rozpoczęcia krokow wojennych. Wkracza on, bez poprzedniego wypowiedzenia wojny z 15,000 wojska do Niemiec i wyladowywa na wyspie Uzedom. Jako zasadę swego nielegalnego kroku, podaje w manifeście łacińskim i niemieckim, obronę powszechnej wolności. Zwyciezkim prawdziwie jest jego pochód przez

rza nietylko cofnięcia edyktu restytucyjnego, przywrócenie praw Czechom, Morawii i Szlązku, oraz osadzenie elektorów w Pfalzu, ale i ogłoszenia siebie królem Rzymskim, jako wyrazu wdzięczności za ocalenie Niemiec. Ma zamiar budować nowe państwo Niemieckie, które powstanie z wolnych miast, utworzonych z bogactw księztw duchownych, a z których pomocą stawi czoło arysto-kracyi. W r. 1632 Gustaw Adolf sięga po niemiecką i polską koronę, lecz te smiałe zamiary niweczy śmierć w bitwie pod Lützen. Genjusz wojenny Gustawa Adolfa, dorównywał jego waleczności, a zmysłem politycznym przewyższał wszystkich współczesnych. Religijność zaś, która się jawnie popisywał, była płaszczykiem służącym do pokrycia jego planów politycznych. (Por. Gfröser, Gustaw Adolf König v. Schweden, u. seine Zeit. 4 Auflage v. Onno Klopp, Stuttgart 1863; Drohsen, G. Adolf, 2 Bde., Leipzig 1869-1870; Cronholm, Sweriges historia under G. Adolphs regering. 12 vols., Stockhl 1857-1875).

Gustaw i Waza, król szwedzki (1523—1560) ur. w r. 1496 w Lindholm. Przy współudziale braci Olawa i Warzyńca Petri szerzył w kraju herezye luterańską od r. 1523, a w r. 1530 sam został luteraninem. Aby wzmocnić swe stanowisko zabrał duchowieństwu znaczną część majątków klnych, aby zaś zjednać sobie szlachtę podzielil się z nią przywłaszczonemi dobrami Kła. W r. 1544 ogłosił koronę królewską jako dziedziczną, a wyznanie augsburskie jako religię państwową. † w r. 1560.

ką a domem cesarskim, osłabiająca Austrję, skłaniają Gustawa Adolfa do rozpoczęcia krokow wojennych. Wkracza on, bez poprzedniego wypowiedzenia wojny z 15,000 wojska do Niemiec i awylądowywa na wyspie Uzedom. Jako zasadę swego nielegalnego kroku, podaje w manifeście łacińskim i niemieckim, obronę powszechnej wolności. Zwycięzkim prawdziwie jest jego pochód przez Niemcy; pod Breitenfelden bije wojska cesarskie pod dowództwem Tilly'ego, a powodzenie rozszerza jego plany. Już nietylko ma na myśli podboje na brzegu Baltyckim, lecz utworzenie państwa. Skandynawskiego z Norwegii Danii i krajów nadbaltyckich. Żądać on zamie-

parcia, dopiero odezwa pastora na- zek zwrócił uwagę na Austryę, lecz do-dwornego ks. Darmstadu, Dr. Zim- piero 14 sierp. 1856 ces. Franciszek Jómermana z 31 paźd. 1841, wzywająca protestantów wszystkich krajów, do zjednoczenia się na wzór Kla katolickiego, celem moralnego i materyalnego popierania protestantyzmu, znalazła szeroki oddźwięk. Przyczyniło się do tego niemało niepomyślne dla rzadu pruskiego zakończone zatargu z arbpami Kolonii i Poznania. Na walnem zebraniu w Lipsku 16 wrzes. 1840 r., protestantów z różnych stron Niemiec, postanowiono i uchwalono zalożyć Związek ewangielicki imienia Gustawa Adolfa, dla którego statuty zostały uchwalone na zgromadzeniu w Frankfurcie n. M. 22 wrześ. 1843 r. Według nich, w każdem państwie lub kraju, lecz nie więcej jak po jednym winien być założony związek macierzysty, z którym łączyć się powinny związki mniejsze. Po r. 1851, powstały też związki niewieście, a po r. 1844, a zwłaszcza 1862 studenckie. Na czele związku stoi złożony z 24 członków zarzad centralny z siedziba w Lipsku. Związek rozporządza procentami od kapitalów powstalych ze składek człon-ków, ofiar dobrowolnych i innych źródel. Między r. 1842 a 1846 powstały zwiazki w dolnych Niemczech z wyjątkiem Bawaryi, gdzie były zabronione. Lecz w r. 1849 król Maksymilian II zniód ten zakaz. Oprócz katolików którzy słusznie w związku widzieli organizacyę przeciwko sobie i wśród wielu protestantów, a zwłaszcza wierzących spotkał się z pewnem niedowierzaniem. M. i. wystapił z surowa krytyka poeta bertiński Dr. Hengstenberg w "Ewang. Kirchenztng" 1844 r., zarzucając mu kierunek racyonalistyczny i indyferentystyczny. Wkrótce jednak liberalne prądy objawiające się w Niemczech także i na polu klnem, wiele przyczyniły się do spopularyzowania i wzmocnienia związku. Wprawdzie i teraz walka wrzała na dobre, broszury, pamflety i t. p. piś-mienne utarczki weszły na porządek dzienny. Wyrzucano sobie wzajemnie obskurantyzm lub bezbożność. Podnieciło jeszcze walczących zajście z pastorem log katolicki, ur. w r. 1837 w Geisma-Buppem z Królewca, którego na zebra- rze, studya odbywał w Fuldzie i w "Colniu w Berlinie 1846 r. z powodu kryty-ki związku wykluczono z zebrania i ob-ostrzono warunki co do prawa udziału i profesorem filozofii, a w roku 1863

skiemi nie znalazi zbyt gorącego po- w zebraniach. Od pierwszej chwili związef l pozwolil posyłać składki związkowi od poddanych austryackich d. 8 kwiet. 1861, zakładać związki w Austryi. Od r. 1862 związek rozpowszechnia się po całych Niemczech, wyjawszy Meklenburg-Szwerynu, gdzie założone zostało zsobne stowarzyszenie p. t. "Ewangelischlutter. Gotteskusten" i niektórych słowiańskich prowincyj w Austryi. W r. 1884 liczyl związk 44 związków głównych l 1761 oddziałowych. Ostatniemi czasy wobec rozbudzonego przez radykałów niemieckich w Austryi, Schönerera et consortes ruchu pod haslem "Los v. Rom!", związek rozwinął energiczną działalność w Austryi i tam rozpoczął zaciekła propagandę religijno-polityczna, nie skąpiąc znacznych na ten cel funduszów. Ogłoszone przez związek roczniki dają wymowny obraz, jak dalece cała działalność zwrócona jest pko Klowi katolickiemu. Wystarczy przejcharakterystycznych cyfr rzvé kilka wsparć udzielonych przez związek do r. 1884 gminom protestanckim w okoliach przeważnie katolickich jak np. w prowincyi nadreńskiej otrzymało 206 gmin wsparcia 1,975,510 marek, w Westfalii 115 gm. 1,650,048 m., w Poznaniu 206 g.n. 729,446 m., w Prusach wschodnich i zachodnich 106 gm. 1,027,521 m., natomiast w Brandenburgii 7 gm. 22,995 m., w Saksonii 28 gm. 91,741 m. W Czechach 142 gm. 1,567,132 m., na Szlązku 73 gm. 460,205, natomiast w przeważnie protest. niższej Austryi 16 gm. 158,926 m. Naturalnie ostatnie roczniki, zwłaszcza odnośnie do Austryi, przedstawiają się jeszcze wymowniej. (Por. Zimmermann, D. Gust. Adolf Verein nach s. Gesch., s. Verfassung u. s. Wirken," Darmstads 1878; Zenker D. G. A. Verein in Haupt u. Gliedern, Leipzig 1882; wreszcie roczniki związku; ob. także art.: Alians ewangielicki i Związek ewangielic-

Gutherlet Konstanty ks. filozof i teo-

pomocniczych nauk egzegetycznych w Fuldzie. G. jest scholastykiem i objaśnia św. Tomasza według Suareza. W r. 1903 powolany został na konsultora do Komisyi biblijnej w Rzymie. Od 18 lat jest dyrektorem i naczelnym redaktorem czasopisma "Philosophisches Jahrbuch" założonego przez Towarzystwo Görresa w Fuldzie. Napisal: St. Justini Apologiae. 1860; wyd. 3-ie 1883; Kommentar zum Buch der Weisheit. 1874; Komm. z. Buch Tobias. 1877; D. Unendliche. 1878; Theodicee. 1878; wvd. 2-ie 1890; wvd. 3-ie 1897; Metaphysik. 1880; wyd. 3-cie 1897; Psychologie. 1881; wyd. 3 ie 1896; Logik u. Erkenntnistheorie. 1882; wyd. 3-ie 1898; Neue Raumthe orie. 1882; Gesetz v. d. Erhaltung d. Kraft. 1882; Ethik und Naturrecht. 1883; 3 wyd. 1901; Naturphilosophie. 1885; wyd. 3-ie 1900; *Lehrb. der Apologetik*. 2 t. 1888—89; 3 wyd. 1899; Ethik und Religion. 1802; Die Willensfreiheit und ihre Grenzen. 1893: Der Mechanische Monismus. 1893; Der Mensch. 1896; Der Kampf um die Seele. 1899; Fortzetzung v. Hein-richs Dogmatik. 1896, t VII: 1897, t. VIII i w. in. (Por. Blanc. Dictionn. de la Pensée. 1899, 4-o, t. I. Tenze, Hist. de la Philos. 1896, 12-o, t III, str. 597: Keiters, Katholisch. Literatur-Kalender. 1902, 18-o. str. 99. Schäfler, Handlex. der kath. Theol. 8-o, t. II, s. 224). X, J, N

Gutenberg, albo Gudeaberg Jan, z matki zwykle Henne Gensfleisch z przydomkiem Solgeloch z ojca, wynalazca druku, ur. około 1400 r. w Moguncyi. W 1439 r. zawiązał spółkę z Janem Riffe, Jürge Dritzehnem i Andr. Heilmanem dla wykonywania sztuki drukarskiej tajemniczej, w r. 1450 wspólnie z Fürstem, a potem z Schöfferem najpierwsza utrzymywał drukarnie, Oprócz Biblii 42 wiersz, i Katholikonu, a prawdopodobnie poczatku wspaniałego Psalterza. Psalmorum codex (nakl. Fusta i Schöffera 1457 i 1459) sam G. wydrukował listy z odpustami i wezwanie Chrześcijan na turka. G. umarł 1468 r. w Moguncyi i pochowany u Franciszkanów. (Por. Schöpflin, Vindiciae Typographicae, Sztrasburg, 1760; Schaab,

ckerk. durch G. Mog. 1839—31, 3 tom.: Dziatzko, Beitrage z. Theorie u. Prax. etc. Leipzig, 1895; Börckel Alfred, G. sein Leben, sein Werk, sein Ruhm etc. Giessen, 1897).

Guthlin ks., wikaryusz generalny arcbpa orleańskiego Dupanloup'a, napisał gruntowne dzieło Les Doctrines positivietes en France. Paris 1873, w którem zwalcza dowodnie błędy pozytywistów. Przygotował też do druku krytyczne wydanie "Myśli" Pascala, które uzupełnił i wydał jego siostrzeniec Józef G. (ob.) (Por. Blanc, Hist. de la Philosophie. 1896, 12-o, t. III, str. 192).

Guthlin ks. Józef ur. w Volkensbergu (dyec. Strasburska) w r. 1850, wyświę-cony na kapłana w 1873 r., był konsultorem - kanonista ambasady francuskiej przy Stolicy aplskiej; został w r. 1898 pralatem Jego Światobliwości. Napisal: Le Conclave: origines, histoire, organisation, legislation etc. Paris, Lethielleux 1894, in 8-o; Le Conclave et le "veto" des gouvernements. Lyon, Vitte, 1894, in 8-o; L'Election papale. Paris, Lethielleux, 1897, 16-o; Leon XIII poète et la France. 12-o i inne; uzupełnił też i wydał Pensées de Pascal (1896), które przygotował do druku i uwagami filozoficznemi objaśnił jego stryj. G. pisał też pod pseudonimem Lucius Lector. (Por. Blanc, Répertoire bibliogr. 1902, 8-o; Battandier. Annuaire pontific. 1907, 8-0).

Gutierez Jan, kanonista hiszpański, żył w końcu XVI w. Był początkowo adwokatem, później został kanonikiem i profesorem teologii. Współcześni nazywali go "Jurisconsultor ingeniosissimus." Napisał Canonicarum quaestionum utriusque fori; illustres et canonicae quaestiones tam ad sponsalia quam ad matrimonia eorumque impedimenta pertinentes; Praxis civilis et canonica. Salmanticae 1634, in fol. Wszystkie dzieła G-a wyszły w zbiorowem wydaniu w Antwerpii 1618, fol., 14 tomów. (Por. Bund, Catalogus auctorum. Rothomagi, 1900, 8-o, str. 71).

ścijan na turka. G. umarł 1468 r. w Moguncyi i pochowany u Franciszkanów. (Por. Schöpflin, Vindiciae Typographicae, Sztrasburg, 1760; Schaab, Gesch. d. Erfindung. d. Buchdrukasty. Buchdrukasty. Gesch. d. Erfindung. G. Buchdrukasty. Gesch. d. Erfindung. G. Buchdrukasty. G. umarł 1468 r. w Gutierrez Marcelin, augustyanin, filozof hiszpański, ur. w roku 1858, † w 1893. Był profesorem filozofii, lecz z powodu słabego zdrowia zmuszony był katedrę profesorską opuścić. Był to fi-

siglo XVI. 1885, in 8-0; El misticismo ortodoxo en sus relaciones con la filosofia. 1886; dzieło wymie-rzone pko Cousin'owi i jego szkole. Dzieło to zasłużyło na nazwę "specimen magistrale." G. pisał też do czasopisma "Ciudad de Dios." (Por. Blanc, Diction. univ. de la Pensée. 1899, 4-0 str. 789; Hurter, Nomenclator literarius theol. 1895, 8-o, t. III, k. 1413).

Gutjahr Franciszek, dr. teologii i filozofii, profesor uniw. w Gracu, radca konsystorski, założyciel czasopisma "Literarischer Anzeiger für d. kath. Oesterreich," ur. w r. 1854 w Preding w Styryi; napisal Einleitung zu den heil. Schriften N. Test. 1897; Petrus Kantor Parisiensis. 1899; I Thessalonicherbrief. 1900; II Thessalonicherbrief. 1911; D. Evang. nach Matthäus. 1902, i inne. (Por. Keiters, Kathal Litterturkelender. 1903). thol. Literaturkalender, 1902, 18-o. s. 99).

Gutkowski albo Gut Jan o. T. J. herbu Rawicz, ur. w r. 1696; wstąpił do zakonu w r. 1717, uczynił profesyę 4 ślubów w r. 1730. Był misyonarzem we Lwowie, dyrektorem seminaryum w Lublinie i rektorem w Krakowie; był też przez lat 8 ojcem duchownym. † w r. 1765. Napisal: Phosphorus Polo-niae, oratio de S. Stanislao Kostka S. J. Sandomiriae 1727, in fol.; Illustres Soleae passus, oratio de S. Stanislao etc. Tamze 1724, in fol: Themidis arae Religionis, fortunae patriae et honoris votum etc. B. m. 1729, in fol.; Primum vivens, ultimum moriens Religioni, Patriae ac Cell-o Domini Cor Ill-o Excel-o DD. Joachimo a Potok Potocki etc. Leopoli 1730, in fol. Oprócz tego G. prowadził w dalszym ciągu, rozpoczętą przez o. Kwiatkiewicza Historyę cudownego obrazu M. Boskiej w Jarosławiu. (Por. Jablonowski, Muzeum polskie, Lwów 1750; Sommervogel, Bibliothèque. 1892, 4-0, t. III, k. 1972—3; Brown, Biblio-teka, 1862, 8-a, str. 188). X, J. N.

Gutkowski Jan Marceli, bp podlaski, nastepnie tytularny arbp marcyanopoli-

lozof niezwyklej miary i zdolności; wytratański. Ur. w Gutkowie 1776 r. um. wny sąd swój wykazał w dziele Fr. Luwe Lwowie 1863 r.; w młodym wieku is de Lon y la filosofia espanola del wstapił do Dominikanów, profesję zakonną odbył w Płocku; przez jakiś czas przebywał w konwencie warszawskim, a świecenia podobno przyjął we Włocławku. Za Księstwa Warszawskiego został kapelanem wojskowym; przez kilka lat z wojskiem polskiem, wiernem Napoleo-nowi, wedrował po całej Europie; był wszędzie, dokad zalatywały orły polskie -w Niemczech, Francyi, Hiszpanii. W r. 1812 G-ki dostał się do niewoli; pięć lat spędził w gubernii kałuskiej. Kiedy wrócił z niewoli, przedstawił się W. księciu Konstantemu, naczelnemu wodzowi wojska polskiego; zyskał sobie jego sympatyę i dzięki temuż został za-mianowanym generalnym kapelauem wojsk w Królestwie Polskiem z pensyą 15,000 zło. Podówczas ordynat Zamoyski sprzedał rządowi Zamość, i przy sprzedaży zawarował nietykalność praw kapituły kolegiaty zamoyskiej; rząd na to się zgodził, lecz ze swej strony wymówił sobie, że generalny kapelan wojskowy będzie z urzędu proboszczem infulatem kollegiaty, wiec G-mu przybyła nowa godność proboszcza-infulata. Gdy Kanoniczki przeniosły się z Marywilu do kła pojezuickiego S-tego Andrzeja, zaprosily ks. G-go na swego kapelana. W r. 1820 tenże G-ki poblogosławił w kaplicy domowej związek małżeński W. Księcia Konstantego z Joanną Grudzińską, w kilka lat później otrzymał nową godność prałata archidyakona kapituły warszawskiej. Po śmierci Feliksa Łukasza Lewińskiego, pierwszego bpa podlaskiego, dzięki protekcyi W. Księcia, na konsystorzu w r. 1826 G ki został pre-konizowany na bpa janowskiego; bullę prekonizacyjną otrzymał wraz z nominacyą na senatora Królestwa Polskiego. Był drugim bpem podlaskim; po staropolsku pisał się w swych pasterskich listach: "Jan Marceli na Gutkowie Gut-kowski;" na nowem stanowisku wbrew powszechnej opinii okazał się pasterzem pełnym Ducha Bożego, człowiekiem gorącej wiary, bpem pelnym gorliwości, stałości, światobliwości; występował zawsze jako gorący obrońca praw Kościoła. Zasiadał tylko raz na senacie 1830 r. i wtedy to wraz ze Skórkowskim, bpem krakowskim, był duszą opozycyi pko prawu o malżeństwie; na bieg spraw nie było naówczas nawet w Warszawie; gdy kraj się uspokoił-G-ki z całym zapalem zajął się reformą duchowieństwa i podniesieniem życia religijnego; często odbywał wizyty kanoniczne, zawstydzał lenistwo, nagradzał cnote, lud wielbił swego pasterza, duchowieństwo czcia otaczało swego bpa. Wobec tak stanowczego postepowania G-a nie obeszło się bez konfiktu z rzadem; nic jednak nie potrafilo zlamać dzielnego meża, nawet odebranie należnej pensyi; kler hojnemi składkami wynagrodził swemu pasterzowi poniesiona strate; G-ki nie ulakł sie niczego; nowe kollizye powstały z rządem a odmowienie Komisyi spraw wewnętrznych i duchownych żadanego udzielenia wiadomości co do początku i natury bractw religijnych na Podlasiu przepełniło miarkę cierpliwości sfer rzadowych; w 1840 r. G-ski przymusowo opuścił Janów i zamieszkał w klasztorze Kanoników Regularnych w Ozieranach gub. mohilewskiej; rządy w dyecezyi zlecił ks. Radziszewskiemu, świątobliwemu kusztoszowi katedralnemu; w 2 lata później Grzegórz XVI, na naleganie rzadu rosyjskiego, wydał brewe do G-skiego, zachęcając go do zrzeczenia się zarzadu dvecezya; nawet na chwile nie zawahal się sędziwy pasterz i 19 maja 1842 r. nastapiła w Ozieranach rezygnacya; obrał sobie za miejsce stałego pobytu Lwów; pensyę roczną pobierał w ilości 5,000 rs.; jeszcze 15 lat nosił tytuł bpa podlaskiego; dopiero w r. Pius IX przeznaczył na bpa 1856 podlaskiego ks. Benjamina Szymańskiego, a G-a zamianował arboem marcyanopolitańskim. Powszechna cześć otaczała G-skiego we Lwowie; stał się sławnym na cały świat katolicki; nazywano go i w Rzymie i u nas "kolumna, filarem polskiego Kościoła." (Por. W. E. J. t. 27-28, str. 118; Enc. Orgelbranda t. XI 56-57; Pa. miętnik religijno-moralny 1851 r., t. XXI, str. 81-89).

X. A. C.

Gutowski Berard, o. z zakonu św. Franciszka, żył w drugiej połowie XVII w. Napisał: Kozania o męce Pańskiej. Warszawa 1695; Kazania na niedziele całego roku z przydatkiem na święta uroczyste. Tamże 1696.

w r. 1831 zupełnie nie wpływał, bo go (Por. Pelczar, Zarys dziejów kaznonie było naówczas nawet w Warszawie; dz. Kraków 1896, 8-a, str. 216).

Gutowski Waleryan, franciszkanin polski, kaznodzieja XVII w. Byl G-i "nauk wyzwolonych i Pisma św. doktorem," przebywał w klasztorze krakowskim. Wydał; Wielki Franciszek święty w maluckości swojej (Kraków, 1669); zbiory kazań: Panegiryczne niektóre dyskursy duchowne i różne inne kazania, przy celniejszym i obfitszym audytorze w kosciołach zwłaszcza krakowskich miane (ib., 1675 w 4-ce) i Quadrajezymał cały, albo kazania na Ewangelie Postu św. (ib., 1688, folio): Hartowna strzała przy pogrzebowym akcie Kazimierza Giebułtowskiego (ib., 1661, 4-ce). (Por. Encykl. Powsz Orgelbr., t. X1, str. 59; W. E. J., t. XXVII—XXVIII, str. 119).

Gutowski Wojciech malarz, ur. w Krakowie w r. 1753, † w 1812 r. Był uczniem Molitora, Oprócz udatnych portretów olejno, malował G. al-fresco. W ten właśnie sposób malował kł w Jędrzejowie. Nadto w Niepołomicach są w kle tamtejszym dwa wielkie płótna G-a: "Historya dziesięciu tysięcy meczenników;" i "Scena założenia kła niepołomickiego;" ważny ten ostatni obraz jeszcze i z tego względu, że przedstawia wizerunki ówczesnych osób historycznych. (Por. Rastawiecki, Słownik malarzów polskich. Warszawa 1850, 8-to, t. I, str. 191–192; Gałęzowski, Kalendarz domowy. Warszawa 1832, str. 26).

Güttler Karol, dr. filozofi, ur. w r. 1848 w Reichenstein na Szlasku, był profesorem uniwers. w Monachium. Napisal Naturforschung und Bibel. 1876; Genesis und Exodus des preusischen Kulturkamfs. 1879; Secchi, Grösze der Schöpfung, tlumacz. 1885, wyd. 4-te; Der Unsterblichkeitsglaube. 1890; Wissen und Glauben. 1893; Psychologie und Philosophie. 1896; Eduard Lord Herbert von Cherbury. 1897; An der Schwelle des Jahrhunderts. 1901; Renè Descartes, Meditationes. 1901, i inne. (Por. Keiters, Kath. Literaturkalender. Essen 1902, 18-o, str. 99—100).

Gützlaff, Karol Fryderyk misyonarz

protest. w Chinach, ur. 1803 r. w Pyritz w Pomeranii. Pierwotnie miał zostać rzemieślnikiem, gdy podczas bytności Fryderyka Wilhelma III w Gdańsku złożył mu poemat, w którym wypowiedział pragnienia zostania misyonarzem; dzieki temu przy pomocy króla dostal się do Pedagogicum w Hall, a nast. do szkoły misyonarskiej Jenikego w Berlinie. R. 1826 został posłany do Bolonii, gdzie nauczył się Języka chińskiego, i 1828 r. udał się do Buńkogu stolicy Siamu. Po śmierci żony w r. 1831 przyjął obowiązki chińskiego tłumacza, poczem przebrawszy się po chińsku i naturalizowany jaki chińczyk, pod na-zwiskiem Szi-Li udał się do państwa niebieskiego. Dzieło misyjne spełniał na sposób protestancki t. j. pisał rozprawy, otoczył się opieką swego rządu, odbywał kosztowne podróże, ducha zaś chijańskiego szczepić nie umiał. Przebrawszy się powtórnie zamieszkał w Makao, gdzie w r. 1843 przy pomocy rządu angielskiego założył "Związek chiński," ktorego celem było wykształcenie tuziemnych pastorów. Przedsięwzięcie to bylo chybione. Gromadził on sprytniejszych chińczyków i z pełnymi workami rozsyłał ich po kraju, płacąc im sowite dyety. W ten sposób w krótkim czasie zebrał 366 kolporterów, których szumnie nazwał kaznodziejami podróżnymi, łudząc się przytem ich prawowiernym zapałem. Oni zaś po prostu prowadzili handel danemi im ksiażkami odprzedając je chińskiemu drukarzowi, od którego G. je kupoweł. G. do dzienników angielskich i niemieckich posyłał liczne korespondencye o swoich religij-nych zdobyczach, a nawet dla pozyskania funduszów odbył podróż po Europie. Po jego śmierci 1851 prawda wyszła na jaw i przekonano się, jak mało G. zasługiwał na nazwę "apostola Chin," którą mu protestanci usiłowali nadać. Był on też czynny na polu literackiem i napisał m. 1. "Historye Chin od najdawniejszych czasów, aż do pokoju w Nankingu" Stuttg. 1847 r.; w jezyku chińskim "Geografię całego świata" oraz tłumaczenie Star. Test. i poprawe Nowego. Pisał też wiele artykułów i korespondencyj do pism angielskich i niemieckich. Krytyka co do wartości jego prac wyraża się z zastrzeżeniem, przyczem angielskie "Ateneum" powiada o

nim, "że byłby lepszym misyonarzem, gdyby nie był urzędnikiem i lepszym urzędnikiem, gdyby nie był misyonarzem." (Por. Vogel, Beiträge z. Gesch. d. chines. Stiftung etc. Frankf. 1853). (Ch.).

Guyana (Guayana) - Wikaryaty apostolskie w Ameryce Południowej. - Na płaskowzgórzu granitowem miedzy Orinoko, a doluem korytem Amazonki ciagnie się Guyana, stanowiąca trzy oddzielne prowincye kolonialne; pod względem kościelnym są tu: 1-0 wikaryat apostolski Guyany Brytańskiej t. z. Demerara (ob. art. Demerara); 2-0 wikaryat apostolski Guyany Holenderskiej t. zw. Surynam. Obejmuje całą kolonię tej też nazwy (129,100 kilom. kwadr.). Wikaryat ten erygowano w 1842 r. Wikaryusz apostolski rezyduje w m. Paramaribo, głównem mieście kolonii, położonem na lewym brzegu rz. Surynam. Liczą tu ok. 18 tys. wiernych, 25 kapłanów (Redemptorystów z Hollandyi), 2 zgromadzenia meskie i 2 żeńskie; 3-0 Prefektura apostolska Guyany Francuskiej albo Cayenna, obejmuje kolonię francuską t. zw. Cajenne i ziemie zw. "Terrain Contesté." (ok. 122 tys. kilom. kwadr.). W 1643 r. głosili tu Ewangelie OO. Kapucyni, po nich pracowali Jezuici do 1763 r., wraz kaplanami z Kongregacyi św. Duchow. Od r. 1816-misyonarzami byli zakonnicy od św. Ducha. Prefekture apostolską erygowano w 1731 r.; rezydencya kierowników misyi jest Cayenna, główne miasto kolonii, położone na wyspie tej też nazwy. Prefektura ta liczy ok. 20 tys. wiernych, 22 kapłanów, 1 meskie i 2 zgromadzenia zakonne żeńskie. (Por. Amand Schweiger-Lerchenfeld, Geografia powszechna... tłum. dr. K. Jurkiewicza. War-zawa. 1897 r., t. II, str. 129-131; Werner S. J., Orbis terrarum catholicus, Frib. Brisg., 1890, p. 218; Buchberger, Kirchliches Handlexikon, München, 1907, t. I, k. 1807). X, C, S.

## Guyana Brytańska ob. Demerara.

Guyau Jan Marja, filozof, poeta i estetyk francuski, ur. w r. 1854 w Laval, † w Mentonie w r. 1888. Był uczniem Fouillée'a. Pomimo krótkiego

żywota napisał wiele dzieł, niestety, w duchu antychiańskim. Jego filozofia przedstawia się jako sztuczna kombinacva ewolucyonizmu i idealizmu. si moralność utylitarną. Przenikniony duchem krytyki, wpada w zwatpienie i wszystkiemu przeczy; wszystkie systemy obala, wykazując ich braki i wzajemne sprzeczności, ale żadnego trwalego nie buduje. Talentu niezwykłego, erudycyi zadziwiającej, na której jednak uprze-dzenie i stronnicze przylgnięcie do naturalizmu wycisneło swe piętno; w rzeczach wiary i religii wykazuje grubą ignorancye, stad sady jego o moralności, sztuce i religii są, mimo pięknych nie-raz i podniosłych myśli, płytkie i bez wartości. Z dzieł G. przytaczamy: La Morale d'Epicure et ses rapports avec les doctrines comtemporaines, 1878 praca nagrodzona przez akademię nauk moralnych; La Morale anglaise contemporaine. 1879; Les Problèmes de l'estéthique contemporaine, 1884, wyd. po polsku p. t. Zagadnienia estetyki współczesnej. Warszawa, 8-a; Esquisse d'une morale, sans obligation ni sanction; Irréllgion de l'avenir. 1888; Education et hérédité. 1890, po polsku w przekł. J. K. Potockiego, p. t. Wychowanie i dziedziczność, studyum socyologiczne. Warszawa 1891, 8-a; L'art au point de vue sociolo-gique. 1890; La Genèse de l'idée de temps. 1890 i inne. Dziela G a wydal po śmierci autora Fouillée. Z tej to seryi pochodzi dzieło G-a napisane przez Fouillée'a podług notatok autora, wyd. po polsku p. t. *Moralność, sztuka i* religia podług... Warszawa 1894, 8-a, nakł. redakcyi "Głosu." (Por. Blanc, Dictionn. de la Philos. 1906, 8-o, k. 615: Tenże, Hist. de la Philosophie. 1896, 12-o, t. III, str. 122—124). X. J. N.

Guyaux Jan Józef belgijczyk, ur. w r. 1684, był profesorem Pisma św. w Lowanium w r. 1723, doktorem teologii i kanonikiem u św. Piotra w r. 1727, dyrektorem kolegium pskiego w 1731 r., wreszcie kanonikiem w Gandawie w r. 1734 i dziekanem kapituły u św. Piotra, † w r. 1774. Napisal Commenta-

apostolorum etc. Lovanii, 7 vol. in 8-o. (Por. Hurter, Nomenclator literarius theologiae. Oeniponte 1895, 8-o, t. III, k. 91-92).

Guyet Karol k. T. J., ur. w r. 1601 w Tours, wstąpił do zakonu w 1621 r.; wykładał czas jakiś literaturę piękną i teologie; głównie zaś poświęcał się kaznodzielstwu, † w 1664 r. Odznaczał się rzadko spotykaną erudycyą w rzeczach liturgii i obrzędów, przytem zdrową krytyką w ocenie materyalu naukowego, którym rozporządzał przy pisaniu swych dziel. Napisal: Heortologia sive de festis propriis. Parisiis 1657, in fol.; Ordo generalis divini officii recitandi. Flexiae 1622, in 8-o. (Por. Sommervogel, Bibliothèque. Bruxelles. 1892, 4-0, t. III, k. 1974; Bund, Catalogus. 1900, 8 o, str. 71).

Guyon Joanna Bouvier de la Motte. Ur. w 1648 r., nauczycielka w Montargis. Od dzieciństwa wielce pobożna, wbrew woli oddana za maż bogatemu szlachcicowi Guyon. Uważała siebie za powołana od Boga do podniesienia Kościoła, w czem podtrzymywał ją i za-chęcał Lacombe, barnabita (umarł na pomieszanie zmyslów). Nauczała, że kontemplacya doprowadza człowieka do najwyższej świetości; człowiek wewnętrzny, oddany kontemplacyi o nie nie dba, o niczem nie myśli, o nic nie prosi-Bóg wszystko zań czyni. Człowiek oddany kontemplacyi będzie miał duszę przyozdobioną w liczne cnoty, choć o nie nigdy się nie starał; o grzechach człowieka pamięta Bóg, nie pokutować za nie, lecz należy milować w kontemplacyi: grzech zapomniany, znaczy odpuszczony przez Boga. Przy komunii należy zostawić działanie Bogu. W duszę, oddaną kontemplacyi wnika powoli spokój, milczenie stanowi jej modlitwę i przechodzi w stan ciągły. Stopniem najwyższym kontemplacyi - śmierć mistyczna. Naukę swoją zostawiła w pismach wydanych przez nia pod wpływem zwolenników.

W wydaniu Poireta dziel G. jest 39 tomów, (Amsterdam 1715), a w wydaniu Du Toit Mambrini, 1790 roku, 40 tomów. Posadzona o kwietyzm, pod wpływem rius in Apocalypsim. Lovanii 1781, Fenelon'a i Bossueta zdawała się uspain 8-0; Praelectiones de s. Jesu Chri- kajać; objecala nie głosić więcej swej sti Evangelio deque actis et epistolis nauki i poddać sie nauce Koscioła. U- wolniona z więzienia propagowała dalej czasopismach ogłosił drukiem La Raiswą naukę, za co powtórnie uwięziona i wysłana do Blois, zmarła w r. 1717. Proces prowadzony przez biskupa z Chalons dowiódł, że na moralności G. nie ciażyło najmniejsze podejrzenie.

Guyon Klaudyusz Marja, historyk, ur. w r. 1699 w Lons-le-Saulnier, † w Paryżu w r. 1771; zostawszy kapłanem wstąpił do Oratoryanów, lecz niedługo wystapił ze zgromadzenia i osiadł w Paryżu. Napisał wiele dzieł historycznych, których wykaz znajduje się w *Biogr.* Univ. (XIX, s. 255). Z innych dzieł godne sa zaznaczenia polemiczno-dogmatyczne: Bibliothêque ecclésiastique... sur les reliques. Paris 1771-72, 8 v. in 12-o, dzieło mniej cenne; L'Oracle des nouveaux philosophes. Berne 1759-1760, 2 vol. in 8-o-pko Voltaire'owi. Autor ze znajomością rzeczy a gruntownością dowodów zbija błędy te go bezbożnika i wykazuje sprzeczności spotykane na każdym kroku w jego pismach. (Por. Hurter, Nomenclator liter. theologiae. 1895, 8-o, t. III; Glaire, Dictionnaire des Sciences. 8-0, t. I, str. 972).

Guvonie (de la) Bernard albo Guidonis, dominikanin, bp Tuy w Hiszpanii, później Lodève albo Langwedo-cyi, ur. w r. 1260 w Limousin; wstąpiwszy do Dominikanów przeszedł wszystkie urzędy swego Zakonu; mianowany inkwizytorem wiary pko Albigensom, którvch resztki pozostały w Langwedocyi. Napisal: Chronicon romanorum pontificum, imperatorum et regum francorum etc.; Speculum sanctorale seu sanctorum chronologia epporum Tolosanorum etc.; Vita S. Fulchranni ep. Lodovensis. (Por. Daniel, Manuel des Sciences sacrées. Paris 1903, 8 o, str. 420).

Guyot Antoni ks., profesor i pisarz katolicki francuski, ur. w r. 1822 w Roulier. Skończywszy z odznaczeniem kurs w seminaryum w Châtel, udał się na studya do kolegium rzymskiego i tu otrzymał doktorat z teologii. Później był przez 14 lat profesorem teologii dogmatycznej w seminaryum w Saint-Dié, wreszcie proboszczem w Gérardmer. Oprócz licznych artykułów w różnych żnych oraz studjum historyi i etyki i

son conduisant l'homme à la foi. 1878; Cours supérieur de Science religieuse. Paris 1895, 8-o, wyd. 2-ie. (Por. De Gubernatis, Dictionnaire internat. des Ecrivains du jour. Florence 1890, 4-o, t. II, str. 1127).

Guyot Iwo (Yves), polityk-ekonomista. i socyolog, ur. w r. 1843 w Dinan, w r. 1874 wszedł do rady municypalnej Paryża i tu odznaczył się swym rady-kalizmem, w r. 1885 wybrany posłem do izby deputowanych, w r. zaś 1890 do 1892 był ministrem robót publicznych w gabinecie Freycineta. W licznych swych dzielach traktuje przeważnie ekonomje polityczna i moralność społeczną, chociaż od czasu do czasu poświę-ca swe pióro i literaturze romansowej. Jako socyolog G. występuje jako przeciwnik kolektywizmu, co mu jednak trudno przychodzi; zachowuje bowiem swe sympatye dla zasad rewolucyjnych, przytem jest zaciętym wrogiem Kła. G. głosi zupelną niezależność ekonomii politycznej w stosunku do moralności i w ogóle wszelkiej idei religijnej. Główniejsze dzieła G-a są: La Tyrannie socialiste. 1894; L'Enfer social, 1882: Histoire des proletaires, 1873; Les Principes de 1789 et le socialisme: 1895; L'impot sur le revenu. 1887. Quesnay et la Physiocratie. Paris 1896, 18-a; L'Economie de l'efort, tamže 1896, in 18-o; L'Evolution politique et sociale de l'Espagne. Tamze 1899; La politique boër. Tamże, 1900, 8-o, i inne. (Por. Blanc, Hist. de la Philosophie, 1896, 12-o, t. III, str. 451—52. Tenže, Diction. de la Pensée. 1899, 4-o, t. I, str. 790; Tenže, Répertoire. 1902, 8-o, str. 190).

Guyot Maria Teodor ks., kanonik honorowy w Chablis, ur. w r. 1812, napisal La Somme des Conciles généraux et particuliers. Paris 1869, 2 vol. in 12-o, 2 wyd.

Guzman Fernan Perez de, poeta i pisarz hiszpański (1405-1470), był jedną z gwiazd nową erę literacką rozpoczynającego parnasu na dworze króla Jana II (1407-1454). Poświęcał się on zawczasu czytaniu dzieł świętych i pobostad czerpał tematy do swoich utworów proza i poezyą. Napisał m. i. "Spowiedź" rymowaną, Ojcze nasz i Zdrowaś Marya objasnione wierszem, a także poematy na cześć osób wybitnych i cnót kardynalnych. Z pod jego pióra wyszła ró-wnież Kronika Jana II (*Cronica del* rey Juan II, wyd. Logrona 1517 r., Walencya 1775), oraz wizerunki wybitnych meżów współczesnych Genera ciones y semblanzas wyd. Madryt 1775. Są to prawdziwe perły prozy hi-szpańskiej, obok źródeł historycznych pierwszorzędnej wartości. (Por. Clarus Darstellung d. span. Liter. in Mit. Alt. Mainz 1846, II, str. 125 i 428).

Guzman Ludwik, jezuita hiszpański, gorący miłośnik Boga i ludzi, pałający gorliwością o zbawienie dusz, ur. w r. 1544 w Osorno, odbył nowicyat w Al-Po złożeniu ślubów zakonnych był rektorem w wielu kolegiach i prowincyałem na Andaluzyę i Toledo. † w w Madrycie w r. 1605. Napisał po hiszpańsku: Historia de las Missiones que han hecho los religiosos de la Compania de Jesus etc. Alcala 1601, in fol., dzieło stanowiące ważny przyczynek do historyi Kła w Japonii i Chinach. (Por. Sommervogel, Bibliothéque. Bruxelles 1892, 4-o, t. III, kol. 1979; Stang, Historiographia ecclesiastica. Friburgi. 1897, 12-o, str. 124).

Guzmics Izydor Władysław, benedyktyn wegierski, ur w r. 1786 w Janosfa, był profesorem teologii dogmatycznej w swoim zakonie w r. 1815, członkiem akademii węgierskiej, w 1832 r. opatem w Bakonybel, † w r. 1839. Napisał w języku węgierskim: *Teologia chrześci*jańska fundamentalna. 1828; Teologia doymutyczua. 1828—29, 3 tomy w 8-e; O jedności religii chrześcijańskiej. 1822; Nauka wiary Kła katoliikiego, i inne. Od r. 1832 do śmierci wydawał czasopismo klne "Egyházi tár." (Por. Hurter, Nomenclator literarius theologiae. Oeniponte 1895. 8 o, t. III, k. 785 - 6; S. Orgelbr., En, cykl. powsz. 1900, 4-o, t. VI, str-438).

Gwalbert Jan sw. ob. Jan Gwalbert św.

Gwalt lub przymus, jest to siła wyż-

nej ale wolnej, i zmusza człowieka do czynu sprzecznego z jego wola. Skutkiem gwałtu jest bojaźń (ob. Bojaźń). Gwalt posługuje się pogróżką, złem obchodzeniem się, a i biciem i zabójstwem. Taki gwalt zadawali poganie w czasach prześladowania Chrześcianom. Gwałt jest wielki i mały; ale i opór woli przymu-szanego jest mniej lub więcej silny. Gwalt nie dosięga czynów wewnętrznej woli. Sw. Anzelm "Invitus nemo potest velle; quia non potest velle, nolens velle" (De libero arbitrio cap. 6). Sw. Tomasz uczy, że jest to przeciwnem naturze czynu woli, aby ten czyn mógł być wymuszonym, "Contra rationem ipsius actus voluntatis est, quod sit coactus vel violentus" (Sum 1, 2, q. 6. a. 4). Inaczej atoli ma się z czynem zewnętrznym; bo mocniejszy może zmusić słabszego do czynu mimo jego woli, lub przeszkodzić uczynić to, co tamtem chce. Gwalt silny niszczy dobrowolność. Dlatego P. Bóg nie czyni nas odpowiedzialnymi za czyny zewnętrzne, do których nas zmuszono, a w których wola nie miała żadnego udziału. Sw. Alfons: "Femina, quae omni modo resistit violentiae, quae illi infertur contra virginitatem, non peccat, etiamsi stuprum patiatur invita" (De act. hum. n. 17). Ale kto sie nie opiera gwaltowi stanowczo, i zachwieje się obawą śmierci, to czyn jego może być grzechem śmiertelnym w materyi ważnej. (Św. Tomasz, Sum. 2, 2, q. 125. a. 3). - Nie każdy rodzaj gwaltu narusza wole, ale tylko taki, który jest niesprawiedliwy i na tyle silny, że wywoła wrażenie nawet u rozsądnej osoby. Prawne drogi i przymus prawnie użyty przez sądy nie unieważnia umowy. A więc kontrakty, umowy przyznane przez dłużnika w więzieniu są ważne, i nie mogą być zniesione, chociaż zostały wymuszone gwaltem. Zobowiązania zaciągniete pod wrażeniem gwaltu i to niesprawiedliwego są ważne. Wyjątek stanowią: małżeństwo, zaręczyny, śluby zakonne, rozgrzeszenie od cenzur, zrzeczenie się beneficyum.

X. Kopyciński.

Gwardya papieska. Oprócz wojska pskiego pże mieli swoją własną gwardyę przeznaczona do straży honorowej Jego Swiatobliwosci. Nazywali się członkowie sza, która płynie z przyczyny zewnetrz- tej gwardyi "cavallegeri." Dwa oddzia-

ły były przeznaczone do służby wewnatrz Watykanu i towarzyszyli pżowi, gdy wychodził z palacu. Początek gwardyi pskiej nazywanej także "gwardya wierna" albo "Golebia" odnieść należy do r. 1555. Członkowie tej gwardyi oddali się bezplatnie na usługi pża. Gwardye te zreformował pż Klemens VII i wtedy nazwaną została "lancie spezzate." Be-nedykt XIV skasował ją w r. 1724. Porta Pia w dn. 20 września 1870 r. Pod koniec XVIII w. znów została i pod Mentaną w obronie praw Stolicy przywrócona, ale pż Pius VII instytucye te zniósł, a zastapił ja inna. Gwardya szlachecka lekkiej kawaleryi (Guardia im pż dać może, przy dzisiejszych wanobile di cavallegeri) ustanowiona w r. 1800 składała się z 48 osób. Skoro jednak wielu młodzieńców ze znakomitych krępującymi ich wolność osobistą (nie rodzin rzymskich prosiło o zaszczyt służenia bezpłatnie Stolicy św., pż. w r. stwach przemysłowych i handlowych) 1801 utworzył nową instytucyę, która dobrowolnie. Leon XIII pż dla uczczezastąpiła dawnych "cavallegeri" i "lan- nia stuletniej wiernej służby swej gwarcie spezzate" i nazwaną została poprostu "gwardyą szlachecką." Liczyla 62 osób. W dziele Cancellieri'ego (Storia dei solenni posessi dei Pontefici, str. 479 i nast.) znajdaja sie ciekawe szczegóły o tej instytucyi, umundurowaniu jej członków i obowiazkach. Gdy w r. 1808 Francuzi zajęli Państwo Klne, skasowali gwardyę pską. Lecz już w r. 1814 Pius VII przywrócił ja na stale. Leon XII zreorganizował w r. 1824 gwardyę, nadając jej formę, według której istnieje dotąd. Należy do niej 76 członków. Kandydaci winni być zdrowi, pochodzić ze szlachty, okazać do-wód na posiadanie 62 fr. renty miesięcznej. Członkowie gwardyi posiadają pewne przywileje, po części zniesione po zajęciu Rzymu przez Włochów; między innymi maja przywilej dyspensy od postów i abstynencyi, rozdawania medali św. Piotra, gromnic na święto Matki Boskiej Oczyszczenia i t. d. Ponieważ głównem przeznaczeniem gwardyi szlacheckiej jest być na usługi pża, przeto wtedy tylko pełni ona swe obowiązki podczas ceremonij klnych, gdy pż jest na nich obecny; gdy pż wychodzi, gwardya razem z nim się usuwa. Gwardya używa własnych trab znanych pod naawa trąb srebrnych. Dają się one słyszeć u św. Piotra, gdy pż bierze udział w nabożeństwie pontyfikalnie. Pobudka na srebrne traby, ułożona przez Silveri'ego, służy tylko gwardyi szlacheckiej i nie przysługuje niektórym klasztorom stricwolno jej wykonywać w innych kłach. | tioris observantiae. Wyjątkowe przy-

Gwardya szlachecka, jakkolwiek liczy zaledwie 100 lat swego istnienia, zaznaczyła się w dziejach Kla chwalebnie. Jej członkowie ponosili prześladowanie i więzienie za Piusa VII w r. 1808; podczas ruchów rewolucyyjnych w r. 1830 bronili pża Grzegorza XVI; pod jej strażą pź Pius IX uciekał do Gaety; św. Sa to wszystko ludzie szlachetni, slużący pżowi bezinteresownie, bo to co runkach, jest prawie niczem; związani dyscypliną wojskową i wielu przepisami wolno im np. brać udziału w przedsiebiordyi ustanowil nowy medal srebrny wyłącznie dla niej przeznaczony. Order ten, noszony na wstążce morowej w czerwone i błękitne paski, ma napis "Leo XIII P. M. Costodibos. Corporis. Nobilibus. Anno. C. Ab. Eorum. Cohorte. A. Pio VII. Dec. Svo constituta." W r. 1901 obchodzono uroczyście w Rzymie stuletnią rocznicę ustanowienia gwardyi szlacheckiej. Z tej okazyi Leon XIII wydał list pski "Saecularis eventus faustitas." (Por. Battandier, Annuaire pontifical catholique. Paris 1899, 8-0, str. 332—3; 1902, 8-o, str. 421-428).

X. J. N.

Gwardyan, tytuł nadany przełożonemu poszczególnego klasztoru franciszkańskiego. Z nazwą ta połączona jest jurisdictio ordinaria, nad konwentualnymi, ograniczona wszakże władzą wyższego przełożonego (prowincyała, generala), a także postanowieniem ogólnem, iż w niektórych sprawach powinien zasięgnąć rady lub zgody t. zw. dyskretow, czyli rady konwentu. Gwardyani co trzy lata biora udział w wyborze prowincyała i jego doradców, definitorów. Ich samych wybiera prowincyał wraz z definitorami, na kapitule, również na trzy lata, poczem mogą być ponownie wybrani. Przedtem konwenty same wybierały gwardyanów, obecnie prawo to

sługują przywileje gwardyanowi na gó | G. i G. utrzymały się i po wygaśnięciu rze Syon, którego wybiera generał wraz ze swymi definitorami i który ma prawa prowincyała jako stróż Grobu św. Prawa jego określa wyraźnie bulla Benedykta XIV "In supremo militantis Ecclesiae ratio" z 7 stycz. 1764 r.

Gwelfy i Gibeliny, dwie polityczne partye w średniowieczu, z których pierwsza uważana była za papieską, druga za cesarską. Pierwotnie jedni byli stronnikami domu Welfów; drudzy Hoheustaufenów. Nazwy, których zródłosłów nie wyjaśniony, powstały ok. 1215 r. we Florencyi, gdzie szlachta podzieliła się na partye: arystokratyczną i ludową. Powszechnie nazwę Gibelinow wyprowadzaja od Wajblingen, posiadłości Hohenstauffow, Welfow zaś od Welta IV pierwiastkowo poplecznika Henryka IV, następnie zaś jego wroga, a sojusznika Grzegorza VII. Jako hrabiowie występuja Gwelfy początkowo w górnej Szwabii w poczatku IX wieku, a w poczatkach XII w. Welf IV był najpoteżniejszym księciem niemieckim. Hohenstaufowie ukazują się w historyi nieco później, niż Welfy. Fryderyk von Büren (Bouern), który żył współcześnie z Welfem IV, był założycielem tego domu. W r. 1138 pierwszy Hohenst. Konrad III wstapił na tron niemiecki. To była jedna z głównych przyczyn wrogich stosunków pomiędzy Welf, i Staufenami, W czasie sporów Grzegorza VII z Henrykiem, Welf IV stanął po stronie pa-pieża, Welf V zaś przeszedł na stronę cesarza. To ustawiczne przerzucanie sie w jedna lub druga strone stanowi charakterystyczna cechę Welfów. W miare tego G. i G. godzą się ze soba, aby wnet potem wszcząć zaciekłą walkę. W ciagu XI, XII i XIII w., starcia tych dwóch poteżnych stronnictw wypełniaja historye Niemiec i Włoch. Wśród walk pży i cesarzy we Włoszech stanowisko obu partyi nádalo Gwelfom charakter stronnictwa papieskiego, Gibelinom zaś cesarskiego. Pierwsi usilowali oswobodzić Włochy od przemocy cesarskiej, Gibeliny zaś przeciwnie, zapewnić cezarom panowanie nad Włochami. Szczegóły tych zapasów przekraczają ramy

Hohenstaufów i oznaczały rządy demokratyczne lub arystokratyczne, albo też zakusy poszczególnych możnowładców. Król Henryk VII wkroczywszy r. 1310 do Włoch, wezwany przez Gibelinów, daremnie usiłował pojednać oba stronnictwa. Wido della Torre, władca Medvolanu wywołał w Lombardyi powstanie Gwelfów. Użyto przeciwko nim najsurowszych środków. Úsiłowania pża Klemensa V celem pogodzenia Gwelfów z cesarzem nie doprowadziły do pomyślnego rezultatu. Zaciety opór stawiała Florencya, główne siedlisko Gwelfów. Robert, król neapolitański, prowadząc układy z Henrykiem VII, potajemnie popierał przedsiewzięcia Gwelfów. Jego brat Jan popierał w Rzymie jawnie gwelfickich Orsinich, pko stojącym za Henrykiem Colonnom. Skutkiem tego koronacya Henryka musiala się odbyć w Lateranie. Henryk z silnem wojskiem wyruszył pko Florencyi, lecz ani szturmy warownego miasta, ani rokowania z obleżonymi nie doprowadziły do pomyślnego rezultatu. Śmierć Henryka VII przerwała dalszy ciąg wypadków. W r. 1334 Benedykt XII pod kara klatwy zabronił używania nazwy stronniczej G. i G. W ogóle Gibelinowie przyznawali władze zwierzchniczą pżowi w sprawach duchownych, poddawali go jednak cesarzowi jako księcia świeckiego. Natomiast Gwelfowie uznawali w pżu najwyższą powagę polityczna, wywiera-jącą swój wpływ zwierzchniczy bezpośrednio nad cesarzem, pośrednio zaś nad ludem chijańskim. Około r. 1840 ukazala się nazwa stronnicza "Nowogwelfów," oznaczająca partyę katolicko-federacyjna, dążącą do zwiazku państw włoskich pod auspicyum pża. Ostrze jej zwróciło się pko cudzoziemskiemu "Gibelizmowi, przez który rozumiano panowanie austryackie w północnych Włoszech. Przedstawicielami tych dażności byli m. i. Gioberti (ob.) w swoiei lepszej epoce działalności, Cezar Balbo, Rosmini-Serbati, Ventura, a czasowo Gino Capponi. Program ten, wobec realnego położenia rzeczy okazał się niewykonalnym. (Por. Bartolus de Sassoferrato, De Gelphis et Gibelinis w Bertoli osobnego artykulu; powtarzają się one *Consilia, quaestiones et tractatus*, przy dziejach ówczesnych pży i cesarzy; Venet. 1495; Muratori, *De origine et* tam też odsylamy czytelników. Nazwy processu in Italia Gibellinae et Guelvhae factionum w Anitiquit Ital, t. Les Antonins, Paris, 1875, t. II, p. IV, Mediol 1741; Wachsmuth, Gesch. d. 71; Fr. Miège, De stella et sceptro polit Parteiungen. Braunsch w. 1854). bileamico w Thesaurus novus, t.

(Ch.). Gwiazda w Piśmie św. (hebr. Kochab, Sept. astér, W.-Stella) oznacza wszelka gwiazdę stałą na firmamencie. Pismo św. wspomina 1-o że P. Bóg uczynił gwiazdy. (Gen. I, 16; Ps. VIII, 4; CXXX, 9); 2-o On im dał wielkość i blask (I Cor. XV, 41); 3-o stworzył ich moc nieprzeliczoną. Sam tylko zna ich ilość (Ps. CXXXVI, 4); 4-o czysto Pismo św. wielkiej liczby gwiazd używa jako porównania do oznaczenia mnóstwa dzieci Abrahamowych. (Gen. XV, 5; XXVII, 17; XXVI, 4; Exod., XXXII, 13; Deut. I, 10; V. 22; XXVIII, 62; I. Par. XXVII, 23; II Esdr. IX, 23; Eccli, XLIV, 23; Jer. XXXIII, 22: Dan. III, 36; Nah. III, 16); 5-o pisarz natchniony podziwia porządek pośród gwiazd panujący (Jud. V, 20; Sap. VII, 19, 29; XIII, 2; Jer. XXI, 35; Eccli, XLIII, 10); 6-o układ, blask, harmonia gwiazd opowiada chwałę Pańską.(Job. XXXVIII, 7; Ps. XVIII, 1; CXLVIII, 3; Dan. III, 63); 7-o, gwiazdy są stworzeniem Boga, dopuszcza się bałwochwalstwa, kto im oddaje cześć boską. (Deutr. XVII, 3; IV Reg. XVII, 16: XXI, 3, 5; XXIII, 4, 5; II Par. XXXIII, 8; Jer. VIII, 2; XIX, 13; Amos V, 26; Soph. I, 5; Act. VII, 42); 8-o przy końcu świata gwiazdy będą poruszone (Luc. XXI, 25; Math. XXIV, 29, Marc. XIII, 25). To co Pismo św. mówi o spadaniu gwiazd, należy rozumieć o ich zaćmieniu. (Por. Andr. Flachs, De casu stellarum in fine mundi w Thesaurus novus, Hase i Iken, Leydae, 1732, t. II, p. 282—287).—W znaczeniu przenośnem w Piśmie św. gwiazdy są symbolem sprawiedliwych (Eccli L, 6; Dan. XII, 3); są bez skazy w oczach bożych, oznaczają zatem aniołów (Job. XXV, 5); siedem gwiazd, wspomnianych w Apokalypsie I, 16, 20; II, 1, 28; III, 1—siedem kłów, podług O. O. Kła—Kościół powszechny (ob. art. Gwiazdy w symbolice starochrześci jańskiej); gwiazda Jakoba, wspomniana w Num. XXIV, 17, oznacza Messyasza. Żydzi tak rozumie-li proroctwo, iż za czasów Hadryana,

I. p. 423-435; Vigouroux, Dictionnaire de la Bible., t. II, k. 2036-2037).

Gwiazda trzech króli (magów), czyli g-a Messyasza, która widzieli trzej magowie, jest wspomnianą z ewangielistów tylko u św. Mat. (II, 1-12). 1-o Przybywszy Medrcy do Jerozolimy, pytali (w. 2): "Gdzie jest, który się narodził król Żydowski? Albowiem widzieliśmy gwiazdę jego..." P. św. nie mówi, po czem poznali magowie, iż była to gwiazda "jego" t. j. króla Żydowskiego. Niektórzy OO. Kła przypuszczają, iż na Wschodzie znali proroctwo Balaama "Wznidzie gwiazda z Jakóba" (Num. XXIV, 17) i rozumieli to proroctwo w znaczeniu literalnem, to też zobaczywszy tę gwiazdę, uważali, iż się spełnia przepowiednia. (Tak sądzą: Origenes, Contra Cels., I, 60, Migne P. G. t. XI., k. 769-771 i adnot. 78; przypisywana św. Bazylemu, Homilia in Sanet. Christi generat. 5, Migne P. G. t. XXXI, k. 1464; św. Ambroży, In Luc., II, 48, Migne P. L. t, XV, k. 1570).—Św. Augustyn (Serm. CCI in Epiph., 3, Migne P. L. t. XXXVIII, k. 1031) i św. Leon W. (Serm. XXXIV in Epiph., IV, 3, Migne P. L. t. LIV, k. 245) sadza, iż z wewnętrznego natchnienia bożego poznali magowie, że jest to gwiazda króla Żydowskiego. 2-o, Ewangelia mówi, iż Magowie widzieli gwiazdę "na wschód słońca," zatem przebywali w krajnie położonej na zachód od Jerozolimy. Tekst mówi "Vidimus" (Wujek: "widzieliśmy") czas przeszły dokonany, zatem wtedy, gdy mówili do Heroda, gwiazda znikła. Inaczej byliby ją wskazali Herodowi.—3-o, Dowiedziawszy się, iż Mesyasz miał się narodzić w Bethlehem, udali się tam. "A oto-mówi Ewangelia (w. 9) — gwiazda, którą byli widzieli na wschód słońca, szła przed nimi, aż przyszedłszy stanęła nad miejscem gdzie było dziecię." (w. 10): "A ujrzawszy gwiazdę, uradowali się radościa bardzo wielką." Słowa te okazują, iż się nie spodziewali już oglądać tej gwiazdy. Zobaczywszy ją, ucieszyli się bardzo, mieli bowiem dowód, iż w pobas=syn gwiazdy. (Por. de Champagny, szukiwaniach poczynionych się nie łu-

pseudo-mesyasz przyjął imię Barkoche-

dza.-Wytłumaczenie tegozja-Dzieciatka Jezus do Bethlehem. (Por. wiska nie należy do rzeczy latwych. 1-o, Starożytni pisarze uważają tę gwiazde za cudownie powstałą (Sw. Ignacy Mecz., Ad Ephes., 19, Migne P. G. t. IV, k. 753); 2-o, Astronom Kepler w 1603 r. 15 grudnia zaobserwował, iż planety Jowisz i Saturn połączyły się przez spotkanie. Na wiosne roku nastepnego Mars przyłączył się do nich, a w jesieni pośrodku tych trzech planet ukazała się jasna jakaś gwiazda. Gasła ona powoli i w marcu 1606 r. zupełnie znikła. Kepler utrzymuje, iż 747 r. od zalożenia Rzymu zdarzyło się podobne zjawisko w konstelacyi Ryb, w r. 748, Mars połączył się z Jowiszem i Saturnem i dziwna gwiazda powstała. A to pobudziło magów, zajmujących się astrologia do pójścia za tą gwiazdą, pochylającą się w powietrzu i doszli oni w ten sposób do Judei. (Por. jego *Opera* omnia, Francof., 1858, t. IV, p. 346. Podobne też wnioski czyni Pfoft, *Der* Stern der Weisen, Kopen ag., r. 1827; Schubert, Das Lich und die Weltgegenden, Sammt einer Abhan-dlung über Planeten Conjunctionen und den Stern der Weisen, Bamberg. 1827; Ideler, Vermischte Schriften, t. I.)-3-o, Sepp. (La vie de N. S. Jésus Chr., tlum. Ch. Sainte-Foi, Paris, 1861, t. I p. 92) przypuszcza, iż zdanie św. Ignacego o cudownej gwieździe należy brać dosłownie; iż podług tablic astronomicznych, w tym czasie z polączenia planet powstało dziwne światło na niebie, jakoby nowa cudowna gwiazda.—4-o, Inni przypuszczają, iż była to kometa, inni, że jakaś gwiazda czasowo świecąca i t. p. (Por Fr. Miège, De stella a magis conspecta w Thesau. rus novus, t. II, p. 118-122; Roth, De stella a magis conspecta, Mogunt, 1865). — 5-o, Lecz żadna z tych hypotez nie odpowiada opowiadaniu Ewangelii. (Por. Knabenbauer, Evang. sec. Matth, Paris, 1892, p. 85-87). Zadna z wspomnianych gwiazd, czy kombinacyi planet, nie odbywa tych ruchów, znika, okazuje się, staje w Bethlehem, jak to mówi św. Mat. o gwieżdzie Magów. - 6-o, Stanowczo wnioskować należy, iż Ewangielia opowiada o jako znaku, by Magów doprowadzie do cznie oznacza proroctwo z Num. (XXIV

oprócz dzieł cytowanych: Vigouroux, Dictionnaire de la Bible, t. II, k. 2037—2039; W. O. Didon, Jezus Chrystus, tl. bpa H. Kossowskiego, t. II, Warszawa, 1892, Dodatek A, str. X-X. C. S. XII).

Gwiazdka. Był zwyczaj w dawnej Polsce zawieszania w wigilię Bożego Narodzenia u pułapu u belek "gwiazdek" z różnokolorowych opłatków zlepionych, na pamiątkę ukazania się przy narodzeniu Zbawiciela gwiazdy betleemskiej. Gwiazdki te przechowywano w staropolskich domach rok caly. "Gwiazdka" nazywają też podarunki dawane w wi-gilję Bożego Narodzenia dzieciom i domownikom. (Por. Gloger, Encyklopedya staropolska. Warszawa 1901, 4-o, t. II, str. 226).

Gwiazdy w symbolice starochrześcijańskiej spotykamy przy wyobrażeniu Chrystusa Pana. Buonarruoti (Osservazioni sopra alcuni frammenti di vari antichi..., Firenze, 1716, p. 38), sadzi, iż gwiazdy otaczające Chrystusa Pana na dawnych pomnikach oznaczają jego bóstwo, wieczność, czyli panowanie na niebie. Siedem gwiazd otaczajacych Zbawiciela ma oznaczać Kościół powszechny. Tymbardziej, że słowa Apokalip-sy I, 16 "(Syn Boży) miał w swej pra-wej rece siedm gwiazd" (Por. w 20...) OO. Kla tlumacza o siedmiu kościolach, wspomnianych w Apok., które maja oznaczać Kościół powszechny (Św. Augustyn, De civit. Dei, l. XVII, c. 4; Sw. Wiktoryn, bp. Petawii w Syrii, In Apoc., n. XVI; Primarius, bp. Kadrumetu, Comment. in Apoc. Basil., 1544; Św. Hieronim. In Is.; XV i in.). Wnioskują archeologowie, że zatem siedem gwiazd umieszczane na grobowcach starochrześcijańskich oznacza akt przystąpienia do Kla prawdziwego. Na sarkofagu w Arles (Por. Millin., Midi de la France, pl. LXV, 3) dwunastu apostolów maja przy sobie umieszczone gwiazdy, co znaczy, iż zażywają szczęśli-wości niebieskiej.—W ikonografice chrześcijańskiej gwiazda niemowlęciem oznacza światło-gwiazde która przyprowadziła magów do Dziegwieździe – może o jakimś szczególnym ciątka Jezus; wyobraża też noc, podczas meteorze, który Wszechmoc Boża użyła której narodził się Zbawiciel; symboli17). o gwieździe, wschodzącej z Jakóba, czyli o Messyaszu. (Por. Kraus, Real.-Lexik., II, 792; Martigny, Dictionnaire des antiquités Chrétien., art. Étoiles; ks. A. Nowowiejski, Wykład Liturgii Kościoła katolickiego, tom. I, cz. I, Warszawa, 1893, str. 896).

## Gwiaździarstwo ob. Astrologia,

Gwidon, kardynał tutułu N. Maryi Panny w Portyku, włoch, legat Eugeniusza III pża w Polsce, wysłany w 1148 dla urządzenia stosunków kościelnych i załatwienia sprawy Władysława II. (Bartoszewicz w Encykl. Org.; Ostrowski w Dziejach i prawąch Kta Polskiego; Bulniski w Historyt Kla Polskiego, niewłaściwie nazywają go Grzegorzem). Dzieje Kla Polskiego do XIII w., skutkiem braku źródeł, wiele mają jeszcze nierozwiązanych zagadek i kto wie, czy kiedykolwiek niektóre z nich będą mogły być rozwiązane. Do takich, skutkiem niejasności łakoniczności kronik, należy zatarg Władysława, syna Krzywoustego z braćmi i udział duchowieństwa polskiego w tej

sprawie. Na mocy testamentu Krzywoustego najstarszy syn otrzymał na własność dziedziczną Śląsk. Ażeby jednak przy podziale utrzymać jedność państwa, rozporządził Bolesław, że na przyszłość zawsze najstarszy w rodzinie Piastów, na teraz Władysław, ma być zwierzchnikiem wszystkich młodszych książat, nosić tytuł wielkiego księcia, a dla przewagi nad innymi ma prócz własnej dzielnicy posiadać jeszcze ziemię krakowska z Sieradzem i Łęczyca i pobierać roczne daniny, od Pomorza północnego i Zaodrza placone. Ziemia krakowska miała być zatem przenośną dzielnicą wielkoksiążęcą, a Kraków stałą stolica Państwa. Gdy Władysław, stosownie do powyższych warunków, rządy sprawować zaczął, oddawna nurtujące w państwie prądy antymonarchiczne, poważnych przyczyniły mu trudności. Otaczający tron dostojnicy, nie widząc we wzroście władzy wielkoksiążęcej żadnych dla siebie korzyści, przeszli do opozycyi. Walna bitwa nad Pilicą przechylila szale zwycięstwa na korzyść anarchii. Władysław zmuszeny był zaciągnąć obce

niu; tutaj przybył do niego, by skłonić go do ustępstw Jakób ze Żnina arcybp. Gnieźnieński. Missya się nie powiodła. Skutkiem tego arcbp. obłożył Władysława wraz z małżonką (Agnieszką, córką Leopolda Austyackiego) klątwą (w 1145), motywując ją tem, że Władysław sprowadził na kraj chrześcijański hałastrę "seraceńską" (chyba Połowców czy Jadźwingów). Wkrótce po wyrzeczeniu klątwy, Władysław, pokonany pod Pożnaniem, musiał (w 1146 r.) Polskę opuścić. Ustępował z kraju w przekonaniu, że przy pomocy krewnych wkrótce będzie mógł wrócić, miał bowiem jednego szwagra na tronie czeskim (Władysław II, ks. czeski. miał za sobą Giertrudę, rodzoną siostrę Agnieszki), a drugi Konrad III był cesarzem,

Tymczasem na przedstawienie episkopatu polskiego (Jakób ze Žnina, † 1145 r. lub w początku 1146 r.) z Janem (z rodu Cholewa) bpem Krakowskim j Janem Swiebodzicem, bpem Wrocławskim na czele. Pź Eugeniusz III w 1147 r. klątwę zatwierdził.

Gdy się to w Polsce działo, Władysław przez Czechy i Pragę podążył na dwór Konrada III. Wyprawa cesarza w 1146 r. na Polskę, w obronie praw szwagra, nie przyniosła pożądanych rezultatów. Rzecz poszła na drogę dyplomatyczną, cały zatarg skierowano do papieża. Konrad tymczasem zajęty wyprawą Krzyżową, w r. 1147 wraz z Władysławem wyruszył do Palestyny. Sprawa Polska chwilowo poszła w odwłokę i kiedy na oznaczony termin spodziewane poselstwo Władysława do Rzymu nie przybyło, pż, jakośmy powiedzieli, klątwę zatwierdził.

Na remonstracye przeciw temu ze strony kuryi cesarskiej, przychylił się pż w roku następnym do życzenia, żeby tę sprawę wziąć ponownie pod rozpoznanie. We Wrześniu 1148 r. pż spełnił przyrzeczenie i wysłał do Polski specyalnego legata, kardynała Gwidona, któremu do pomocy dodano Henryka bpa Morawskiego.

taczający tron dostójnicy, nie widząc we wzroście władzy wielkoksiążecej żadnych dla siebie korzyści, przeszli do opozycyi. Walna bitwa nad Pilicą przechylila szałe zwycięstwa na korzyść anarchii. Władysław zmuszeny był zaciągnać obce posilki i oblegl przeciwników w Pozna-

dnego skutku. Arcbp. gnieźnieński klątwy nie przyjął, w ślad za nim poszli inni bpi polscy, twierdząc, że nie pochodzi ona z wyraźnej woli pża, lecz raczej jest wynikiem przyjaźni kardynała dla Niemców.

Nic nie pomogły wyjaśnienia pskie polaczone z surowem upomnieniem do bpów polskich w liście z 23 stycznia 1150 r. Kiedy zaś G., obdarzony powtórną misyą, w r. 1150 raz jeszcze przybył do Polski, rzucono mu w oczy podejrzenie, że działalność jego nie ze sprawiedliwości, lecz z knowań niemiec-

kich wypływa.

Konrad III, wezwany aby użył oręża przeciwko lekceważącym wolę Najwyższej Władzy Kościelnej, zwlekał, czekaumarl na wygnaniu w 1159 r. Władysław. Wyprawę przeciw Polsce, bez wpływu już Gwidona podjął 1157 r. Fryderyk Barbarossa, który własną stąd tylko korzyść osiagnał. Dopiero po śmierci Władysława zwrócono synom ski t. IV. Poznań 1877-1881; Jaffé. ca rerum Germanicarum, t. I. St. Smolka, Mieszko Stary i jego Wiek, str. 259-265; Antoni Malecki, Rewizya dziejów Polskich (w wydaniu "Z przeszłości dziejowej") t. I 143-170; Władysław Abraham, Organizacya Kościoła w Polsce. Lwów 1893, str. 197: ks. Teodor Ostrowski, Dzieje i prawa Kościoła Polskiego, Warszawa 1793, t. I, str. 332 i następ.).

Gwoździe śś., którymi Chrystusa przy-

tego G. rzucił klątwę na rząd i kler, a gwoździa użyła ces. Helena do sporzakraj obłożył interdyktem, co niezwłocz-nie w 1149 potwierdził Eugeniusz III, użyła do wędzidła na konia dla cesauwolniwszy jednocześnie od klątwy Wła- rza. Świadczą o rem św. Ambroży w dysława. Wszystko to nie wydało ża- mowie żałobnej nad Teodozyuszem Wielkim (395 r.), Rufin (ok. 400 r.), historyk Sokrates (ok. 440 r.) i Teodoret (ok. 450 r.). Mówią oni, iż pierwszy gwóźdź umieszczono nie w koronie, lecz w helmie i podaja, iż stalo się to na rozkaz cesarza Konstantyna. Gwoździe św. maja być przechowane po różnych miastach i katedrach. Kraus wylicza 34, Rohault de Fleury 29 miejscowości, o których podają, iż posiadają autentyczne gwoździe śś. Kraus tłumaczy ten fakt przypomnieniem, iż obok gwoździ którymi przybito do krzyża Jezusa, przechowano i czczono gwoździe, którymi zbito krzyż, przybito tablice i t. p.; przypuszcza również, iż opiłki z autentycznych gwoździ umieszczono w innych gwoździach i one też stanowiły pajac "sposobności." Sposobność ta nie miątkową relikwię, wreszcie sporządzano nadarzyła się już, gdyż cesarz w 1152 r. kopie autentycznych gwoździ, pocierano życie zakończył. W siedm lat później je o te św. relikwie i ze czcią przechowywano. Tak też uczynił św. Karol Boromeusz. (Por. Butler, Viès des Pères... 3 Mai: L'invention de la S. Croix) i jeden z takich gwoździ-pisze Kraus-otrzymał Filip II, król hiszpański. Sądzą jednak historycy, iż gwoź-dzie przechowywane w Rzymie i Trewijego Bolesławowi Wysokiemu i Miesz- dzie przechowywane w Rzymie i Trewi-kowi w 1163 r. na żądanie cesarza rze cieszą się największą autentyczno-Śląsk, dziedziczną ziemię ojca. (Por. ścią. W Rzymie relikwie tę przechowu-Kodeks dyplomatyczny Wielkopol- je bazylika św. Krzyża jerozolimskiego. Bazylikę tę erygował Konstantyn W., Regesta pontificum; tegoż Bibliothe-ca rerum Germanicarum, t. I. St. kwię. Gwóźdź ten opisał, jako świadek naoczny słynny Cornelius a Lapide. (Comm. in Math. XVII, 35). Co do kształtu jest on najpodobniejszy do gwoździa św., przechowanego w Trewirze. Gdy bp. Toulu, św. Gerard (963—994) wznosił kateorę, ostrze odjęto od gwoździa i złożono w Toul. Relikwię cała zachowano w Trewirze. Miało się to stać za arcybpów Trewiru Teodoryka (965-977) i Egberta (977-993). Świadą czy o tem naczynie do przechowania relikwi, które sporządzono za arcybpa Egbito do krzyża, należą do największych berta i opatrzono odpowiednim napisem. relikwi; Meki Pańskiej. Najprawdopodo- W 1863 r. rząd Nassauski zagrabił św. bniej było tych gwoździ cztery, każdą relikwię i podarował ks. Metternichowi. bowiem nogę Zbawiciela przybito osobno. Św. Helena łącznie z drzewem w 1849 r. zwrócono tę św. pamiątkę. krzyża odnalazła i gwoździe. Jednego Uroczystość św. gwoździ Kościól pola

czył z pamiątką św. włóczni. "Festum rach, włóczyli się po kraju szukając SS. Lanceae et Clavorum D. N. J. chwilowej gościny w klasztorach i u Chr." Mszał i Brewiarz podaje je w "Officia pro aliquibus locis" na piątek po pierwszej niedzieli postu. W dyec. Trewirskiej od 1547 r. obchodzono święto to łącznie z pamiątką św. tuniki Zbawiciela, w piątek po niedzieli przewodniej, od r. 1893 oddzielono te świeta i zastosowano uroczystość do wyżej wspomnianego przepisu rytu rzymskiego. (Por. F. X. Kraus, Der heilige Nagel in der Domkirche zu Trier, Trier, 1868; Floss, Geschichtliche Nachrichten über die Aachener Heiligthümer, Bonn, 1855; (Demange), Le Saint Clou de Toul, Nancy, 1888: Rochault de Fleury, Mémoire sur les instruments de la Passion de N S. J. Chr., Paris, 1880; P. Stephan Beissel S. J., Gesch. des Trierer Kirchen, 2 th.: Zur Gesch. des heiligen Rockes; C. Willems, Der hl. Rock zu Trier. Trier, 1891; W. W. t. IX, k. 7-11). X. C. S.

Gynekokracya (Gynaecocratia) nazywa się forma rzadu w państwie, w którem najwyższą władze zwierzchnicza wykonywaja kobiety.

Gynekona (Gynaecona) było to miejsce w kle przeznaczone dla kobiet. Józef Flawiusz ((De bello jud. VI, c. 6) wspomina, że w świątyni jerozolimskiej była ściana odgradzająca kobiety od mężczyzn. (Por. D. Macri, Hierolexicon, p. w. Gynaecona; Glaire, Dictionnaire. t. I, 8-o, str. 972).

Györ (Raba, Raab) - bpstwo na Wegrzech (dioec. Jauriensis). Stolica dyecezyi jest miasto Raba (Györ-po łacinie Jaurinum i po włosku zw. Giavarino). Dyecezya ta powstała w XI w. jako suffragania metropolity z Ostrzychomia (metropolita Strigonensis). Liczy ok. 411 tys. wiernych, 348 kaplanów świeckich, 116 zakonnych, 237 parafii, 75 tak zw. kooperatur. Ludność składają wegrzy, słowacy, niemcy i chorwaci. (Por. Werner S. J., Orbis terrarum catholicus, Friburgi Brisg., 1890, p. 93; La Gerarchia Cattolica, 1907, Roma, Tipogr. Vaticana).

Gyrowagi, byli to mnisi którzy zamiast żyć samotnie w swoich klaszto-

chwilowej gościny w klasztorach i u osób prywatnych. S. Augustyn (De operibus monachorum), mówi o nich "circumeuntes provincias, nusquam missos, nusquam fixos, nusquam stantes, nusquam sedentes." S. Bazyli porównywa ich do motyli. Działo sie to głównie w czasach przed regulą ś. Benedykta, kiedy klasztory nie posiadały jeszcze stałych statutów. Wielu też z G. nie było wcale mnichami; przywdziewali tylko habit i golili tonzurę, aby tem latwiej znaleść przyjęcie. S. Benedykt mając przed oczyma te nadużycia, żądał w regule swojej od nowicyusza aby: "promittat de stabilitate sua" t. j., żeby dowiódl że się przywiązuje do klasztoru, jako do dozgonnej siedziby. Pomimo że tym sposobem włóczegostwo znacznie zostało ukrócone, zdarzali się i później G-i, którzy często byli wyzyskaczami, oszustami, a nawet siewcami bledów heretyckich. Tak m. i. Gotschalk (ob.) krzewiciel predestinianizmu w IX w. byl G-em. Niemniej nadawano także w dodatniem znaczeniu nazwę Monachi gyrovagi irlandzkim i anglosaksońskim mnichom, którzy wielce zasłużyli się około rozwoju Chijaństwa i kultury, w krajach dla ewangelii pozyskiwanych. (Por. A. Calmet, Commentaire sur la règle d. s. Benoi, I, Paris 1734, c. 128 i nst.).

Gyula - Tehervar — metropolia rytu grecko-rumuńskiego w Transylwanii na Wegrzech. Nosi też nazwy Karsburg, dawniej Weissenburg; archidioecesis Fogarasiensis et Alba-Juliensis. (Ob. art. Fogaras i Alba Julia).

Gzowski Jan o. T. J., ur. w Wielkopolsce w 1675, przyjęty do Towarzystwa w r. 1690, był profesorem humaniorów i retoryki, filozofii i teologii, rektorem w Sandomierzu, Lublinie, od r. 1745 w Kaliszu, tamże ojcem duchownym od r. 1745 do 1748. † w 1750 r. w Kaliszu. Napisal: Prześwietny i Przeświety do Augen. chwaly ingress przy ostatnim życia i śmierci aequinoctium od W. JMCP. P. Woyciecha Maxymiliana z Bezdan Hosiusza zabiegle opatrzony... i z pogrzebowej ambony pokazany. Kalisz 1711, in fol., kart. 23; Summum solis Theologici solsticium sub ipso prope aequinoctio... demonstratum etc. Calissii 1712, fol.; Wieloraka i nay- Mazowszu w r. 1608, przyjęty do zakowyższych oraz Korona albo Kon- nu w 1629 r., był profesorem retoryki kluzya przy pierwszey błogosławionego Jana Franciszka S. J. inauguracyi i t. d. Sandomierz 1716, in fol., k. 33; Toż samo po łacinie; Multiplex et summorum etiam corona etc. San, domiriae 1716, fol.; Kanonizacya Ś. Stanisława Kostki, przy Ś Ludwika Gonzadze Beatyfikacyi, korony Polskiey ogłoszona... w Krakowie, Metropolii Królestwa Polskiego, w Bazylice Kró-lewskiej ŚŚ. Piotra i Pawła, Xiążąt Apostolskich. Kraków 1727, in fol., kart. 23. (Por. Sommervogel, Bibliothèque. Bruxelles 1892, 4-o, t. III, k. 1982— 83; Brown, Biblioteka pisarzów. Poznań 1862, 8 a, str. 188-189).

X. J. N.

Gzowski Mateusz o. T. J., ur. na koryncki i t. d.

i filozofii, rektorem nowicyatu w Wilnie: + w Pińsku w r. 1658. Pozostał po nim rekopism Commentarius in Physicam Aristotelis supra VIII libros De physico auditu ad majorem Dei Gloriam etc. Polociae 1650, in 4-o, k. 204. (Cat. MSS. Univers. Crac., N-o 2900). — (Por. Sommervogel, *Bibliothèque de la Comp.* Bruxelles. 1892, 4-o, t. III, k. 1984).

Gzyms albo krajnik jest to najwyższa cześć belkowania, leżąca na nadbrusiu. Tuż nad gzymsem wznosi się dach, albo też sam gzyms jest zakończeniem gładkiej powierzchni nadbrusia, wystającem nieco ponad niem. G. stosownie do stylu budowli bywa dorycki, joński,

## 

Haan Henryk Aloizy ks. T. J., ur. w r. 1844 w Kolonii, w r. 1875 został kaplanem, następnie rektorem w kolegium w Feldkirch. Napisal Philosophia naturalis 1894; 2 wyd. 1898; dzielo to stanowi III tom "Cursus philosophicus."

Haar, malarz polski + 1838 r. we Lwowie, gdzie był profesorem rysunków. Z obrazów religijnych H-a wyróżnia się "św. Antoni Padewski" w kle Domini-kanów we Lwowie. (Por. Gazeta Lwowska Nr. 38 z r. 1852 r.).

Haarlem — bpstwo w niderlandzkiej prowincyi Hollandyi północnej. (dioec. Harlemiensis).-Miasto H-m, główne w niderlandzkiej prowincyi Hollandyi północnej, leży o 6 kilom. na wschód od morza północnego (Niemieckiego). Niegdyś H-m było zamkiem hrabiowskiem; pozostał pałac po tej rodzinie z słynnymi zbiorami. Od XIII w. H-m jest miastem, w XVII w. doszło miasto do rozkwitu. Obecnie posiada H-m liczne szkoły, muzea, wspaniałą bazylikę z wysoką o 80 metr. wieżą i słynnemi organami i t. p. — Bpstwo w H·m istnieje od 1559 r., jako suffragania metropolii w Utrechcie. W 1853 r. dyeczye te przywrócono. Dyecezya obejmuje prowincye niderlandzkie Zuidholland i Noorholland, część Zeelandyi. W 1906 r. liczono tu ok. 462 tys. wier- mus. Tamże 1844, w 2 iem wyd.; Fo-

nych, 20 dekanatów, 180 parafii; 670 kaplanów świeckich, 100 zakonnych, 11 zgromadzeń meskich i 11 żeńskich. Seminaryum większe—w Warmond, mniejsze—Boorhout, W 1742 r. powstało tu bpstwo jansenistowskie, lecz bardzo niewiele osób do niego uależy. (Por. Neerlandia cath., Utrecht, 1888, 71–135; W. E. J. t. XXVII—XXVIII, str. 178; Werner S. J., Orbis terrarum catholicus, Friburgi Brisg., 1890, p. 62-73; Buchberger, Kirchliches Handlexikon, München, 1907, t. I, k. 1823).

Haas Karol konwertyta, ur. w r. 1804 w Calw w ks. Würtemberskiem, studyował od r. 1823-27 teologie protestancką w Tybindze, pełnił od r. 1829 obowiązki wikaryusza i kaznodziei w różnych gminach, w r. 1834 został proboszczem w Ober-i Untergröningen. Napisał w r. 1842 książkę Protestantismus und Katholicismus im Lichte der hl. Schrift u. Erfahrung; wkrótce jednak nastąpił stanowczy zwrót w jego pojęciach ku katolicyzmowi i H. porzuciwszy swe stanowisko w r. 1844 uroczyście przyjął katolicyzm w Augs1844; Widerlegung grober Vorurtheile gegen die kath. Kirche. Tübingen 1856; Evangelium und Leben. Tamže 1856; Geschichte der Päpste. Tamże 1860, 2 cz.; Augustinus Postille. Tamże 1861; Die erste Liebe u. der letzte Versuch od. Offene Bekenntnisse nach 22 in der kath. Kirche verlebten Jahren. Augsb. 1 i 2 wyd. 1866; Die zwei Hauptfeinde des Christenthums in unserer Zeit: Falscher Glaube u. halbes Wissen. Tübingen 1866: Natur u. Gnade. Tamże 1867. i wiele innych cennych dzieł, artykułów, biografij, recenzyj i t. d. Wiele też tłumaczył na język niemiecki dzieł O. O. Kła. H. był także założycielem czasopisma "Neue Sion." (Por. Schäfler. Handlexikon der kath. Theologie. Regensb. 1883, 8-o, t. II, str. 226).

X. J. N.

Haas L. ks. dr. teologii i filozofii
profesor liceum w Bambergu, ur. w r.
1844 w Hungenbergu, napisal Die Nothwend. Intention des Minister d. hl. Sakramente. 1868; De Philosophorum Skepticorum successionibus. 1875; Leben des Sextus Empiricus. 1882; Zu den log. Formalprincipien d. Aristoteles. 1887; Hypnotismus und Suggestion. 1895; Die immaterielle Substanzialität der mensch. Seele. Regensb. 1903, i inne. (Por. Keiters, Katholischer Literaturkalend. 1902, 16 o, str. 100; Heimbucher, Bibl. des Priesters. Regensb. 1904).

Haase Teodor pastor, kaznodzieja zboru ewangielickiego w Bielsku, potem superintendent w Cieszynie, współczesny, napisał: Nasza praca. Kazanie przy otwarciu VI ewang. synodu... przekł. z niemieckiego; Cieszyn, 8-a; Antysemityzm, Kraków 1891, 8-a. Nadto wydal Koszarskiego Grzegorza z Zarnowca Postylle albo Wykłady Ewangelii niedzielnych i t. å. Cieszyn 1864, 4-a. (Por. Ks. Józef Londzin, Bibliografiia druków polskich w Księstwie Cieszyńs. od r. 1716 do 1904, Cieszyn 1904, 8-a, str. 11).

Habakuk (hebr. Habaquq, igrec. Ambakoum), ósmy z proroków mniejszych, żył prawdopodobnie pod koniec panowania Manassesa pomiędzy 645-630 r.

puläre Kirchengeschichte. Tamże Wielu z krytyków współczesnych, a szczególniej racyonaliści utrzymują, że Habakuk żył pomiędzy 615—590 r., t. i, po dokonaniu sie tego, o czem mowa w jego księdze,—tak utrzymują, bo nie wierzą w możliwość proroctw (Por. Fr. Vigouroux. Dict. Bibl. t. III, str. 374). Szczególy biograficzne Habakuka nieznane. Tradycya żydowska na podstawie IV Reg. IV, 16—hobeqet—utrzymuje, że Habakuk był synem Sunamitki wskrzeszonym przez Elizeusza. Według dzieła "Żywoty Proroków," przypisywanego św. Epifaniuszowi, Habakuk miał się urodzić w okolicach Betsaeharias, 70 staj od Betsury (I Mach. VI, 32, 33); Jos. Antiqu. Jud. XII, IX, 4; Bell. iud., I. I, 5); pochodził z pokolenia Symeona, podczas najścia Medów i Persów uciekł w strony Egiptu do Ostracinum, prowadził życie rolnicze, umarl w 538 r.; pochowany na własnej roli pomiędzy Ceylą i Gabatą niedaleko od Eleuteropolis. Za czasów Euzebiusza pokazywano jego grób. (Por. S. Epiphanii t. XLIII col. 409; J. Isidor. de Sevilla, De ort. et ob. Patr.—47 t. LXXXIII, col. 145). Szczegóły te jedynakii szczegó dnak malo krytyczne. (Por. Frz. Delitzsch, De Habacuci prophetae vita atque aetate. Leipzig 1842; W. Farrar, The minor Prophets p. 159-174). Ksiega Habakuka obejmuje 3 rozdziały, zawiera proroctwo o karze na Żydów ze strony Chaldejczyków i o upadku Chaldejczyków. Dzieli się na dwie części, w I. proroctwo, w II. modlitwa za na-rodem wybranym; styl i forma klasycz-Napisana ksiega w formie dya-Le. logu.

Jest też mowa o proroku Habakuku w księdze Daniela (XIV, 32), którego aniol, gdy Habakuk niósł obiad żeńcom, ujął za włos głowy jego i postawił w Babylonie, aby udzielił posiłku Danielowi, wrzuconemu do jamy lwiej. Racyonaliści, protestanci uważają to o-powiadanie za bajeczne, ale wcale niesłusznie, dość porównać z Ewang. św. Mat. IV, 5, 8; S. Luc. IV, 5, 9; Act. Ap. VIII, 39, 40. Niektórzy egzegeci, św. Hieronim, Calmet, Hanneberg, Reusch uważają, że tu mowa o tym samym proroku mniejszym, większość jednak jest zdania, że o innym. (Por. Fr. Vigouroux, Diction. Bibl. t. III, p. 373—382; Hagen, Lexicon Bibl. II, 432;

Pusey, On the minor Prophets p. 1784). Sklania się do rygoryzmu jan-399; Hamaker, Commentariarum in senistowskiego, który jednak chce ukryć Habacuci vaticiniorum prolegomena, t. II. p. 1-27; A. Carrière, Etude hi storique et critique sur l'époque de la prophétie d'Habacuc. Strassburg 1864; C. Trochon, Les pelits prophèts 325, 6; L. Reinke, Der Prophet Haba-kuk, p. 56, 62; E. Reuss, Die Ge-schichte der Heiligen Schriften Alt. Testam. Brunswick 1890, p. 394).

Habana (Hawana) ob. art. Cristobal (San) de Habana.

Haberl Franciszek ks. dr. teologii, muzyk klny, ur. w Oberellenbach, w r. 1840, członek komisyi pskiej do wyda-wnictw ksiąg śpiewu klnego, dyrektoszkoły muzycznej w Ratysbonie. Napisal Magister choralis. 1863, wyd. 12 te w 1899; Palestrina's Werke. t. 10-32. 1880-1893; Bausteine für Musikgeschichte. 1886-88, 3 tomy; Officium hebd. sanctae. po lac. i po niem. ze śpiewem. 1887; Frescobaldi, Collectio Musices organicae. 1889; Kleines Gradual und Messbuch. 1892; Magnum Opus musicum Orlanda di Lasso. 1894-96, 6 tomów i w. in. Wydawał też arcydzieła muzyczne mistrzów dawnych i nowszych jak Musica divina d-ra Proske, Repertorium mus. suc. T. I, 10 zesz., t. II, 3 zesz. i w. in. Od 1876 wydawał Kirchenmusikalisches Jahrbuch. Jest redaktorem czasopisma "Musica sacra." (Por. Keiters, Katholischer Literaturkalender. Essen 1902, 16-o, str. 100).

Habert Ludwik, teolog francuski, zarażony Jansenizmem, z końca XVII i początków XVIII w. Ur. 1636 r. we Francillon (pod m. Blois). H-t po odbyciu nauk, otrzymał stopień d-ra teo-logii w Sorbonie, był kanonikiem i wikaryuszem generalnym w Luçon, Auxerre, Verdun; regensem seminaryum w Châlons-sur-Marne; ostatnie lata życia spędził w Paryżu. Jako przeciwnik bulli "Unigenitus" H-t został 1714 r. wydalony z Francyi, lecz po śm. Ludwika XIV, wrócił do Paryża i tu † 1718 r. Napisal La pratique du sacrement de pénitence. (Blois, 1688; po estetyki we Wrocławiu, w r. 1784 – Jac. Par. 1714, 1729; Venet. 1770, dogmatyki, następnie był kaznodzieją w

pod pokrywką prawowiernych pozorów. W tym też duchu napisał Theologia dogmatica et moralis in usum seminarii Catalaunensis (7 voll., Paris., 1707; Lugd. 1709-1712; 1770 w 8 tomach; 1789; Augustae Vindel., 1751 w 2 tomach). Biskupi, zwłaszcza Fenelon potepili to dzielo (1711 r.). Dr. M. Dumas napisał przeciwko H-owi: Lettres d'un Docteur de Sorbonne à un homme...; Jezuita Lallemant wykazal bledy H-a w Dénonciation de la théologie de M. Habert... H-t odpowiedział pismem: Reponse..., wszakże w późniejszych wydaniach dzieło swe poprawił. (Por. Dictionnaire des livres jansen., IV, 78; Roullier w Biogr. génér., XXIII, 16...; Reusch, Index der verb. Bücher, Bonn, II, 1885, 670, 837; W. W. t. V, k. 1407—1408; Hurter, Nomenclator theol., Oeniphores te, 1893, t. II, k. 714-715; Buchberger, Kirchliches Handlexikon, München, t. I, 1907, k. 1825).

Habdelich Jerzy ks. T. J. ur. w Turopolya (Kroacya) w r. 1609 wstąpił do zakonu w r. 1630. Czas jakis wykładał humaniora i filozofie, następnie został rektorem kolegium w Waradynie, w Agram supervorem seminaryum, gdzie też † w r. 1678. Napisał Zerczalo Marianszko, to ye to poniznost Devicze Marie, ka ie Boga rodila, vszem szlovenszkoga i horwatszkoga naroda kerschenikom etc. Vu nemschkom Gradezu 1652, in 12-o; Dictionar, ili rechi szlovenszke z vexega ukup zebrane etc. Tamże 1670, in 12; Proi otca nashego Adama grieh, y saloztno po po nyem vsze chlovenchanzke nature porushenye etc. Tamże 1674, in 12-o: Nassega Zvelichisela zemelyzki sitek etc.; Syllabus vocabulorum grammaticae Em. Alvari in Illyricam etc. Zagrabiae 1726, in 12-o, i inne. (Por. Sommervogel, Bibliothèque de la Comp. de Jésus. Bruxelles 1893, t. IV, 4-o, k.

Haberkorn-I) Józef H. von Haberfeld, ur. w Königswerth w Czechach w r. 1734, był profesorem ekonomii i estetyki we Wrocławiu, w r. 1784 -

Wartenburgu; † w r. 1803. Opr6cz wielu pism ascetycznych wydal: Predigten für alle Sontage des Jahres etc. Breslau 1776-S5: Predigten für alle Feste, nebst Anhang von Lobreden. Tamže 1776—79; Reden von den Geheimnissen des leidenden Heilandes. Tamze 1777-93; Neue Festpredigten. Tamzo 1784: Passionspredigten. Tamže 1784; Christ-katholische Predigten aus den Werken der berühmten französ. Kanzelredner etc. Grätz 1833 i nst. wyd. 5-te, t. 8.—2) Piotr teolog protestancki, ur. w r. 1604 w Butzbach, studvowal teologie w Marburgu, Jenie i Strasburgu, był w r. 1632 profesorem fizyki w Marburgu, w 1633 r. kazno-dzieja nadwornym w Darmsztadzie, w r. 1643 superitendentem i w r. 1650 profesorem teologii i języka hebrajskiego w świeżo otworzonym uniwers, w Giessen, † tamże w r. 1676. H. był jednym z najzagorzalszych obrońców ortodoksyjnego luteranizmu pko kalwinizmowi, synkretyzmowi i katolicyzmowi. Napisal Syntagma dissert. theol. quibus Trinitatis mysterium etc. V. T. demonstratur. Giessen 1650; Syntagma alterum. Tamže 1652: Enodatio errorum syncretist. 1665; Fidelis contra syncretismum instituta admonitio. 1665, i inne. (Por. Schäfler, Handlexikon der kath. Theologie. Regensburg 1883, S-o, t. II, st. 227).

Haberman Jan (Avenarius), znakomity hebraists, ur. 1516 w Eger, był od r. 1542 w różnych miejscowościach Saksonii kaznodzieją, w r. 1558 magistrem w Wittenbergu; we Freibergu miewał odczyty o języku hebrajskim, w r. 1564 był proboszczem w Falkenau, 1571 profesorem w Jenie, w 1574 r. doktorem teologii, w 1575 r. prof. języka hebrajsk. i teologii w Wittenbergu. † w r. 1590 w Zeitz. Napisal Liber radicum seu Lexicon Ebraic. Wittenb. 1568 i 1589; Hebraische Grammatik. Tamże 1562 r., wyd 6 te; 1597. (Por. Schäfler, Handlexik. der kath. Theologie. Regensb. 1883, 8-o, str. 227).

Habert Izauk, bp. Vabres, ur. w Paryżu, † w Pont-de-Salars w r. 1668, był doktorem fakultetu teolog, w Paryżu, kanonikiem, kaznodzieją królewskim, wreszcie bpem. Jest prawdopodobieństwo, że był autorem pisma wysłanego

do Innocentego X w r. 1651, i podpisanego przez 85 bpów, z prośbą by pż wyrzekl zdanie w kwestyi laski. Oprócz wielu Kazań napisanych pko jansenizmowi zostawił: De Consensu hierarchiae et monarchiae pko "Optatowi Gallowi" Hersenta. Parisiis 1640; Liber pontificalis, graece et latine, cum notis. 1643, in fol.; De Cathedra seu primatu S. Petri. 1645; Defense de la Théologie des Pères grecs sur la grâce. 1646; In B. Pauli apostoli Epistolas tres episcopales Expositio perpetua. Ibd. 1656, 8-o, i inne. (Por. Moreri, Diction. hist.; Feller, Biogr. unic.: Glaire, Dictionnaire, 8 o, t. I)

Habingsreither Piotr, ks. dr. teologii, rektor seminaryum i profesor w Ettlingen, ur. w r. 1843 w Weinheim, pisarz teologiczny, autor wielu dziel treści pedagogicznej jak: Lehrbuch d. kath. Religion. 1881, 2 cz.; 2 wyd. 1894—98, 4 części; Lehrbuch d. Pādagogik. I. Allgm, Unterrichtslehre; II. Erziehungslehre. 1899; Logik als Hilfswissenschaft der Pädagogik. 1899; Psychologie als Hilfswissenschaft der Pädagogik. 1899. (Por. Keiters, Katholisch. Literat-Kalend. Essen 1902. 16-0, str. 100).

Habit—tak sie nazywa ubiór zakonników i zakonnic. Nowicyat w zakonach winien być odbyty w habicie zakonu i rozpoczyna się od wzięcia habitu. Przepis ten nie dotyczy Towarzystwa Jezusowego, które własnego habitu według Ustaw Zgromadzenia nie ma i mieć nie może. Zakonnik lub zakonnica po zlożonej profesyi obowiazani sa nosić habit ustawicznie. Zakonnicy zrzucający lekkomyślnie habit swego zakonu wpadaja w exkomunike latae sententiae (c. 2. ne Clerici rel Monachi etc. III. 24, in 16-0). Ponieważ jednak kara ta ma na celu zapobiedz, aby zakonnicy nie włóczyli się bez potrzeby, przeto zakonnik, zdejmujący habit z powodu słusznego po za klasztorem, jak np. dla ocalenia życia, zdrowia i t. p. karze tej nie podlega. (C. Sanctimonialis viryo. 24, dist 23). Profesya zakonna bylaby nieważna, gdyby nowicyusz przed nią przez rok cały w zakonnym habicie nie chodził. (Conc. Trid. sess. 25 de Reg. r. 15). Habit nowicyuszów bywa trojaki: w niektórych zako-

nach niczem sie nie różni od habitu profesów; u innych różni się tem, że nie jest poswięcany; u innych wreszcie ró-żni się kolorem lub formą. Przypuszczenie do habitu i przyobleczenie weń należy do przełożonego zakonnego; przełożona klasztoru zakonnego obowiazana uwiadomić biskupa na miesiąc przed przyjęciem nowej kandydatki do habitu i nowicyatu, aby bisknp mógł zbadać kandydatkę, czy nie została przymuszona do wstapienia do klasztoru, i czy wie co czyni; jeżeli biskup nie uskuteczni tego w przeciągu dni pietnastu poprzedzających obłóczyny i nie dopełni badania, przełożona może przystapić do obłóczyn. Kształt i kolor habitu w różnych zakonach jest różny. Dysput o prawdziwym kształcie habitu ś. Franciszka, z powodu kłótni Franciszkanów z Kapucynami zakazał Urban VIII postanowieniem 14 grudnia 1630 r. pod karą klątwy ipso facto; pisma o tem traktujące, wydane albo wydać się mające bez pozwolenia kongregacyi tem samem sa na indeksie dzieł zakazanych (Aleks. VII, 20 czerwca 1658); nawet napisy na obrazach, przedstawiających św. Franciszka albo św. Antoniego z Padwy, z wyrażeniem, że to taki był habit prawdziwy tego Świetego, zakazane są dekretem z 20 listop. 1663 r.; nie wolno też w habicie jakimkolwiek malować albo rzeźbić Chrystusa Pana, Najświetszej Panny lub jakiego Swiętego. (Urban VIII, 15 marca 1673 r).—(Por. Ojetti S. J., Synopsis rerum moralium etc. Prati 1905, 8-0, t. II, str. 3).

Habor-rzeka w Mezopotamii. Jest wzmianka o niej w IV Reg. XVII, 6; XVIII, 11; I Paral. V, 26.—Salmanas-sar osiedlił tam część Izraelitów uprowadzonych do niewoli. Bierze swój początek z góry Masius (dziś Karadja-Dagk) i przy Circesium wpada do Eufratu. Ma dopływ Mygdonius. (Por. Riess, Bibel Atlas ed. 3. Tab. IV i V). Naležy sadzić, že Habor to ta sama rzeka, która Strabon (XVI, 1, 27, ed. Didot, p. 636) i Prokop. (Bel. Pers. II, 5, 19 ed. de Bonne 1833) t. I, p. 171 nazywają Aborrtas, Izydor-Aborrhas (p. 248), Zozym (III, 12)—Abora; Dzis nosi nazwę przez 5 lat rektorem w Gdańsku; spe-Khabur. Tę samą nazwę Khabur nosi inna rzeka, dopływ Tygru. Od Habor runiu w r. 1696, gdzie był rektorem.

na'eży odróżniać Chobar Ezechiela (I. 1), rzeka w Babilonii. (Por. Fr. Vigouroux, Dictionnaire de la Bible t. III. p. 382-386; Hagen, Lexicon Bibl. II, p. 435, 436; C. Ritter, Erdkunde. t. X. p. 247). X. R. J.

Habrich L., profesor seminaryum, ur. w r. 1848 w Esch, pisze wiele dziel pedagogicznych. Ważniejsze są: Don Boscos Mittel und Grundsätze d. Erzieh. 1889; Sozialdem. und Volksschule. 1891; Die Arbeiter-Versicherungen des deutsch. Reichs, 1893; Willensfreicheit und Willensbildung. 1897; Pädagogische Psychologie. 1901. t. I. Das Erkenntnisvemögen; t. II. Das Strebenvermögen. (Por. Keiters, Katholisch. Literatur - Kalender. 1902, 16-o, str. 100).

Habrowański Jan ob. Dubczański Jan.

Haceldama - Sept. 'Απελδαμάχ lub 'Ακελδαμά - nazwa roli w Jerozolimie, kupionej przez przełożonych świątyni, na groby dla pielgrzymów, za pieniadze Judasza zdrajcy, które on zrozpaczony, porzucił w kościele. Haceldama dosłownie znaczy rola krwi. (Mat. XXVII, 6-8; Act. Ap. I. 18). Podanie głosi, że rola ta znajdowała się na południu Jerozolimy, t. j. na północno-wschód od Djebel Deir Abu Tor, nad doling Hinnom. Wedlug św. Hieronima Haceldama byla na poludniu od góry Syon. (Por. Onomastica Sacra, Goettingue 1870, p. 99.; T. Tobler, Topographie von Jerusalem, Beilin 1854 t. II p. 260— 275). Dziś miejsce to zapuszczone, znajduje się w ręku Armeńczyków nie unitów, nazywa się Hagg el Dam. (Por. Fr. Vigouroux, Dictionnaire de la Bible, t. III, p. 386-398; Hagen, P. J., Lexicon Biblicum t. II, p. 436-437. Schegg, Pilgerreise, 1867, I, p. 392; Schegg, Palestine Exploration Fund, Quarterly Statement, London, 1892, p. 283-289). X. R. J.

Hacki Jan Franciszek ks. T. J., rusin z pochodzenia, ur. w r. 1637, przyjęty do Towarzystwa w r. 1653, uczyl hu-maniorów i filozofii, był misyonarzem i przez 5 lat rektorem w Gdańsku; speveritatis fidei, quo in prima parte inquiritur etc. Mont. Oliv. 1660—1674, 4-to, 2 partes; Sanctus Joannes Chrysostomus a Lutheranismo vindicatus. Monasterii 1682, 4-0; Maria Deipara Virgo rythmice demonstrata. Olivae 1683; Regia via omnes dissentientes in religione Neo-Evangelicos ad orthodoxam et salvificam Christianae fidei veritatem perscrutandam etc. Gedani 1689, 4 o: Fiducia bonae causae. Dantisci 1689; Libella veritatis etc. Typis Monast. Olivensis. 4-0; Statera Justitiae Qua Judicium cum Responsione de Scrutatore Veritatis... expenditur etc., i inne. (Por. Sommervogel, Bibl. de la Comp. Bruxelles 1893, 4-o, t. IV, k. 11-14).

X. J. N.

Hacki Michal Antoni, dr. teologii i protonotaryusz aplski, opat ,cysterski w Oliwie, żył w w. XVII, byl teologiem i poeta. Napisal Maria Deipara semper Virgo Immaculata Scriptura S. demonstrata. Olivae 1683, in 4-o; Roz-kaz Chrystusow Czyń dobrze a strzeż się złego wytłumaczony i i. d. Warszawa 1730, 4-a; Sermones Capitulares supra principalia anni festa, Olivae, 1688; 1692, in fol.; Sermonum Capitularium Tomi tres. Ibd 1695, in fol.; R. D. Michaelis... Sermonum Asceticorum Tomus I, II III, IV. Ibd. 1691, in fol. Nadto opisal miasto Gdańsk. (Por. Dykcyonarz biogr. powsz. 1851, 8-a, str. 510; Jocher, Obraz bibl.-hist. nauk. 8 a, t. II, No 3724, 4190, 4484, 4485; T. III, N-o 5556 i 7679). X, J, N.

Hackner Willibald ks., procurator fiscalis seu advocatus cleri w Fountain City, Wisc. (półn. Ameryka), ur. w r. 1852 w Forschheim, napisał Socialisme and the Church. 1887, wyd. 4-te; Der Kampt um die Schule. 1889; Die Pfarrschule unter dem Damoklesschwert. 1893.

Hacquard mgr. ze zgromadzenia O. O. Białych, wikaryusz aplski, współczesnynapisal Monographie de Tombouctou. Paris, 1900, 12-o, nadto wraz z Dupuis'em opracowat Manuel de la langue songay, parlée de Tombou-

Z dziel o. H. wyliczamy: Scrutinium | Tamże 1897, in 12-o. H. jest także współpracownikiem czasopisma "Missions catholiques."

> Haczel Mokrski Andrzej ks. T. J., żył w w. XVII, wybitny kaznodzieja. Wydal mowy pogrzebowe, pieknym językiem napisane: Pogonia żałobna... na pogrzebie Symeona Samuela Lubartowicza Sanguszka... u grobu zostawiona etc. Wilno 1639, 4-a, kart 56, druk gotycki; Trzy wieże na gruncie J. W. Familii Ich MCPP. Grudzińskich... wystawione, a przy pogrzebie żałobnym etc. pochwalone w Łowiczu, 1640, 4-a, kart 94, druk gotycki. (Por. Brown, Birlioteka pisarzów assyst. polsk. Poznań 1862, 8-a, str. 284).

> Hadad albo Adad, gr. 'Αδάδ-ósmy z synów Izmaela (I Par. I, 30). W Genes. (XXV, 15) nazwany Hadar, pierwsza jednak forma więcej prawdopodobna niż druga. (Por. J. B. de Rossi, Variae lectiones Veteris Testamenti, Parmae 1784, t. I p. 22-24; t. I, p. 5; C. Vercellone, Variae lectiones Vulgatae latinae, Romae 1860, t. I, p. 91). O Hadadzie i jego potomkach niema żadnych pewnych wiadomości.

> Hadad imię bożka syryjskiego, który podlug Philona de Byblos (u Euzebiusza, Praep. ev. t. XXI, col. 84, I, 10) nazywa się "król bogów," podług Makrobiusza, (Saturn I, 22)—najwyższy, jedyny, bóg slońca. Rzymianie bożka Hadad czcili pod nazwa Jupiter Heliopolitanus. (Por. L. Preller, Römische Mythologie, 2 in 8. Berlin 1881-1883, t. Il, p. 402). Imię bożka Hadad w P. s. nie wspomniane, spotykamy je tylko w złożonych – Benadad, Adadremmon, A-darezer. (Por. Fr. Vigouroux Diction. de la Bible, t. III, p. 391-303; Knabenbauer, Commen. in Isaiam, t. II, 1887, p. 512—513). X. R. J.

Hadery, pozytywista, agronom, przezwany "trapista pozytywista," ur. w r. 1808, † w 1884, wychowany u Jezuitów, pierwiastkowo sprzyjał teoryom saint-symonizmu i furieryzmu, w końcu został pozytywista. Chcac swe marzenia odrodzenia społecznego w czyn wprowadzić, zakupil, wedle rady Comte'a, ziemię w Jura, w Saint-Lothain i założył ctou à Say, dans la boucle du Niger. tam w r. 1848 gmine pozytywistowska, osiadł w niej, prowadzac życie surowe. Wkrótce przyłączył się do niego bogaty anglik Winstanley i pomógł mu urządzić wzorowe gospodarstwo w swej willi, które jednak upadło, a sam H. + z powodu nadzwyczajnych surowości życia. H. zostawił pisma treści rolniczej i politycznej. Był w wielkiem poważaniu u pozytywistów, którzy czcili go jako typ doskonałości pozytywistowskiej. (Por. Blanc, Histoire de la Philosophie. Paris 1896, 12-o, t. III, s. 62).

Hades (gr. 'Aione lub 'Aïone)-w mitologii greckiej władzca glębin podziemnych i świata pozagrobowego, zwany Zeusem podziemnym (Homer, *Iliad.*, XV, 188; IX, 457; Hezyod, *Tery.*, 453...) H.s. według mitologii, panuje w ciemnościach krainy podziemnej. Rzady te otrzymał po zwycieztwie nad Tytanami. H-s sądzi też przewinienia zmarlych.- H a d es oznacza też podzie-W mitologii rzymskiej występuje H-s, jako Pluton, czyli Dis (dives=bogaty) przeniesiony na ziemię italska z greckiej mitologii.—Nazwe hades OO. Kła i pisarze greccy zastosowali do pojecia chrześcijańskiego o życiu pozagrobowem. Nazywają "hades," jak po łacinie "infernus" (nasze piekło, piekła), miejsce gdzie potępieni wieczne męki cierpią; ogólną tę nazwę stosują do miejsca, gdzie dusze sprawiedliwych St. Zakonu czekały na przyjście Zbawiciele, a nawet nazywaja "hades" — miejsce, gdzie dusze ludzi, zmarlych w pokucie, ponoszą męki doczesne; więc mają Grecy, nawet schyzmatycy pojęcie dogmatyczne o czyscu, czego się nieraz wypieraja ich teologowie. (Ob. art. Czysciec). (Por. W. E. J. t. XXVII—XXVIII, str. 195; Pitzipios, L'église orientale, t. 1, ch. XI, n. 3; Jungmann, De Novissimis, p. 129...; J. Katschthaler, Theologia Dogmatica Cath. Specialis, liber IV, Ratisbonae, 1888, p. X. C. S. 340).

Hadrach-nazwa raz tylko wspomniana w P. św. (Zachar. IX, II). Z kontekstu widać, że to nazwa krainy i miast do niej przylegających w Syryi, w okolicach Damaszku i Emath, znanych z napisów kuneiformicznych jako Hatarika, Hatarikka, Hatarakka. Po tej kranima nazwę te tłumaczono w sposób alegoryczny — Had—"twardy, surowy" i rak-"słodki." Podług R. Kimchi stosowano te nazwe do Mesyasza.-slodkiego dla narodu Żydowskiego, a surowego dla narodów pogańskich. (Por. Kitto. Cyclopaedia, t. II, p. 190: Schrader-Whitchouse, Cuneif. Inscript. and Old. Testam., t. II, p. 153, 190, 192; Delitsch, Paradies, p. 279; Fr. Vigouroux, Dict. de la Bible, t. III, p. 439, 440). X, R. J.

Hadryan cesarz ob. Adryan.

Hadryan imię pży ob. Adryan.

Hadziewicz Jan ks. T. J., ur. w Małopolsce w r. 1718, przyjęty został do zakonu w r. 1733; uczył humaniorów i retoryki, był kaznodzieją w Połonnem i w Krakowie, rektorem seminaryum i kolegium w Samborzu, gdzie † w r. 1770. Napisal Kazanie na pogrzebie Xięcia Lubomirskiego, Miecznika Koronnego miane w Polonnym d. 12 sierp. 1756 r. (Por. Sommervogel, Bibliothèque de la Comp. de Jésus. Bruxelles 1893, 4 o, t. IV, k. 15).

Hadziewicz Krzysztof, ze stanu rycerskiego, żyjący w XVIII w, napisał Drugie Eklesiasty prowerbjalisty Pańskiego napominania. Kraków 1762 r.; Dzieło zbawienne to jest epigramata o mece Pańskiej. Lwów 1700, i inne. (Por. S. Org., *Enc. Powsz.* Warszawa 1900, 4·o, t, VI).

Hadziewicz Rafał, malarz polski, ur. 1804 r. w Zamchu, w gub. lubelskiej, kształcił się początkowo w domu rodziców, pod kierunkiem ks. Wielobyckiego; w 1816 r. oddano go do b. szkół imienia Zamoyskich w Szczebrzeszynie, skąd otrzymawszy świadectwo dojrzałości, przeniósł się na wydział sztuk pięknych b. uniwersytetu warszawskiego. Jednem z pierwszych dzieł H-a był portret Staszica, następnie zaś wymalował dwa obrazy historyczne: "Św. Stanisław wskrzeszający Piotrowina," oraz "Maryusz na gruzach Kartaginy." Prace te dały mu możność otrzymania stypendyum i wyjechał do Paryża, gdzie zapisał sie do szkoly sztuk pięknych Prof. Grosa, poka, Hatarikka, Hatarakka. Po tej kra-inie oddawna jnž niema žadnych śladów; juž za czasów Euzebiusza i św. Hiero-mie, Neapolu i Wenecyi, kopiując starych mistrzów. Pobyt we Włoszech Generelle Morphologie der Orgauczynił z H-a malarza religijnego. Po- uismen, 1866; Natürliche Schöpfungspowołany na profesora uniwersytetu do Moskwy; w 1846 r. przybył do Warszawy na profesora Szkoly sztuk pięr., był profesorem w zawiązanej następnie klasie rysunkowej aż do 1871 r. H. + 1886 r. w Warszawie, pracując do ostatniej chwili. Celniejsze jego obrazy sa: "Narodzenie N. P. Maryi," "Znale-zienie św Krzyża" i "Sw. Joachim" znajdujące się w katedrze krakowskiej, "Rozmnożenie cudowne chleba" (Owrucz), "Przemienienie Pańskie" (Biała), "N. P. Anielska" (Humań), "Pokłon trzech króli" (Poznańskie), "Błogosławieństwo Jakóba, "Św. Barbara," "Król Dawid" (Kościól Reformatów w Warszawie), "Sw. Mikołaj," "Św. Piotr z Alkantary," N. P. Skaplerzna" (Kościół św. Józefa Oblub. w Warszawie) i wiele innych treści religijnaj. H. w historyi naszej sztuki z połowy XIX w. zajmuje jedno z pierwszorzędnych miejsc, dzięki nie-zwyklemu talentowi kolorytu i wielkiej wiedzy zawodowej. Artysta ten nie małe zasługi położył jako pedagod. (Por. Kossowicz, Tyg. Illustr. 1866 r.). X. S. G.

Haeckel Ernest, ur. w Poczdamie d. 16 lutego 1834 r., słuchał wykładów Virchowa w Würzburgu, czas krótki praktykował jako lekarz w Berlinie i poświecił się badaniom przyrodniczym. Pod wpływem Jana Müllera H. przystąpil do prac nad fauna śródziemnomorską w pracowniach w Neapolu i Messynie (r. 1859 i 1860). W r. 1861 habilitował się jako docent prywatny zoologii w uniwersytecie w Jenie, gdzie w r. 1862 został profesorem nadzwyczajnym anatomii porównawczej, a w r. 1865 profesorem zwyczajnym zoologii. H. przedsiębrał liczne podróże w celach naukowych: do Lizbony, na Madere, Tenerifę, do Gibraltaru, Egiptu, na Korsyke, Sardynie, zwiedził Algier i wyspę Ceylon. Zdawało mu się, że w glębiach morza odnalazł protoplazmę wszystkich jestestw żyjących, która nazwana byla bathybiusem Haeckla. H. wystąpował jako żarliwy wyznawca i propagator idei Darwina w sprawie

wrócił 1836 r. do Krakowa, w 1839 r. geschichte, przekład polski p. t. Dzieje ntworzenia przyrody; Ueber die Entstehung und den Stammbaum des Menschengeschlechts, 1870; Das Leben knych. Po zamknięciu Szkoły w 1866 in den grössten Meerestiejen, 1870 r., był profesorem w zawiązanej naste- r.; Anthropogenie, Entwickelungsgeschichte des Menschen, 1874-91; Ziele u. Wege d. heutigen Entwicke-lungsgeschichte, 1875; Das Prohisten-reich eine populäre Ueberzicht ueber das Formengebiet der niedersten Lebewesen, 1878; Gesammelte populäre Vortrage auf dem Gebiet der Entwickelungslehre, 1878--79; Die Naturauschaung von Darwin, Goethe u. Lamarck, 1882; Der Monismus, Glaubensbekenntniss eines Naturforschers. 1882. Ponadto H. wydał wiele rozpraw specyalnych jak np. Studien zur Gastra-ea—Theorie, 1877; Das System der Medusen, 1880; Systematische Phylogenie, Entwurf eines, Natürlichen Systems der Organismen auf Grund ihrer Stammensgeschichte; Die Welträthsel. 1899 r.-dzielo w którem H. podaje cały system swej monistycznej filozofii; atlas p. t. Die Kunstformen in der Natur. H. niemalo przyczynił się do rozpowszechnienia darwinizmu, materyalizmu, monizmu za pomoca teoryi moner. Sformulował ostatecznie prawo biogenetyczne: że ontogeneza jest skróconem i przyspieszonem powtórzeniem fi-logenezy, zależnem od fizyologicznych funkcy dziedziczności i przystosowania (Generelle Morphologie der Organismen t. II, str. 300). Hypotezy H-a, przypominające teoryę monad i psychologię Herberta, są w sprzeczności ze zdrowym zmysłem i nauką eksperymentalna. Odparcie tych hypotez ob. Podrecz. Encykl. Kościel. art. ks. Dr. S. Radziszewskiego: Biogenetyczne pra-wo i Ewolucyonizm. Nienawiść sekciarska, jaka palal H. dla religii nie jest godna n'etylko uczonego, ale szlachetnego człowieka. (Por. E. Blanc., Histoire de la Philosophie, Paris, 1896, LIII n. 812; Ks. Władysław Zaborski, Darwinizm wobec rozumu i nauki. Kraków, 1886, str. 191). X. S. G.

Haeften (Haeftenius) Jakób (Van). powstawania gatunków. Dzieła H-a: benedyktyn, pisarz ascetyczny, ur. w

Utrechcie w r. 1588, † w r. 1648; zo- Kröplin'ie w ks. Meklemburskiem, stu-H. wprowadzil do swego Benedykt. klasztoru konstytucye kongregacyi sw. Wanna i Hidulfa. Z licznych pism H. ważniejsze są: Propugnaculum reformationis monasticae ordinis S. Benedicti: Paradisus sive viridarium catechisticum. Antverpiae 1622, in 4-o: Schola cordis. Tamže 1629; Panis quotidianus, seu meditationes etc. Tamže 1634; Disquisitiones monasticae, quibus S. Benedicti regula... varie dilucidantur etc. Tamże 1643, 2 vol. in fol; Venatio sacra, sive Ars quaerendi Deum. Tamże 1650, in fol.; Via regia crucis, in 8-o, i inne. (Por. Glaire, Dictionnaire des Sciences. 8-0, t. I; Burnam, Trajectum eruditum., str. 133; Le Grand Théâtre saerée de Brabant., t. I, cz. II). X. J. N.

Haendel Jerzy ob. Händel.

Haer Van Der Florencyusz ks., kanonik i kustosz kolegiaty św. Piotra w Lille, ur. w Lowanium w r. 1547, + w r. 1634. W swych studyach naukowohistorycznych wział za cel historye swego kraju i starożytności klne. Pomiędzy innymi napisal: Antiquitatum liturgicarum Arcana. Duaci 1605, in 8-o. W tem dziele daje podwójny wykład każdej mszy de Tempore: ascetyczny i historyczny. (Por. Feller, Biogr. univers.; Glaire, Dict. des Sciences. 8-0. t. I).

Haering Teodor, teolog niemieeki protestancki, profesor dogmatyki w uniw. w Zurychu (od r. 1886), ur. w r. 1848 w Stutgardzie, studya odbywał w Tybindze i w Berlinie. Oprócz wielu artykulów drukowanych w wirtemberskiem czasopiśmie "Studien und Kritiken" i kazań, wydal osobno L'élément dura ble dans le Christianisme. 1880; Une nouvelle méthode apologétique. 1881; La dogmatique de Schöberlein. 1882; La Théologie justifiée du reproche de duplicité, 1886, i inne. (Por. De Gubernatis, Diction. intern. des Ecriva-Florence 1890, 4.o, t. I, str. ins. 1132).

Haevernick Henryk Andrzej Krzysztof, teolog protestancki, ur. w r. 1804 w

stawszy opatem w Affliguem w Braban- dya odbywał w Halli, w Berlinie gdzie cyi, zmienił imię ze chrztu na zakonne głównie poświęcił się egzegezie St. Test., habilitował się w Rostocku w r. 1834, w r. 1840 został profesorem teologii w Królewcu, † w r. 1845 w Neustrelitz. Napisal: Commentar zum Buche Daniel. Hamburg 1832; Melanges de Théologie réformée. Genf 1833-34; Handb. der histor.-kritisch. Einleitung in das A. T. Erlangen 1836-39, 2 cz.; 2 wyd. popr. 1849-54; Neue kritische Untersuchungen üb. d. Buch Daniel. Hamb. 1838; Comm. zum Buche Ezechiel. Erl. 1843; Die Theolo gie des A. Test. Vorlesungen. 1848; 2 wyd. 1863, i inne. (Por. Schäfler, Handlex. der kath. Theol. Regensb. 1883, 8-o, t. II, str. 252-53).

> Hafen Jan, ur. w r. 1807 w Schörzingen, był proboszczem w Gattnau, † tamže w 1870 r. Napisal: Möhler und Wessenberg. Ulm 1842; Behandlung der Ehesachen im Bisthum. Rotten-burg. 1853; Predigten. 1843, 3 tomy; Predigten auf besondere Feste. 1855 i nast.; Einhundert Skizzen zu Grabreden. 1855; Eintausend Entwürfe zu Predigten. Lind. 1859; i inne. Oprócz tego pisał Kroniki różnych miast i wydat wiele książek do nabożeństwa. (Por. Schäfler, Handlexikon der kath. Theologie. Regensb. 1883, 8-o, t. II, str. 229).

Haffner Pawel Leopold, bp, moguncki ur. w r. 1829 w Horb (ks. Wirtemberskie), od r. 1847 do 1851 studyowal filozofje i teologie w Tybindze, w r 1852 został wyświęc. na kapłana w Rot e iburgu, w 1854 został drem filozofii w Tybindze, następnie prywatnym docentem filozofii i repetentem w instytucie Wilhelma tamże, a w r. 1864 nadto apologetyki, w seminaryum w Moguncyi, w r. 1866 superyorem Sióstr Szkolnych i Szpitalnych, w r. 1867 egzaminatorem prosynodalnym. Napisał m. i. Die deutsche Aufklärung. Mainz 1864; 2 wyd. 1866; Der Materialismus in der Culturgeschichte. Tamże 1865; Grundlinien der Philosophie. 2 vol., in 8-0, i inne. Oprócz tego wydawał "Beiträge für die Frankfurter Broschüren," "Der Katholik." "Freiburger Kirchenlexikon« i "Die Wiener Literaturzeitung." W polskim języku jest H-a Materyakowskiego. Warszawa 1871, 16-a. (Por. sonne an der Wende des Jahrh. Kev. Schäfler, Handl. der kath. Theologie. 1899, i inne. 1883, 8-o, t. II, str. 230).

X. J. N.

Hagar ob. Agar.

Hagel Maurus, benedyktyn, wkrótce po wstapieniu do zakonu zmuszony był go opuścić z powodu kasaty; był profesorem egzegezy i teologii dogmatycznej w Ambergu od r. 1816-1824, następnie w Dillingen. † wr. 1842. Napisal Apologie des Moses. Sulzbach 1828, in 8-o, dzieło zarażone racyonalizmem; Demonstratio religionis christianocatholicae. Augustae Vind. 1831, 1832, 2 vol. in 8-o, w tej ksiażce nie przyjmuje dogmatu nieomylności pskiej; Handbuch der kath. Glaubenslehre für denkenden Christen. Tamże 1838; Der Katholicismus und die Philosophie. Sulzbach 1882; Theorie des Supernaturalismus etc. Tamże 1826, in 8-o; Rationalismus in Gegensatz zum Christenthum. Tamże 1835 r.; Dr. Strauss Leben Jesu aus dem Standpunkte des Katholicismus betrachtet. Kempten 1839. in 8-o. (Por. Hurter, *Nomencl. liter. theologiae*. Oeniponte 1895, III, k. 942 i nst.).

X. J. N.

Hagemann Herman, profesor teologii w Hanowerze i kanonik w Hildesheimie, ur. w r. 1832 w Beckum, † w r. 1887, autor uczonego i cenionego dzieła Die römische Kirche und ihr Einfluss auf Disciplin in den ersten drei Jahrhunderten. Freiburg 1867. Oprocz tego napisal Vernunft und Offenbarung. 1869; Elemente d. Philosophie. Fin Leidfaden für academ. Vorlesungen. 3 vol. in 8-o, wyd. 6-te, i inne. (Por, Hurter, Nomenclator lit. theol. Oeniponte. 1895, 8-o, t. III; Pustet, Catalogo generale. Roma 1906-1907,

Hagen Marcin ks. T. J., współczesny, autor znakomitego dziela Lexicon biblicum. Parisiis, 1905 r., 8-o, t. 1, lit. A-C; 1907 r., 8-o, t. II, lit. D-L. Dzielo to stanowi cześć monumentalnego wydawnictwa OO. Jezuitów p. t. "Cursus Scripturae Sacrae." Napisal także Der Teufel im Lichte der Glau-

lizm nowoczesny, w tłumacz. Wł. Mil- 1899 r.; Das Herz Jesu, die Gnaden-

Hagenbach Karol, teolog ewangelicki. ur. w r. 1801 w Bazylei, od r. 1828 był profesorem teologii tamże, † w r. 1874. Napisal: Encyklopädie und Me. thodologie der theologisch. Wissenschaften. Leipzig 1854; wyd. 11-te w 1884; Vorlesungen über Wesen u. Geschichte der Reformation. Leipz. 1851-56, 6 vol., 2 wyd.: Vorlesungen über die Kirchengeschichte der ältern Zeit. Tamże 1857, 2 vol.; Vorlesungen üb. d. Kirchengesch. des Mittelalters. Tamže 1860—62, 2 vol., i nne. (Por. S. Org., Enc. Pousz. Warszawa 1900, 4-o, t. VI).

Hageński Sebastyan, z Zakonu Brach Mniejszych Konwentualnych, dr. teologii i prefekt studjów w klasztorze swego zakonu w Chelmie, żyl w XVII w. Napisal Catholicum responsum de Catechesi Christiana Sanctae Romanae Ecclesiae etc. Regismonti 1672, in 4-o, pismo polemiczne pko apostacie Sebastyanowi Loranowiczowi, który porzuciwszy stan duchowny, został luteraninem, oženil się i wystapil pko Klowi w piśmie p. t. Apostasia Neo-Roma-Ecclesiae etc. (Por. Jocher, Obraz bibl. historyczny lit. i nauk w Polsce. Wilno 1857, 8-a, t. III, str. 468).

Hager Edmund o. benedyktyn, redaktor czasopism: "Jahrb. d. Werkes der hl. Kindheit," "Jahrb. d. Verbreitung des Glaubens" i "Christl. Kinder-freund's," ur. w r. 1829 w Strasswalchen, ceniony pisarz ludowy, przeor konwentu w Insbrucku. Z licznych dzieł o. H. wymieniamy: Kann ein gescheidter Mensch noch beichten? 1872; Die Neuschule 1872; Die Mission der Kinder, 1873, wyd. 8-a 1892; Jugend-Bilder. 1874-77, 3 tomy; Das Werk der Glaubensverbreitung. 1880; 2 wyd. 1891, i inne. Był także redaktorem czasopisma "Schutzwehr des Papstes." (Por. Keiters, Kath. Literaturkalender. 1902, 16-o, str. 102).

Hagiografia. Wyraz złożony z dwóch słów greckich: hagiós-świety i gráfejnpisac, stad hagiograf jest to piszacy obensquellen gekennzeichnet. Freib. rzeczach świętych, szczególniej zaś pi-

szący żywoty Świetych, przeto przez ha- | glos H-y zwolywał wiernych do kla. giografie pojmujemy zbiór żywotów Świetych. Najdawniejszymi hagiograficznymi zbiorami w Kle były na Zachodzie kalendarze różnych Klów, spisy ŚŚ. w dyptychach, akta meczeńskie zebrane przez Ś. Antera i Fabiana pży: następnie godne sa zaznaczenia zbiory dokonane przez ŚŚ. Hegezyppa w II w. i Juliana Afrykańskiego. Na Wschodzie trudno doszukać się podobnych śladów hagiografii zbiorowej, w każdym razie należy przystępować z wielką ostrożnościa do badania tych, które się znajdują, z powodu pochopności Greków do falszowania różych dokumentów podobnego rodzaju. List Kościoła Smyrneńskiego dowodzi, iż musiał tam istnieć katalog meczenników tego Kościoła. Był przytem zwyczaj, że Kły wymieniały między soba akta meczenników; wysyłano je też do Rzymu, skąd wracały powiekszone kalendarzami, dyptychami i pa-sionałami Italii i Zachodu. Istniały również Roczniki powszechne meczeństw różnych prowincyj państwa, dokona-ne staraniem Euzebiusza Cezarejskiego, przy pomocy Konstantyna Wielkiego. Zbiór ten poslużył później Euzbjuszowi za wstep do jego wielkiej Historyi Kla. Wstepna ta praca nosila tytul Synagoge Martyrum (zbiór dawnych meczeństw); podzielona była na 11 rozdziałów; oddzielnie przytem opisał męczenników Palestyńskich, która to praca jedynie się przechowała. O ianych źródłach z których czerpie się materyał hagiograficzny ob. art. Acta Sanctorum, Bollandyści; ob. także art. Le-X. J. N. gendy.

Haqioqrafowie. - 1) Tak nazywają się niektóre Księgi P. św. według podziału u Żydów przyjętego (ob. art. Biblii podziały. II). - 2) H. nazywają się także, piszacy życie i czyny Świętych.

Hagiosidera albo Higiosidera, z grecka wyraz ten znaczy żelazo święte; nazwe te dawano instrumentowi, składającemu się z prętu żelaznego szerokiego na cztery palce, długiego na 16, przewiązanego w pośrodku struną, na której był zawieszony; w pręt ten uderzano. Brzek H-y zastępował dzwony. H. używali szczególniej Grecy będący pod panowaniem Turków, którzy niepozwalali Chijanom używać dzwonów. Od- kowicie uczynkom milosierdzia, piele-

Gdy niesiono Najsw. Sakrament do chorego, minister poprzedzający kapłana, uderzał trzykrotnie od czasu w H. dla ostrzeżenia wiernych, by oddawali cześć Utajonemu Zbawicielowi. (Por. Maggi, Traité des cloches.).

Häglsperger Franciszek, napisal Briefe eines jungen kath. Geistlichen an seine Freunde. München 1824-25; Neue Briefe über die Seelsorge, Sulzbach 1833-43, 4 vol. in 8-o; Chrysostomus. Monatschrift für Gottseligkeit und thätiges Christenthum. Landshut u. Regensburg 1835—38, 4 vol.; *Timotheus* theolog.-prakt. Monatschrift, tamże 1839, i inne. (Por. Hurter, Nomenclator litt. theol. Oeniponte 1895, 8 o. t. III. k.

Hahanec Józef ks. bp rusiński (1843-1875) w Praszewie. Położył wielkie zasługi około rozbudzenia ruchu literackiego i wydawniczego wśród rusinów. W r. 1850 brał udział w założeniu towarzystwa wydawniczo - literackiego, z którego później wyłoniło się "Towarzystwo św. Jana Chrzciciela." Sam też własnym nakładem wydawał wiele dziel,

Hahn Henryk, lekarz, ur. w r. 1800 w Akwizgranie z pobożnych rodziców. Spędziwszy młodość w niewinności, po skończeniu uniwersytetu z dyplomem doktora medycyny, oddał się praktyce lekarskiej. Owiany duchem aplskim stał sie prawdziwym misyonarzem przez swą goraca milość Boga, gorliwość i czyny iście apl-kie. Jego to staraniem zało-żone zostało w Niemczech "Stowarzyszenie św. Franciszka Ksawerego" w celu dopomagania rozwojowi misyj; sam H. przez 40 lat był sekretarzem Stowarzyszenia. Zabiegami swymi i staraniem rozszerzył je i w Austryi. Aby zapalić w sercach wiernych gorliwość o rozszerzenia wiary, corocznie pisał sprawozdania z dochodów i wydatków Stowarzyszenia, a także ze stanu missyj katolickich. Pisal je stylem tak podnioslym i pełnym ognia aplskiego, że czytający czuli się porwani i zniewoleni do popierania tak zbożnego dzieła. Na-pisał też Geschichte der kath. Missionen seit J. Chr. bis auf die neuste Zeit. Köln 1857-65. Oddany calko-

rzyszenia,". dożył późnego wieku i + w r. 1882, a 82 swego życia. (Por. Die Kathol. Missionen. 1882, str. 133 i nast.; Hurter, Nomencl. liter. theol. Oeniponte 1895, 8-o, t. III, k. 1390-90).

Hahn Jan Filip, prawnik, ur. w r. 1690, w r. 1719 został profesorem prawa cywilnego w akademii w Moguncyi, i obeimowal te katedre, nawet po utracie wzroku, aż do śmierci w r. 1774. Oprócz podrecznika Compendium systematicum theoretico practicum universi juris (Moguntiae 1724) napisal caly szereg rozpraw prawnych, nawet z zakresu prawa kanonicznego. Celniej. sze prace H-a sa: Commentarius ad regulam juris canonici, qua sede va-cante jurisdictio episcopi transit ad capitulum ecclesiae cathedralis. 1733; De electione Summi Pontificis. 1721; De denuntiationibus ad praescriptum conc. later. et trid. contractui matrim. praemittendis; De usu moderno circa insignem effectum consensus parentum in nuptias liberorum. 1747; De jure principis catholici circa sacra subditorum suorum protestantium, 1753, i inne. (Por. Hurter, Nomencla tor liter. theologiae. Oeniponte 1895, 8-o, t. III, k. 187).

Hahn Michal, mistyk protestancki, ur. 1758 r. w Altdorf pod Böblingen, z usposobienia skłonny do rozmyślania; opuszcza dom rodzidzielski, unikając w ten sposób narzucanego mu malżeństwa, w wolnych godzinach czyta Pismo Sw., zapoznaje się z Lavaterem i Pfenningerem; ściągał tłumy na kazania swoje. Zwolennicy H. zwali się micheljanami. Um. 1819 r. Przeciwnik pietystów, glosil potrzebę surowej moralności i ciąglej baczności nad sobą samym. Pisma jego wydano w Tybindze 1819; wiele pieśni religijnych H. znajduje się w wirtemberskim kancyonale protestanckim z r. 1841.

Hahn Wilhelm T. J., współczesny, napisal Les phénomènes hystériques et les révélations de sainte Thèrèse. 1885, dzielo na indeksie. ((Decr. S. C. Rit. 1 dec. 1885); L'âme, la matière et la

gnowaniu chorych i sprawom "Stowa-Blanc. Répertoire bibliographique. Paris 1902, 8-o, str. 181).

Hahn-Hahn Ida hr., konwertytka, pisarka niemiecka XIX w. Ur. 1805 r. w dziedzicznym majątku Tressow (ks. Meklemb.) z rodziny protestanckiej hrabiów Hahn-Hahn, Ida wyszła za mąż 1826 r. za swego strvja Fryderyka hr. Hahn-Hahn. Pożycie to było nieszcześliwe. W 1829 r. Ida rozwiodła się z meżem i dla uspokojenia duszy dużo podróżowała i oddała się z zapałem literaturze. W 1835—1853 r. zwiedziła całą niemal Europę, przebywala też na Wschodzie; pisala o tem w Orientalische Briefe (1844). Wydała w duchu liberalnym z odcieniem arystokratyzmu liczne powieści, wiersze i opisy; dzieła te świadczą o szamotaniu się jej ducha, którego nie zadowoliła etyka bezwyznaniowa i nie uspokoił protestantyzm. Zbiorowe wydanie tych piem w 21 tomach wyszło w 1851 r. Pod wpływem czytania pism katolickich, obcowania z katolikami, a głównie pod wpływem sławnego ks. Kettelera, naówczas proboszcza w Berlinie, Ida w 1850 r. została katoliczka w Berlinie. Dzieje nawrócenia opisała w swej autobiografii: Von Babylon nach Jerusalem (Mainz, 2 wyd. 1831). (Piękne urvwki z tego pisma podaje art. w Encyklopedyi kość., X. Nowodworskiego, t. VII, str. 10-13). Protestanci napadali na Ide Hahn-hahn. Lecz ta pozostala wierną Klowi i żarliwa w służbie Bożej neofitką. Zbudowała klasztor "Dobrego Pasterza" w Moguncyi i w nim osiadła, choć sama nie została zakonnica. Pióro swe skierowała do opracowania opowiadań i powieści w duchu katolickiem pisanych. Wiec obok dzieł miłosierdzia chrześcijańskiego, służyła piórem prawdzie katolickiej. Wydała pieśni: Unserer Lieben Frau (1851, 3 wyd. 1856); powieści Maria Regina (2 t., 1860, 6 wyd. 1898); *Doralice* (2 t. 1861, 2 wyd. 1863)—tłum. na polski: Doralisa, obraz rodzinny z dzisiej-szych czasow (Berlin, 2 t., 1863); Peregrin (2 t., 1864); Bilder aus der Gesch. der Kirche. (4 t., 1853—1866; I t. w 13 1874); Eudoxia, (1867, 2 t.), tł. na polski: Eudoxia, obraz z V wieku, Kraków, 1870 i in. Nadto tluconservation de l'energie w "Revue maczyla z hiszp. na niemiecki, 2 tomy des questions scientifiques." 1899." (Por. Pism św. Teresy: † 1880 r. w Moguncyi,

oślepszy pod koniec życia. Pisma z okresu drugiego po jej nawróceniu wyszły w wydaniu zbiorowem (Regensburg, 1902 i nst.).—(Por. Marie Helene, Grä-fin Ida H. ein Lebensbild, 1869; Gräfin Ida H. Eine psychol. Studie, Frankfurt M., 1880; o niej też dziela Haffnera, 1888, r.: A. Jacoby, 1894 r.; Pamiętnik religijno-moralny t. II, seryi 2, str. 311; 510...; W. E. J. t. XXVII—XXVIII, str. 217; Buchberger, Kirchliches Handlexikon, München 1907, t. I, k. 1883—1834).

X. C. S.

Hai-gr. Γαι 'Αγγαι, 'Aϊά' 'Aι etc. u Iz. (X, 28) nazwane Aiath, miasto królewskie w ziemi Chanaan. Istniało już za czasów Abrahama (Gen. XII, 8; VIII, 3). Zdobył je i zburzył Jozue (VIII, 1—2). Dosłownie znaczy "gromada kamieni" lub "gromada rumo-wisk." Znajdowało się ono na wschód od Bethel (dziś. Beitin), na północ od Machmas, a na poluduiu od doliny Bethaven. (Gen. XII, 8; Jos. VII, 2; XII, 9; Is. X, 28). Dziś ani śladu Hai. Uczeni wskazują to miejsce gdzie dziś Tell et Hadjar, i to zdanie najpraw-dopodobniejsze (Van de Velde, Wilson, D. Zanecchia), inni-na Khirbet Haiyau. inni jeszcze na Khirbet et Kudeire lub wreszcie na Khirbet et Haiye. Hai było też miasto znaczniejsze w krainie Ammonitów (Jer. XLIX, 3), ale bliższcze szczegóły o niem nieznane. (Por, D. Zanecchia, La Palestine d'aujourd'hui, 1889, II, 469 s., 496 ss.; Guérin, Judée, 59 ss. 66; Fr. Vigouroux, Diet. de la Bible, t. III, p. 397—399; Hagen, Lexicon Bibl., t. II, p. 442—443).

Haid Hereneusz, kaplan bawarski, wielce zasłużony około rozbudzenia życia religijnego w swojej ojczyznie, ur. 15 list. 1784 r. w Giesenfeld, dyec. Regensburg. Jako pastuszek zdradzał szczególne cechy poboźności, skutkiem czego zajał się nim proboszcz miejscowy i oddał do gimnazyum, które ukończył wśród pracy i niedostatku Po odbyciu kursu teologii w Landshut r. 1807 przy-jął święcenia. W r. 1813 został wezwany na profesora egzegezy do St. Gallen, gdzie przez 5 lat był jednoczesnie profesorem i ojcem duchownym w ner, Orbis terrarum catholicus: Friseminaryum, poczem wrócił do Mona-burgi Brisg., 1890, p. 176-177; Ma-

chium, gdzie z całym zapałem oddał sie pracy kaznodziejskiej. Wśród szerzacego się na onczas wolnodumstwa, gorliwość H-a napotykała wiele przeszkód i przešladowań. Cenzura domagala się jego rękopismów, władze administracyjne przysylaly mu ostrzeżenia, studentom pod surowemi karami zabroniono uczeszczać na jego kazania, wreszcie usunięto go na wiejska parafie Pondorf. Dopiero w na wiejską paratię Foldori. Dopiero w r. 1827 powrócił do Monachium, gdzie począł się cieszyć szczególnymi względa-mi króla Ludwika I. Najważniejszem dzlełem H. jest jego katechizm: Die gesammte christl. Lehre in ihrem Zusamenhange, 7 tom. München 1837-1845. Jest to owoc jego własnych wykładów katechizmowych, które prowadził w katedrze. Aby temu wykładowi zapewnić trwałość, z własnych oszczędności ufundował stanowisko stalego katechety. H. szczególna czcia otaczał pamięć ś. Piotra Kanizyusza, jego też dzieła w całości i w skróceniu, zwłaszcza katechizm, który mu służył za wzór, kilkakrotnie wydał. W ostatnich latach życia H. prawie oślepł. † 7 stycz. 1873 r., jako 90 letni starzec. (Por. Nekrolog w München-Pastoralblatt zr. 1873).

Haidarabad (ang. Hyderabad albo Heiderabad)—bpstwo w państwie lenniczem cesarstwa Indo-Brytańskiego w Dekanie, czyli w państwie Nizama (dioec. Heiderabadensis). - Miasto H-d, glówne w w tem państwie, leży nad rzeką Musi, posiada fabryki, pałac władcy krajowego t. zw. nizama i rezydenta angielskiego; z góra 420 tys. mieszkańców; w tem polowa Indów; chrześcijan ok. 15 tysięcy, mahometan ok. 170 tys.-Bpstwo H-d powstało w 1886 r., jako suffragania arcybstwa w Madrasie. Od r. 1851 do r. 1886 w H. był wikaryat a-postolski. Dyecezya H-d obejmuje terytoryum państwa Nizama i część krainy Madras; w 1906 r. na ogólną liczbę mieszkańców całego terytoryum dyecezyi-11,054,000-liczono ok. 14 tys. katolików, 21 kaplanów, 90 kościołów i kaplic, 8 zgromadzeń zakonnych żeń-skich, 1 seminaryum, 51 szkół, 6 do-mów dla sierot. (Por. W. E. I. t. XXVII—XXVIII, str. 219—220; Werdras Cath. Dir., 1906, 101--105, muje blizko 28,700 klm. kw. i liczy z Buchberger, Kirchliches Handlexikon, München, t. I, 1097, k. 1834).

X. C. S.

Haiden Jan, jezuita, morawczyk z pochodzenia, ur. w r. 1716, wstąpił do Towarzystwa w r. 1736, mąż wielkiej nauki, przez 11 lat był profesorem humaniorów i historyi klnej w uniw, pragskim. Po supresyi zakonu w r. 1773 został członkiem konsystorza królew-skiego w Pradze i prefektem studyów w seminaryum w Königsgratzu. Zostawil prace: De Therapeutis Philonis Judaei Dissertatio etc. Pragae 1756, 4-0; De Instituto Ecclesiae infantibus mox cum baptismo conferendi sacramenta Confirmationis et Eucharistiae etc. Ibd. 1758, in 4-o; Decretum Eugenii IV pro Armenis etc. Ibd. 1759, in 4-0; Exercitationes Chronologicae de tribus praecipuis annis Christi etc. Ibd. 1761, in 8-0, i inne. (Por. Sommervogel, Bibliothèque. Bruxelles 1893, 4-0, t. IV, k. 23—25); Hurter, Nomencla tor. Oenip. 1895, 8-o t III, k. 346-

## Haimon albo Aimon ob. Haymo.

Haine Antoni ks., teolog belgijski, rodem z Antwerpii, dr. teologii i profesor teologii moralnej na uniw. w Lowanium, kanonik honorowy w Mechlinie, napisał cenne dzieło Theologiae moralis elementa ex S. Thoma aliisque probatis auctoribus etc. Lovanii 1894, 8-o, 4 vol., wyd. 3-ie; obecnie (1900) wyszło już w 4 wydaniu. Autor trzyma się sciśle św. Tomasza, szczegółowo rozprawia o kwestyach spolecznych, uwzględnia najnowsze decyzye Stolicy Aplskiej. Z powodu tych zalet dzieło to można uważać za jeden z najlepszych podreczników teologii do użytku szkolnego. Oprócz tego napisał *Principia dogma*tico-moralia universae theologiae sacramentalis. Lovanii 1875, 8-o. (Por. Bund, Catalogus auctorum. Rothomagi, 1900, 8-o, str. 72).

Haiti (Hayti, San Domingo, dawniej Hispaniola) wyspa w Wielkich Antyllach, największa po Kubie. Na wyspie tej istnieją dwie samodzielne rzeczypo-spolite: we wschodniej części San Domingo (ob. art. Domingo San); w

góra miljon mieszkańców, prawie samych murzynów. Kraj dzieli się na 5 departamentów, rządzi nim prezydent, miasto główne Port-au-Prince. Nauka ludowa bezpłatna, udzielają jej w 400 przeszło szkolach elementarnych; nadto sa 2 uniwersytety, 9 kolegiów narodowych, 22 związkowych, szkoła politechniczna, szkoła marynarki i 28 kolegiów prywatnych. Pod wzgledem kościelnym rzeczpospolita stanowi prowincye kościelna Port au Prince, erygowana w 1861 r. (ob. art, Port au Prince), arcybpowi ulegają sufraganie Gonaive (ob.); Les Cajes, która administruje arcybiskup z Port au Prince; dyecezya ta, obejmujaca departament t. zw. południowy, w 1905 r. liczyła ok. 300 tys. wiernych, 22 parafie, 35 kapłanów, 95 kościołów i kaplic. Nadto do tej prowincyi kościelnej należa bpstwa. Cap Haitien (ob. art. Haitien Cap.) i Port (ob.) (Por. W. E. J. t. XXVII—XXVIII str. 221—223; Werner, Orbis terrarum catholicus. Friburgi Brisg., 1890, p. 224; Buchberger, Kirchliches Handlexikon, München, t. I, 1907, k. 808, 1836).

Haitien Cap (Cap Haitien) bpstwo na w. Haiti (ob. art. Haiti)-dioec. Capitis Haitiani. Miasto Cap H-n jest portem w rzeczpospolitej. Haiti i głównem w departamencie t. zw. północnym. Bpstwo w Cap Hon ervgowano w 1861 r., jako suffraganie metropolii w Port-au-Prince (ob. art. Portau Prince, obejmuje ono caly departament Pólnocny rzeczp. Haiti; w 1905 r. liczylo ok. 260 tys. wiernych, 25 parafii, 45 kaplanów, 63 kościoły i kaplice. (Por. W. E. J. t. XXVII—XXVIII, str. 222; Werner S. J., Orbis terrarum catholicus, Friburgi Brisg., 1890, p. 224; Buchberger, Kirchliches Handlexikon, München, t. I, 1907, k. 834). X. C. S.

Haito (Heito, Hetto) bp. Bazylei z IX w., z rodziny hrabiów Sulgou, zasiadł na stolicy bpiej 806 r. pełniac jedno-cześnie obowiązki opata w Reichenau. Cesarz Karol w r. 811 wysłał go z misyą na dwor bizantyjski, z której spisak sprawozdanie (Hodeoporicon). H. r. 822 zachodniej - Haiti. Państwo to obej- i 823 zrzekł się wszelkich godności i osiadł, jako prosty mnich w Reichenau, gdzie † 836 r. Pozostawił on pismo De visione Wettiini, które dla charakterystyki ówczesnych obyczajów posiada pierwszorzędne znaczenie, jak również i dla archeologii klnej także napisane przez niego "25 Capita," dające nam obraz ówczesnych obrzędów, świąt i t. d. (Por. L. d'Achery, Spicilegium ed. par. 1723; Migne PP. lat. CV, 761, nst.; Neugort, Episc. Constant. S. Blasii 1803).

Hake Piotr ks., ur. w r. 1827, † w 1894, profesor religii w gimnazyum w Arnsbergu. napisal dla użytku swoich uczniów podręczniki: Erklärung der Apostelgeschichte. 1867; 1868; Handbuch der allgem. Religionswissenschaft. 1887; Katholische Apotogetik. 1890; wyd. 2-ie; 1897; Die Religion als tiefftes Fundament der Sozialen Ordnung. Arnsberg 1891. (Por. Hurter, Nomenclator liter. Oenip. 1895, 8-o, t. III; Heimbucher, Biblioth. des Priesters. Regensb. 1904, 8-o).

Hakenberger Andrzej, muzyk kompozytor klny, żył w XVII w., był najpierw członkiem kapeli Zygmuntowskiej w Warszawie, następnie przeniósł się do Gdańska, gdzie został pierwszym dyrygentem przy kle Panny Maryi. Napisał i wydał ważne dla muzyki klnej dzieła muzyczne: Sacri modulorum concentus de festis solemnibus totius anni et de tempore. Stetini 1615, ważne dla historyi muzyki; Harmonia sacra. Francoforti 1617, dedykowane Zygnuntowi III, zawiera 41 oryginalnych kompozycyj mistrza. (Por. Ks. Dr. Józef Surzyński, Muzyka figuralna w kość. polskich od XV do XVIII wieku, 8-a, str. 26 i 38).

Hala hebr. halah lub helah, gr. ᾿Λλαἑ, Ἦλαἑ lub Χαλάχ, W.—Lahela—(IV Reg. XVII, 6; XVIII, I; I Paral. V, 26)—miejscowość, do której byli uprowadzeni Izraelici przez Theglathphalasara III i Salmanasara po upadku królestwa dziesięciu pokoleń. Miejscowość ta prawdopodobnie znajdowała się w Mezopotamii, tam gdzie Gozan i Niżyba; w pismach kuneiformicznych nazywana przez Assyrejczyków Ha-lah-hu. Curtius Theod. Fischer, wydawca geografii Ptolomeusza (Parisiis, t. I, p. 1002) uważa, że nie "halah" Iecz "balakh" lub "be-

likh" nazwa rzeki w Mezopotamii, dopływu Eufratu. (Por. Fr. Vigouroux, Dict. de la Bible, t. III, p. 401; La Bible et les découver. mod. ed. III, 561-562; Maspero, Histoire ancienne de l'Orient, 1899, III, p. 216; E. Sachau, Reise in Syrien und Mesopotamien. 1883, p. 230).

X. R. J.

Halban-Blumenstock Alfred dr., profesor, współczesny, napiał Kilka słów o prawnym charakterze interdyktu kościelnego. (odbitka z Rocznika filareckiego). Kraków 1886, 8-a; Opieka papieska w wiekach średnich. (odb. z XXIV t. Rozpr. wydz. fil.-hist. Akad. umiejętn.). Tamże 1889, 8-a; Toż samo po niemiecku: Der papstliche Schutz İnsbruck, Universi-Mittelalter. tätsbuchhandlung. 1890, 8-a; Subwencye gminne na cele kościelne. B. m. i r. 8-a: Zbiór kanonów paryskiej biblioteki św. Genowefy. (odb. z XXVII t. Rozpr. Wydz. hist. filoz Akad. umiej.) Kraków 1891, 8-a, i inne. (Por. Estrei-cher, *Bibliogr. polska*. Kraków 1907, 8-a, t. II, str. 99).

Halberstadt niegdyś bpstwo, założ, przez Karola W. według jednych r. 781. według innych prawdopodobnie m. r. 801 a 814, coby już przypadało na czasy panowania Ludwika Pobożnego. Pierwotnie H. obejmowało całą północną Turyngię między Elbą, Saalą, Okrą, Mildą. Pierwszym bpem był ś. Ludgerus o adzony r. 814, który miał założyć ok. 35 kłów parafialnych. Trzeci jego następca Haymo († 853), założył klasztor ś. Wiperta w Quedlinburgu (840), dokąd sprowadził swego przyjaciela sławnego Rabannusa. Z innych wymienić należy bpa Zygmunta († 923), za którego kapitula otrzymała prawo wyboru bpa. Bp. Hildeward († 996) zgodził się na utworzenie dyecezyi Magdeburg z części H.u. Jego następca Arnulf († 1023) dowodził wojskami ces. Ottona I przeciwko Bolesławowi Chrobremu. Burchard II († 1088) zalożył kolegiatę w H. i klasztor benedyktyński Huysburg, Fryderyk II († 1236) wybudował dzisiejszy kł. katedralny. Wiek XIV i XV daje bpów H. którzy już to prowadzą wojny pustoszące z ówczesnemi książętami, już to jako tyrani, są istną plaga swoich poddanych, Za Ernesta II (r.

H. z bpstwem Magdeburg. W r. 1521 dociera do H. reformacya, którą szerzy dwóch mnichów z klasztoru ś. Jana w temu, lecz gdy krdl Albrecht 1540 r. za opłata 200,000 guldenów ogłosił swobodę religijną, protestantyzm zjednywać sobie poczał coraz więcej wyznawców; doszło do tego, że po śmierci Alberta VI (1550) sami bpi zaczęli popierać reformacve. Po śmierci Zygmunta (1566 r.) cześć prawowierna kapituły wybrała bpem dwuletniego Henryka Juliusza syna luterskiego księcia Brunszwiku Juliusza, pragnąc w czasie administracyi spłacić olbrzymie długi. Henryk zostawszy księciem Brunszwiku zniósł religię katolicką, zachowując tylko klasztory. Nie występował on wszakże gwaltownie pko Kłowi. Po śmierci jego objał rządy (1613 r.) syn jego osławiony Chrystjan Szalony, który zarazem ogłosił się administratorem dyecezyi. Po zwycięstwie wojsk cesarskich nad nim, obrano bpem H. arcyksięcia Leopolda Wilhelma, nie mniej przewaga protestantów nie dopuścila do trwałego wskrzeszenia bpstwa. Na mocy pokoju westfalskiego bpstwo H., jako księstwo H. przylącza się do Brandenburgii. Katedra została oddana protestantom, a katolikom, którym zachowano 4 kanonikaty i tyleż wikaryatów pozwolono odprawiać uabożeństwo w kaplicy P. Jezusa. Klasztory męskie i żeńskie pozostały jeszcze, ulegały jednak ustawicznemu prześladowaniu i uciskowi, a przy zakazie wizytacyi własnych przełożonych wiodły żywot zgoła nienormalny. W r. 1803 zniesiono kla-sztory, a ich kły oddano katolickim księżom świeckim, jako świątynie parafialne, pod patronatem królewskim. W samym H. utworzono 2 parafie. Posiadłości klasztorne zamieniono na domeny królewskie, lub dobra rycerskie. (Por. Schmidel, Urkundenbuch v. Stadt H. Halle 1878; Franz Gesch. v. Bisthume H. Halberstadt, 1853).

Haldanici—tak nazwano jedna z sekt dyssydentów szkockich, założoną w końcu XVIII stulecia przez dwóch braci Roberta i Jamesa Haldane. (Por. G. de Flotte, Les Sectes protestantes. Nimes-Paris 1856, 8-a, str. 147).

1479), połączone zostało aż do r. 1566 röa. Chalybon) — miasto w Syryi, liczy ok. 126 tys. mieszkańców. W Alepposą stolice: arcybpa greko-melchickiego (ob. art. Chalybon); Początkowo kapituła opierała się arcybpa ormiańskiego-któremu ulega ok. 9 tys. katolików; na 6 parafiach pracuje 13 kaplanów; b p a syro-chaldejskiego, w dyecezyi tej liczą około 3 tys. wiernych, 2 stacye misyjne, 10 kaplanów; arcybpa-syro-maronickiego z 5 tys. wiernych na 5 parafiach, 15 kaplanów: wreszcie wikaryat apostolski dla katolików obrządku lacińskiego istnieje od 1762 r., liczy 5700 wiernych tego obrządku, 30 stacyi misyjnych, 110 kaplanów zakonnych, 300 zakonnic. (Por. Werner S. J., Orbis terrarum catholicus, Friburgi Brisg., 1890, p. 147, 154, 159, 162; Buchberger, Kirchliches Handlexikon, München, 1907, t. I, k. 1837—1838).

X. C. S.

Halelkiewicz Michał, żył w polowie XVIII w., napisal O znakomitych nauką lub świątobliwością mężach zakonu O. O. Franciszkanów w Waddinga "Annales ordinis Minorum" opuszczonych. (Por. Janocki, Lexicon, str. 46; Tegóż, Polonia litterata, str. 26; Wiszniewski, *Hist. lit. pols.* Kraków 1840, 8-a, t. I, str. 91).

Hales Aleksander ob. Aleksander z Hales.

Halévy Eliasz, filozof współczesny, napisal La Theorie platonicienne des sciences. 1896; La Formation du radicalisme philosophique. I. La jeunesse de Bentham. II. L'evolution de la doctrine utilitaire de 1789 à 1815. 1901. III. La Formation du radicalisme philosophique. 1904.

Hali ob. Chali.

Halicki Szymon kanonik kolleg. św. Floryana w Krakowie, znakomity mówca, profesor Akademii Jagiellońskiej z końca XVI i początków XVII w. Ur. 1576 r. w Pilznie, H-i, po odbyciu nauk, jako zdolny i wybitny orator, został profesorem Akademii Jagiellońskiej i "Orator Tylicianus," czyli otrzymał kanonię, ufundowaną przez bpa Tylickiego w kościele św. Floryana (w Krakowie). Haleh (Aleppo, dioec. Aleppensis, Be- + 1625 r. Zostały mowy H-ego po la-

cinie: Oratio ab eloquentiae profes-dzimierskie, Lwowskie, a także sore recenti eaque insigni liberalitate Ill. et Rev. H. Tylicki Ep. Crac. Matri Suae Benigniss. Acad. Cracov. et Generosae juventuti Polonae... donato... Interim M. Simone Halicio Majo. Coll. Prof. A. D. 1616. In domo Mayni Reg. Vlad. Jayiell. in Lectorio D. D. Theologorum habita (Crac., 161?) - zaleca te mowe piekny styl, jezyk czysty; in. Oratio qua M. Szyszkowski Ep. Crac. felicem ad Ecclesiam Crac. ingressum gratula-tur (ib., 1677); Thronus Salomonis ex umbra in veritatem de Sacro Nativit. B. Genitricis Dei V. M. in Oratorio Rosarii Acad. Crac. ad acdem SS. Trinitatis a M. S. Halicio... (Crac., 1621). — (Por. W. E. J., t. XXVII—XXVIII, str. 242—243). X. C. S.

Halickie ksiestwo, utworzone w r. 1126 przez Włodzimirko, Włodimirko, obejmowało za najdzielniejszego jego władzcy Daniela († 1264 roku) cała ziemię Wołyńską, od Bugu aż po Pry-peć i Dniepr, część litewskiego Polesia, ziemie przemyska nad Sanem, część halickiego Podgórza, Pokucie, Podole t. j. obszar od rz. Styrpy, aż poza Dniepr do morza Czarnego, wreszcie do brzegów dolnego Dniestru. Daniel chwilowo za Inocentego IV zawarł unię z Rzymem, i z rak legata pskiego otrzymał w Drohiczynie koronę (1254), lecz zawiedziony w swoich politycznych rachubach, zerwał ją i sprzymierzył się z Litwą po śmierci Jerzego II (1325-1340), który za gorliwe krzewienie katolicyzmu został otruty, H. ks. zostało się bez dziedzica w prostej linii. Ziemię zajął Kazimierz W., gdy Lubart zagarnał Wołyń. Ka-zimierz W. pozakładał bpstwa katolickie w Przemyślu (1340 r.), w Włodzi-mierzu (1358), Chełmie (1359) i arbpstwo w Haliczu (lwowskie 1367 r.). Ludwik węgierski objąwszy tron polski w r. 1379 wcielil H. ks. do korony węgierskiej. W r. 1387, wyprawa polska, na której czele stanela Jadwiga, odebrala H. ks. Węgrom, a Jagiello we wrześniu 1388 r. zlożył przyrzeczenie, że nie odstąpi ją "żadnemu z książąt," a zachowa dla siebie, Jadwigi, dzieci swych i korony

Wł. Abraham, Organizacya Kła ła-cińskiego na Rusi, Lwów 1905; Rei-fenkugel, Die Gründung d. röm. kath. Bisthümer in d. Territorien von Haliez u Władimir, Wien 1874; Stadnicki, O początkach arbpstwa i bpstw katol. łac. obrz. na Rusi halickiej i Wołyniu, Lwów 1882; J. J. Szaraniewicz, Istoria Hatycko-Wolodomirskoj Rusi, Lwów 1863; Hruszewskij, Istoria Ukraini - Rusi, t. II, Lwów 1899 r.).

Hallfax-arcybpstwo w Kanadzie (archid. Halifaxiensis). - Miasto H-x, nad zatoką Chebucto, polożone, jest glównem miastem prowincyi Nowej Szkocyi (Kapada), liczy ok. 40 tys. mieszkańców, posiada uniwersytet i in. szkoly, liczne świątynie i t. p. - Bpstwo w H-x powstało na pierwszej połowie XIX w. Terytoryum obecnego arcybpstwa H-x stanowiło część dyecezyi Quebec. W 1817 r. utworzono wikaryat apostolski dla Nowej Szkocyi; rządził nim ks. Edm. Bourke. Bpstwo w H-x powstało z części tego wikaryatu 1842 r., obok H-x powstało wtedy (1844) bpstwo Arichata. — Arcybstwo w H-x erygowano 1852 r. Poddano mu bpstwa Arichata, Charlottetown i Saint-John (w Nowym Brunświku). Gdy zaś 1860 r. z części dyecezyj Saint-John utworzono bpstwo Chatam i stolicę bpią z Arichata przeniesiono do Antigonisch, do metropolii, do H-x poczęły należyć bpstwa Antigonish, Charlottetown (ob.), Chatam, i St. John (ob.) i taki stan przetrwał do dnia dzisiejszego. - Archidyecezya H-x obejmuje półwysep Nowej Szkocyi, (oprócz hrabstw [komitatów] Antigonish, Picton, Guysborough, które należą do dyccezyi Antigonish) i wyspy Bermundzkie. W 1906 r. liczyła archidycczya 55 tys. wiernych; 37 parafii; 86 kościołów i kaplic (z tych 18 w sapracień w 1800 parafickie). mym mieście H-x), 76 kapłanów, 2 zgromadzenia zakonne męskie i 4 żeńskie. Dodajemy, że bpstwo Anti-gonish (ob. wyżej) — dioec. Antigonisensis, obejmuje wyspę Cape Breton (komitaty Cape Breton, Inverness, Richmond, Victoria) i 3 komitaty wyżej wspomniane w Nowej Szkocyi; liczy ok. polskiej. (Por. Lit. do art. bpstwa 73,500 wiernych; 86 kapłanów; 160 ko-Chełmskie, Przemyskie, Wło-ściołów i kaplic; bpstwo zaś Chaprowincyi Nowy Brunświk komitaty Madewaska, Victoria, Ristigouche, Gloucester, Northumberland i część Kent. W 1905 r. liczono tu: 58 tys. wiernych, 72 kaplanów, 76 kosciolów, zgromadzenie Trapistów i 5 żeńskich zgromadzeń zakonnych. (Por. W. E. I. t. XXVII -XXVIII, str. 246; Canada eclés., Montreal, 1905, p. 191...; 1906, p. 179-183; Cath. Dir., Milw., 1906, II, 2-5; Werner S. J., Orbis terrarum catholicus, Friburgi Brisg., 1890, p. 244-245; Buchberger, Kirchliches Handlexikon, München, 1907, t. I, k. 250; 890; 1838). X. C. S.

Haligowski Franciszek od Jezusa Maryi, pijar, ur. w Dobczycach w dyec. krakowskiej w r. 1629, wstąpił do Zgromadzenia w r. 1651, był profesorem gramatyki, prefektem szkół i kaznodzieja. Przeznaczony do Krakowa, objał nowy dom, wystawiony przez Jana Markiewicza kanonika i akademika krakowskiego. na Kazimierzu. Później był rektorem w Warszawie i równocześnie radca prowincyi. W Piotrkowie został w r. 1673 rektorem nowej fundacyi, w domu nabytym przez Zgromadzenie. W Warszawie wystawił kł., fundowany przez Malgorzatę Kotowską, na miejsce spalonego przez Szwedów; pełnił też obowiązki rektora. Zasługi również polożył niemale dla dobra publicznego, przez zakupienie dla domu warszawskiego czcionek i maszyn drukarskich od Elertów. Resztę potrzebnych do założenia drukarni sprzetów nabył później rektor Benedykt Zawadzki, który też otrzymał od krola Jana III przywilej założenia drukarni w r. 1604. H. pełnił przez 5 lata obowiązki prowincyała, następnie był powtórnie rektorem kolegium warszawskiego. Gorliwy misyonarz pracował usilnie nad nawróceniem luteran i wielu do jedności z Kłem przywiódł. † w r. 1712, w 83 r. życia. Napisał książkę treści asce tycznej: Incitamentum ad animas e purgatorio liberandas. Varsoviae 1669, in 8-0. (Por. Vita et Scripta quorun-dam e Congr. Cler. Reg. Sch. Piar. Vasaviae 1812, 12-o, str. 8-9).

Halikarnas, gr. 'Αλικάρνασσος, Wulg. Alicarnassus - miasto w Azyi Mniejszej,

t a m (dioec. Chatamensis) obejmuje w stami, do których konsul Lucius poslal zawiadomienie o zawarciu przymierza pomiedzy Respublika Rzymską i Arcykaplanem Szymonem (I Mach. XV, 23). Żydom mieszkańcom Halikarnasu Rzymianie pozwolili budować domy modlitwy, zachowywać zwyczaje. (Por. Jos. Flav. Ant. XIV, 10, 23). Halikarnas był nad zatoka Ceramicus. (Dziś Golfo di Stanco). Królowa Karyi, Artemida, na pamiatke swego meża, Manzala, wystawiła sławny grobowiec w Halikarnasie, zaliczany do siedmiu cudów świata. (Por. Vigouroux, Dict. de la B., t. III, p. 403). Halikarnas za opór mieszkańców został zburzony przez Aleksandra W. Dziś w tem miejscu jest miasto Budrun. Szczątki owego grobowca znajdują się w Britisch Muzeum. (Por. Schürer, Geschichte des jud. Volkes, ed. 3, t. III, p. 68, 76; O. Benndorf, Reisen in Likien und Karien, in f-o. Vienne 1884 p. 11-12). X. R. J.

> Halitgary bp. w Cambrai i Arras, † w r. 850, byl w r. 828 ambasadorem w Knstplu, bral także udzial w 6-em koncylium paryskiem. Na prosbę arcbpa Reims Ebbona ulożył księgę pokut p. t. De remediis peccatorum et ordine poenitentiae, do której później dodał 6-ta ksiege, zawierajaca wyciąg z rzymskiej ksiegi pokut. Pierwsze 5 ksiag zostaly umieszczone w Antiquae lectiones Kanizyusza. (Ingolst. 1604); 6-ta zaś ukazała się w r. 1616, w zbiorze Stevartiusa; znajduje się ona także w Hugona Ménard'a, Notes sur le Sacramentaire de saint Grégoire oraz w Bibliotheca Patrum, t. XIV, wyd. lyońskie. (Por. Dom Ceillier, t. XVIII, str. 533 i nst.; Glaire, Dictionnaire. t. I, 8-o, str. 979).

Hallaeus Piotr, katolicki uczony, biegly w naukach świeckich i duchownych prawnik, żył w XVII w. + w r. 1689. Z wielkim pożytkiem nauczał humaniorów i prawa kanonicznego w Paryżu od r. 1654. Napisal Institutionum calibri quatuor, opus ad nonicarum praesentem Ecclesiae gallicanae usum accomodatum. Parisiis 1685, in 12-o, dzielo pod względem naukowym zarówno jak i stylistycznym znakomite; De censuris ecclesiasticis dissertatio. 1659, in 4-o, i inne. (Por. Bund. Catalogus stolica Karyi, wyliczane pomiedzy mia- auctorum. Rothomagi 1900, 8-o, str.

73; Huet, Origines de la ville de Caen. str. 780; Richard et Giraud, Biblio thèque).

Haliahan Malgorzata, tercyarka III zakonu św. Dominika, ur. w r. 1802 w Londynie. Ukończywszy nauki elementarne, udala sie do Belgii, i po 15 la-tach pobytu w Bruges, powróciła do ojczyzny i założyła dla ubogich dzieci szkołę w Coventry i zgromadzenie do nauczania ubogich dzieci p. w. św. Katarzyny Seneńskiej. Gdy wpływ zgromadzenia okazał się zbawiennym, Katarzyna założyła jeszcze 3 klasztory, które w r. 1850 poddane zostały głównemu klasztorowi, założonemu w Stone. Oprócz wychowywania młodzieży, świątobliwa zakonnica wywierała też wielki wplyw na wiernych tych miejscowości, w których zalożone zostały konwenty i szkoły jej reguły. Reguła zgromadz. sióstr św. Katarzyny osnuta była na regule św. Dominika. † w r. 1868. (Por. Leben der Mutter Margaretha Hallahan etc. Mainz 1874, 8-0).

Hallel (chwała, pochwała), nazwa dana grupie psalmów (od 113 do 118 hebr.), które Żydzi mieli zwyczaj odmawiać w czasie trzech wielkich świat (Wielkanoc, Piedziesiątnica i święto Namiotów), w uroczystość poświęcenia świątyni i pierwszego dnia miesiaca. Psalmy te dla tego tak się nazywają, ponieważ są psalmami "chwały" i ponieważ psalm 112 hebr. rozpoczyna od halelu-Yah (Alleluja). Rozróżniają "hallel egipski" i "wielki halleł." Pierwszy nazwano tak z tej racyi, że go śpiewano w świątyni podczas ofiarowywania baranka wielkanocnego, przypominającego uwolnienie z Egiptu. "Wielki hallel" rozciąga się do grupy psalmów od 120 do 136 hebr., szczególniej zaś do tego ostatniego. "Hallel egipski" był śpiewany 18 razy w ciągu roku, podczas wyżej wspomnianych świąt. Spiewano go też w domu pierwszego wieczoru świąt Wielkanocnych, rozdzielając "hallel" na dwie części. Pierwszą część (Ps. 113 i 114) śpiewano podczas picia drugiego kielicha, i druga część (Ps. 115 i 116) śpiewano, gdy pito czwarty i zwykle ostatni kielich. Jeżeli zaś chciano pić piąty kielich, odmawiano wtedy "wielki hallel," jak również i w chwilach wielkiej radości. (Mischna, Taanith, III,

9). Trudno określić, kiedy zaczęto używać: w liturgii "hallel;" rabini twierdzą, że zwyczaj ten sięga bardzo odleglej starożytności. Pesachim, 117 a. Na podstawie II Par. XXXV, 15, można twierdzić, że "hallel" był w użyciu za czasów króla Jozyasza. Ewangelie wspominają o "hallel" z racyi Ostatniej Wieczerzy (Mat. XXVI, 30; Mar. XIV, 26); wspomniany tam hymn jest drugą częścią "hallel". Ob. art. Alleluja. (Por. Dictionnaire de la Biblė, T. Vigouroux, t. 3, st. 404, Paryż, 1903). X. H. P.

Haller Berthold wrzekomy reformator Bernu, ur. 1492 w Aldingen w Wirtenbergu, po odbyciu nauk na uniwersytecie w Kolonii, powolany do Bernu 1513 r., jako nauczyciel szkoły miejscowej. Zetknawszy się z Zwingliuszem zaczął w r. 1520 kazać pko Kłowi, a nie znałazlszy opozycyi w miejscowej radzie miejskiej, przyczynił się ostatecznie do religijnego edyktu, wprowadzającego reformacyę do całego kantonu (1528). H. † 1536 r. Spuścizna literacka H. składa się przeważnie z listów, z których większość ogłoszona została w Epist. ab Eccles. Helvet. Reformatoribus v. ad eos scriptae, Tiguri 1742. (Por. Kirchofer, B. Haller od. d. Reform, in Bern. Zürich, 1828).

Haller Jan, niemiec, księgarz, nakładca i drukarz krakowski z końca XV 1 z pierwszego ćwierćwięcza XVI w., ur. prawd. w Rotenburgu, pod Norymbergą. Osoba i działalność H-a była i jest dotad przedmiotem sporów uczonych polskich. Faktem jest, że był on najpierw księgarzem, następnie nakładcą, a ostatecznie drukarzem. Druki jego ukazują się dopiero 1505 r. Estreicher przypisuje H-owi 200 druków; Bentkowski ułożył listę 119; pismo jest przeważnie gotyckie, format zas ksiażek 4-to. Przed Unglerem, Vietorem był on pierwszym wytwórcą książek na większa skale w Krakowie, z bytem już ustalonym. Książki H-a są przeważnie łacińskie. Zygmunt I w r. 1508 obdarzył go szlachectwem. Posiadał też H. własną papiernie w Pradniku. Po śmierci H-a w r. 1525 wdowa jeszcze przez 3 lata prowadziła zakład i księgarnie. (Por. Wł. Wislocki, Incunabula typographica Bibl. univers. Jagiel. Crac., Kraków

1900; Fel. Kopera, Spis druków epoki novo Ecclesiae usu. Parisiis 1636, in Jagiel. w zbiorze Emeryka Hutten Czapskiego w Krakowie, Kraków r. 1900).

Haller Karol Ludwik, konwertyta, przedtem publicysta protestancki, ur. w r. 1768 w Bernie, + w Solurze w 1854 r., wyrzekł się błędów protestanckich w Paryżu. Oprócz prac politycznych napisal: Lettres de Haller à sa famille pour lui déclarer son retour à l'Eglise catholique, apostolique et romaine. Paris 1821; czesto przedrukowywane z róžnemi objaśnieniami i dodatkami; Histoire de la révolution religieuse ou de la réforme prot. dans la Suisse occident. Tamże 1837, in 8-o; 1838, in 12-o. (Por. Glaire, Dictionnaire, 8-o, t. I, str. 980; Querard, La France littéraire; Nouv. biogr. génér.).

Haller Michal ks., muzyk klny i kompozytor, ur. w r. 1840 w Neusaat, wyświęc. na kaplana w r. 1864, a 1899 r. został kanonikiem; od r. 1867 był katysbonie. Napisał wiele Mszy, Motetów, Litanij, i t. d. Nadto Vademecum f. d. Gesangsunterricht. 1876; 1903, wyd. 10-te; Kompositionslehre f. d. Polyphonen Kirchengesang. 1891, i inne. (Por. Keiters, Katholisch. Literaturkalender. Essen 1902, 16-a, str. 102; Herder, Konversations-Lexicon. Freib. 1905, 8-o, t. IV).

Halleux Jan, filozof współczesny, profesor Instytutu neo-scholastycznego w Lowanium, ogłosił drukiem Les Principes du positivisme contemporain 1897; L'Evolutionisme en morale. 1901, jest to studyum nad filozofia Herberta Spencera.

Hallier Franciszek, ur. w Chartres w r. 1595, t w 1659, był profesorem filozofii w Paryżu w ciągu 16 lat, w r. 1625 został doktorem teologii w Paryżu, następnie teologiem kła w Chartres, promotorem zgromadzenia kleru francuskiego, syndykiem fakultetu teologicznego w Paryżu, bpem najpierw w Toul, a potem w Cavaillon. Wysłany przez bpów Francyi do Rzymu, postarał się o potepienie pięciu zdań Jansenistów. Napisal slawne dzielo De sacris electionibus et ordinationibus, ex antiquo et [

fol; De Hierarchia ecclesiastica libri quatuor. Tamže 1646, in fol; Ordinationes universi cleri Gallicani circa Regulares etc. Tamże 1665; w tej książce przebija niecheć ku zakonnikom, z tego też powodu wystepowal przeciwko jej autorowi Cellotius jezuita; Défense de la hierachie eccles. et de la censure etc. Tamže 1632, 8-o; Théologie morale des Jesuites. 1644, i inne. (Por. Bund, Catalogus auctorum. 8-0, 1900, str. 73; Glaire, Dictionnaire. 8-o, t. I, str. 73). X. J. N.

Halloix Piotr ks. T. J., ur. w Liège w r. 1572, † w 1565 r., znawca historyi starożytnej, krytyki i języków. Napisal: Vie et dogmes de S. Justin. Douai 1622; Vie et doctrine des saints illustres de l'Eglise grecque du I-er et du II siècle. Tamze 1633, 2 vol. in fol; Vie de saint Denis; Vie d'Origène; Origène défendu Liège 1648, dzielo to umieszczono na indeksie z klauzula "donec corrigatur" (Decr. 12 maii 1655); pelmistrzem w szkole muzycznej w Ra- Vie du P. Camille de Lellis etc. Nadto po grecku List św. Polikarpa do Filipensów. (Por. Glaire, Dictionnaire des Sciences. t. I, str. 980; Alegambe, De Scrip. Soc. Jesu; Feller, Biographie universelle).

> Hallucynacya ob. Extaza, Hypnotyzm.

Halusa Tecelin o. cysters, współczesny, napisal Lebensweisheit des hl. Bernhard v. Clairvaux. 1898; Der Cistercienserorden. München-Gladbach. 1898; Heinrich Heine. 1899; Directorium vitae Perfectionis. 1900; Robert Hamerling. 1901; Bilder aus d. deutsch. Literatur d. XIX Jahrh. Münster 1901; Marienpredigten. 1902; Der Prädicant Caspar Tinctor 1898; Dona Musarum Carmina schol. saec., XVII. 1902; Das Leiden des Herrn u. seirer schmerzh. Mutter etc. Linz-Urfahr. 1903, i inne. (Por. Keiters. Kath. Literaturkalender 1902, 16-0. str. 103; Heimbucher, Biblioth, des Priesters. Regensb. 1904).

Hama - w starożytności chrześcijańskiej naczynie, w którem podawano wino w celach liturgicznych. Hamawłaściwie zwano naczynia o kształcie kulistym jak uważa Pelliccia (De Chri-

stianae Ecclesiae primae, mediae et rego nie powstal i † 21 czerw. 1788 r. novissimae aetatis politia, Vercellis, 1780). Zwano je też amula (ob. art. Amula, Ampulka. Por. też Martigny, Dictionnaire des antiquit. chrétien., Paris, art. Amula).

Hamann, Jan Jerzy, zwany "Magiem północy," ur. 1730 r. w Królewcu, jedna z tych orginalnych postaci na schylku XVIII w., która nie tyle w literaturze współczesnej, ale jako uosobienie budzącego się romantyzmu w dziejach kultury wybitne zajęła miejsce. Chorowity, wychowany przez oryginała i hipokon-dryka ojca, przy bracie waryacie, nie mógł korzystać ani z normalnego wychowania, ani systematycznego wykształcenia, przerzucając się na uniwersytecie królewieckim do różnych przedmiotówteologii, prawoznawstwa, filologii i in. Przybywszy do Rygi, do przyjaciela swego Berensa, zapalonego wielbiciela ency-klopedystów, mimowolnie uległ jego wpływom, w Londynie jednak walcząc z nędzą i melancholią znalazł ratunek w P. św. i odtąd szedł już niezachwianie w kierunku religijnym, raczej pietystycznym, niż ortodoksyjnym protestanckim. Na usilowania, aby go z tej drogi zwrócić odpowiedział broszura Socratische Denkwürdigkeiten, w której wydrwił wolnomyślicieli i wielbicieli suchej pozytywnej nauki. W r. 1761 ukazała się jego, raptem 50 stronnic obejmująca, broszura Aestetica in nuce, która otworzyła mu wstep do najwybitniejszych współczesnych myślicieli, a Karol v. Moser nazwał go "Magiem północy." Walcząc ustawicznie z nurtującą choroba i niedostatkiem, nie mógł H. zażyć upragnionego spokoju, przyjmował różne zajęcia; był redaktorem "Königsb. Ztng," przepisywaczem w arsenale, niższym urzędnikiem na komorze celnej, co mu nie przeszkadzało utrzymywać stosunki z Kantem, Mendelsohnem i in. Na książkę ostatniego "Jerusalem," od-powiedział H. złośliwą broszurą Golgotha u. Scheblimini. Naraziwszy się swoim zwierzchnikom otrzymał dymisyę, poczem osiadł w Münster, gdzie zetknął się z księżną Golicyn, którą poprostu oczarował. Otoczyła go też księżna matczyną niemal opieką i zespoliła ze swo-jem uczonem otoczeniem. Wkrótce cho-bergu we Frankonii, † w Jenie w r.

H. nie nawrócił sie wprawdzie, ale Kł. katolicki miał w wielkiej czci i poważa-Dorobek literacki H. obejmuje przeważnie listy, broszury i krótkie roz-prawy, które są wielce zajmującym materyalem do zrozumienia współczesnego ducha czasu, w chwili gdy prady niewiary ogarnialy coraz szersze koła, a burza rewolucyi zaniosła się złowrogo, Wszystkie pisma H. wydał w 8 tomach Fr. Roth w Berlinie 1821–1843. (Por. Gildemeister, J. G. Hamanns d. Magus. d. Norden, Lebens u. Schriften, Gotha 1857—1863; Poel D., Magus d. Norden 2 Bände, Hamburg 1874-

Hamar — bpstwo niegdyś istniejące w Norwegii (dioc. Hamarensis), suffragania metropolii w Drontheim (Nidaros). Bpstwo erygowano w 1152 r.; pierwszym pasterzem był bp. Arnold, przeniesiony tu z Grenlandyi. (Ob. art. Drontheim. Por też Buchberger, Kirchliches Handlexikon, München, 1907, t. I, k. 1841).

Hamard Piotr Julian ks., oratoryanin z Rennes, uczony i archeolog francuski, ur. w okolicach Vitré w r. 1848, autor wielu dzieł treści archologiczno-przyrodniczej, z których celniejsze są: Le Gisement préhistorique du Mont-Dol, 1877; Etudes critiques d'archéologie préhistorique. 1880; L'âge de la pier-re et homme primitif. 1883; Les sei; ences et l'apologétique chrétienne. Une Course aux capitales i inne-Nadto przełożył z języka angielskiego na francuski: Fergussona, Les Monuments mégalitiques de tous pays i Molloy'a, Géologie et révélation. Pisal też wiele artykułów o antropologii do czasopisma "L'Université catholique." (Por. Blanc, Répertoire bibliogr. 1902, 8-o, str. 192; Gubernatis, Dictionnaire int. des Ecrivains do jour. Florence 1890, 8-o, t. I, str. 1137).

Hamath — bpstwo grecko-melchickie, zw. Hamah, Epiphania, połączone z arcybpstwem Emesa albo Homs (ob. art. Emesa).

Hamberger 1) Jerzy Albert, proteroba powaliła go na łoże boleści, z któ- 1716, był profesorem matematyki i fizy-

ki w uniw. w temże mieście. Napisał: De Usu matheseos in theologia Jena 1694; De Basi computi ecclesiastici. Pisma H-a wydano w Jenie w r. 1708, in 4-0; w 1750, in fol. (Por. Glaire, Dictionnaire, 8-0, t. I, str. 981; Feller, Biogr. univers.). - 2) Juljusz, ur. w r. 1801 w Gotha, studyował teologię w Erlangen, w r. 1828 był katecheta i profesorem literatury niemieckiej w Monachium. + w r. 1885. Napisal: Die Lehre des deutsch. Philos. Jakob Böhme, 1844; Gott und seine Offenbarungen in Natur und Geschichte. 1882, wyd. 2-ie; Stimmen aus dem Heiligtum christicher Mystic und Theosophie. 1857 r. t. 2; Christenthum und moderne Kultur. 1863-75, 3 tomy; Erinnerungen aus meinem Leben. 1883, i inne. (Por. S. Orgelbr., *Encykl. powsz.* 1900, 4 o, t. VI).

Hamburg bpstwo i arcbstwo ob. Brema-Hamburg.

Hamel, Jan Chrzciciel du (Duhamel), filozof i teolog, ur. 1624 r. w Viere (Normandya), † 6. VIII. 1706 w Paryżu. Studya filozoficzne odbywał w Paryżu i 1642 r. wydał dwa dziela, które zwróciły na niego ogólna uwage współczesnych: "Théodosii Sphaericorum LL. III" i podręcznik trygonometryi. W r. 1643 wstąpil do zak. oratoryanów w Paryżu, gdzie pozostał 10 lat. Od 1653 do 1665 r. zajmował stanowisko proboszcza w Neuilly-sur-Marne, oddajac się poza obowiązkami duszpasterza badaniom fizycznym. Gdy w r. 1666 założono w Paryżu Akademie nauk, H. został powołany na zaszczytny urząd j jej sekretarza. W r. 1668 bral udział w układach pokojowych w Aachen i towarzyszył następnie królewskiemu poselstwu do Anglii. H. odznaczał się obok wszechstronnej wiedzy wielkiemi zaletami charakteru. Napisał wiele dzieł z dziedziny historyi filozofii, spekulatywnej teologii i egzegezy Starego Test. Najważniejsze z jego dzieł: Regiae Academiae hist., Par. 1698 i 1701; Opera philos., 4 t. Norym. 1681; Philosophia vetus et nova, Par. 1698; Theol. specul. et practica, 7 tom. 1691 r.; Institutiones biblicae, 2 t. 1698 r.; Biblia S. Vulgatae editionis 1706 r.; (Por. Hurter, Nomencl. liter. II, 630; Vigour. II, 1513). Ks. Fl. Kr.

Hamelech, hebr. król, według Sept. tou basileos. Sept. i wielu komentatorów twierdzi, że Hamelech nie jest imieniem własnem, lecz pospolitem: król. Wulgata uważa H. jako imię własne w trzech następujących imionach, które pisze "Amelech" t. j. opuszczając artykul", h."

1. A melech, ojciec Joasa, któremu król Achab powierzył straż nad uwięzionym prorokiem Micheaszem, aż do swego powrotu z wojny przeciwko Syryi. (III Reg. XXII, 26; II Par. XVIII, 25). Sept. i wielu współczesnych tłumaczy: "Joas, syn króla" zamiast Wulgaty: "Joas, syn Amelecha."

2. A melech, ojciec Jeremiela, któremu król judzki Joachim, rozkazał pojmać proroka Jeremiasza i Barucha. (Jer. XXXVI, 26). Według wielu komentatorów Amelech jest "królem" Joa-

chimem.

3. Amelech, ojciec Melchiasa, właściciel cysterny, do której wrzucono proroka Jeremiasza, aby tam umarł z głodu, skad został wyratowany przez Abdemelecha. (Jer. XXXVIII, 6). Niektórzy komentatorowie sądzą, że tym Amelechem był "król" Sedecyasz.

X. H. P.

Hamelmann Herman historyk, superintendent ur. 1525 r. w Osnabrück. Poświeciwszy się teologii, zdawało się, iż przy wybitnych zdolnościach stanie meżnie w obronie prawdy katolickiej. W r. 1552 wyświęcony na kaplana, prze-znaczony został do Dortmundu, gdzie niebawem wygłosił kazanie przesiąkniete luteranizmem. Chwilowo jeszcze jawnie nie zrywał z Kłem, a nawet jakiś czas pozostając przy kle N. M. P. w Bielefeldzie przyrzekł nauczać po katolicku, wszakże już w r. 1553 w dzień Bożego Ciala wyglosił kazanie, po którem nie było już watpliwości, co do jego faktycznej apostazyi. "Horrendam panis circumgestionem et adorationem esse idololatriam et fugiendam" etc. Jakoż 1555 r. hr. Bernard na Lippe powołał H-a do wizytacyi kłów swego państwa, celem "uchylenia papieskiej cechy." Po różnych czynnościach, jakie już w interesie reformacyi spełniał, w r. 1573 został powołany jako superintendent do Oldenburga. Nie uniknął H. różnych starć i sporów jakie, na on czas

miał z nich jednak wychodzić obronna reka i utrzymał się na stanowisku aż do śmierci dn. 26 czerw. 1595 r. Pisma teologiczne H-a, których Leuckfeld wylicza 44, nie posiadają donioślejszego znaczenia, natomiast położył on niezaprzeczone zasługi około historyi Niemiec. a zwłaszcza Westfalii i Saksonii. Zbiór historycznych prac H. wydał Wasserbach p. t. Hermani Hamelmani opera genealogico historica de Westphalia et Saxonia, Lemgoviae 17:1. Do dziejów reformacyi odnosi się jego Historia eccl. renati Evangelii per Westphaliam. W ostatnich latach życia na żądanie hr. Oldenburga napisal Olden. burgisch Chronicon, który ukazał sie dopiero po jego śmierci. (Por. Źródłem do biografii H-a są przedewszystkiem jego własne dzieła; osobny wyczerpujący zyciorys dotad opracowany nie zostal).

Hamelsveld Isbrand van, teolog protestancki, ur. w Utrechcie w r. 1743, + w Amsterdamie w 1812 r., był pastorem w Goes na Zelandyi i profesorem teologii w Utrechcie Čelniejsze pisma H-a sa: Introdukcya do ksiąg St. Test. Utrecht 1789 r., in 8-o; Geografia Biblii. Amsterdam 1790, 6 t in 8-o; Historya Biblii, tamže 1797, 2 t. in 80; Historya powsz. Kła chijans. Harlem 1799-1819, 26 t. in 8-0; *Historya Żydów* od zburzenia miasta i t. d. Nadto napisał *Kazania* i przełożył Pismo św. na język holenderski. (Amsterdam 1802, 10 vol. in 8 o). Pisał po holendersku. (Por. Biogr. géner.; Glaire, Dictionnaire des Sciences. 8-o, t. I, str. 891).

Hamerle Andrzej, redemptorysta niemiecki, ur. w r. 1837 w Nanders, w Tvrolu, napisal Ecce Panis Angelorum etc. 1896 r.; Licht oder Irrlicht. 1896 r., 2 wyd. 1901 r.; Religion und Brot. 1899 r.; Christus und Pilatus. 1901 r., wyd. 3; Die kath. Kirche am Ende d. XIX Jahrh. 1899 r., wyd. 3-ie; Mutter oder Stiefmutter 1901 r.; Der Gottesbau der kath. Kirche, 1901 r., i inne. (Por. Keiters, Kath. Literaturkalender. Essen. 1902 r., 16 o, str. 103).

w obozie protestanckim się toczyły, u- Hamiltonensis). - Miasto H-n, polożone u zachodniego krańca jeziora Ontario, w prowincyi Ontario (Kanada), liczy ok. 80 tys. mieszkańców, posiada fabryki; ożywiony prowadzi handel; ze szkól posiada słynne kolegium żeńskie Wesleya i t. p. Bpstwo H-n powstało z części dyecezyi Toronto, erygowane dekretem z d. 16 lutego i breve apostolskiem z d. 21 lutego 1856 r., jako suffragania metropolii w Toronto. Dyecezya H-n obejmuje w prowincyi Ontario komitaty Bruce, Grey, Wellington, Waterloo, Halton, Wentworth, Brant, Haldimand. W 1906 r. l'czyla: 52 tys. wiernych, 41 parafii: 64 kościoły: 45 kaplanów świeckich, 22 zakonnych; 3 zgromadzenia zakonne meskie i 3 žeńskie. (Por. W. E. J. t. XXVII — XXVIII, str. 286; Canada ecclés., Montreal, 1906, 156 — 159; Werner S. J., Orbis terrarum catholicus, Friburgi Brisg., 1890. p. 245; Buchberger, Kirchliches Handlexikon, München, t. I, 1907, k.

Hamilton Patrycy, pierwszy wyznawca protestantyzmu w Szkocyi, ur. 1503 r., krewny Jakóba Hamiltona, hr. Arran i domu Stuartów, po ukończeniu nauk w St. Andrews, r. 1527 H. otrzymal świecenia kaplańskie. Sklaniając się do błędów reformatorskich, rozkrzewianych w Niemczech i Szwajcaryi, udał się do Niemicc, zapoznał się z Lutrem i Melanchtonem. Powróciwszy do kraju, mianowany został przez Jakóba II przeorem opactwa Ferne, w hrabstwie Ross, co jednak nie powstrzymało go od otwartego wyznawania błędnych swoich przekonań religijnych. Andrzej Beatoun, arcybiskup w St. Andrews zawezwał H-a na dysputę z dominikaninem Campbellem. Za obrone nauki o usprawiedliwieniu z wiary, po przeprowadzeniu legalnego procesu, H. uznany został kacerzem i oddany władzy świeckiej, która go w d. 28 lutego 1528 r. skazala na stos; wyrok w tymże roku wykonano. Ponieważ heretyk ten cieszył się wielką powagą i śmierć poniósł z niezwykłą stałościa, przeto zwiększyła się liczba jego zwolenników. (Por. Larimer, Patrick Hamilton the first preacher and martyr of the Scotisch reformation, Edynburg, 1857; Józef. Kard. Hergenröther, Hamilton - bstwo w Kanadzie, (diocc. Historya powszechna Kła katolickieyo. XI, str. 201. Warszawa, 1903 roku). X. S. G.

Hamilton sir William, filozof szkocki, ur. w Glasgowie w r. 1788, † w Edymburgu w r. 1856, był od r. 1836 profesorem logiki i matafizyki w uniw. w Edymburgu. Początkowo był uczniem Reid'a i Dugalda Stewarta, lecz później uległ wpływom filozofii Humego i Kanta. Głosił teoryę relatywizmu poznania ludzkiego. H. wydał dzieła Reida i Dugalda Stewarta. Później ogłoszono drukiem jego Lekcyemetafizyki i logiki. Fragmenty filozofii H-a ogłosił drukiem Peisse w r. 1841. (Por. Blanc, Diction. de Philos. Paris 1907, 4-o, str. 622).

Hamma Frydolin, muzyk niemiecki, ur. w r. 1818 w Friedingen, był organistą w Meersburgu. Następnie przeniósł się do Palermo, gdzie dal się poznać z różnych utworów muzycznych na scenę teatralna. Gdy wybuchła rewolucya r. 1848, H. wziął w niej czynny udział; przeznaczony do zorganizowania muzyki wojskowej, H. ułożył hymn patryotyczny, który zjednał mu popularność. Po stłumieniu rewolucyi, udał sie wraz z generalem Mierosławskim do W. Ks. Badeńskiego; a po upadku jego armii do Szwajcaryi, a następnie do Stutgardu, gdzie osiadł jako profesor. — 2) Franci-szek brat poprzedniego, ur. w Friedingen w r. 1835, był nauczycielem muzyki w seminaryum i dyrygentem królewskim muzycznym w Metzu; dał się poznać swemi świetnemi kompozycyami na organy. Celniejsze utwory H-a są Liedersammlung für Gesangunterricht. 1867, 3 wyd. 1887; hymn "Domine salvum fac," wiele mszy łacińskich; zbiór pieśni klnych łacińskich p. t. "Sursum corda" 1880 r i w. inn. (Por. Vapereau, Dict. univ. des Contempor. Paris 1893, 4-o, str. 755; Keiters, Kathol. Literaturkalend. 1902, 16-o, str. 103).

Hammer Bonawentura, franciszkanin niemiecki, ur. wr. 1842 w Durmersheim, napisal m. i. Leben des hl. Franciskus. 1867; Leben des hl. Leonhard von Porto Mauritio. 1867; Pius IX, 1868; Der seraph. Führer. 1884; Catalogus Provinciae S. Joannis Bapt. 1886; Manna. 1888; Kirche, Schule

und Haus. 1890; Die Franciskaner in den Vereinigten Staaten. 1892; Bilder aus dem Leben Jesu. 1892; Die geheiligte Familie. 1896; Geschichte der kath. Kirche in den Verein. Staaten. 1897; Altar u. Opfer. 1897; Der Praktische Katholik. 1900, i.w. in. (Por. Keiters, Kath. Literaturkalend. 1902, 16 o, str. 104).

Hammerstein Ludwik o. T. J., ur. w r. 1832 w Gesmold pod Osnabrückem, ceniony pisarz apologetyczno-społeczny. Napisal m. i. Schulfrage 1876, 2 wyd. 1877; Erinnerungen eines alten Lutheraners. 1882: wyd. 4-te 1898; De Ecclesia et Statu. 1886; Edgar oder von Atheismus zur vollen Wahrheit 1886; wyd. 10-te 1901; Gegner Edgars und ihre Leistungen. 1887; wyd. 3-ie 1892; Betrachtungen. 1900—901, 3 tomy, wyd. 3-ie; Wienfried, oder das sozial. Wirken der Kirche 1889; wyd. 4-te 1895; Sincerus, ein protest. Theolog. Urkirche. 1890; wyd. 2-ie 1890; Gottesbeweise. 1891; wvd. 5-te 1899; Arbeiter-Katechismus, 1892; Die Jesuitenmoral, 1893, 2 wyd.; Das Christenthm, 1893; wyd. 3-ie 1900; Katholicismus und Protestantismus. 1894; wyd. 4-te 1901; Das kath. Ordenswesen. 1896; Kontrovers - Katechismus. 1901, wyd. 10-te; Glück, kathol. zu sein. 1897; wyd. 2-ie 1898; Charakterbilder. 1897-99, 2 tomy; wyd. 2 ie 1900; Zukunst der Religionen. 1898; Geistliche Lesungen für Priester. 1900; 2 wyd. 1901; Katholische Flugschriften zur Lehr u. Wehr; i w. innych. (Por. Keiters, Katholischer Literaturkalender. Essen, 1902, 16-0, str. 104). X. J. N.

Hammurabi, król Babilonu, prawodawca, żył w XXIII stuleciu przed Chr. Ekspedycya archeologiczna francuska r. 1902, pod kierownictwem de Morgana, znalazła w ruinach Suzy, niegdyś stolicy Elamitów, blok z dyorytu z wyrytym w piśmie ćwiekowem kodeksem praw władcy Babilonu Hammurabiego. Znakomity oryentalista O. Wincenty Scheil, dominikanin odczytał ustawy Hammurabiego i ogłosił je drukiem w przekładzie francuskim. Kodeks ten, według ogólnego mniemania specyalistów jest najstarszy z dotychczas znanych, a o jakie 600 lat dawniejszy od praw Moj-

żesza. Wszakże według ostatnich ba- sunek do ustawodawstwa mojżeszodań Hammurabi nie był twórca tego kodeksu, a tylko reformatorem już dawniej istniejącego prawa pisanego. – W niektórych punktach miedzy Prawem Mojżesza a Ustawami Hammurabiego zachodzi uderzające podobieństwo, na co niebawem po odcyfrowaniu kodeksu zwrócono pilna uwagę. Po sumiennych, gruntownych i bezstronnych badaniach, uczeni teologowie katoliccy, protestanccy i żydowscy, prawnicy i filologowie wywykazali, że prawo Mojżesza jest nierównie wznioślejsze i doskonalsze od Ustaw Hammurabiego i nosi cechy zupełnej samodzielności i autentyczności. Podobieństwa dadza sie wytłumaczyć tem, że jednemu i drugiemu prawodawstwu za podstawę służy prawo natury. Zaprzeczyć jednak nie można, że i o kodeksie Hammurabiego Hebrajczycy mogli przechowywać pewną wiadomość. - Co się tyczy samej osoby Hammurabiego, zdaniem historyków i filologów, jest wielkie prawdopodobieństwo, że Hammurabi to biblijny Amrafel, król Zeunaar, który, jak czytamy w księdze Rodzaju (14, 1 i nast.) z Aryochem królem Pontskim, Chodorlahomorem królem Elamu i Thadalem królem "Pogańskim" przedsięwział wyprawe przeciwko władcom Pentapolisu. Amrafel=Hamraphe(1)=Hammurabi (W jezykach wschodnich spólgłoski się często zmieniają na pokrewne, jak ph i b, a i samogłoski podlegają rozmaitym modyfikacyom); Sennaar jest to inna nazwa Babilonii czyli Babilonu (na kodeksie: Hammurabi, król Babilonu, a w księdze Rodz.: Amrafel, król Sennaar).

Literatura: Scheil, Textes élamitessémitiques, Paris, 1902; Lagrange, Le code Hammurabi (w Revue bibl. XII. 1903, p. 27-51; Civitta Cattolica XVIII(X) 1903, p. 143-155; H. Winckler, Die Gesetze Hammurabis, Leipzig, 1903; Jeremias, Moses und Hammurabi, Leipzig, 1903; Sam. Oelti, Die Gesetze Hammurabis und die Thora Israels, Leipzig 1903; H. Grimme, Das Gesetz Hammurabis und Moses, Köln 1903; Dr. D. H. Müller, Die Gesetze Hammurabis unh ihr Verhältnis zur mozaischen Gesetzgebung sowie zu den XII Tafeln, Wien, 1903; Toż samo dzieło w skróceniu po polsku: Mül-

wego jakoteż do dwunastu tablic, Stryj 1905 (Według Schorra przekład polski kodeksu w tem dziele zarówno co do ścisłości filologicznej jak i rze-czowej jest najlepszy wśród wszystkich przekładsw na języki europejskie); Ks. A. Szaniawski, Ksiega praw najstarsza w świecie. Kodeks Hammurabiego, króla Babilonu w "Kwartalniku Teologicznym," r. 1903 i nast.; M. Schorr, Państwo i społeczeństwo babilońskie w okresie t. zw. dynastyi Hammurabiego (około 2500—2000 przed Chr.) Lwów, Lwów, 1906; M. Schorr, Kodeks Hammurabiego a ówczesna praktyka prawna, Kraków, Nakład Akad. Umiejętn., 1907; Dhorme, Hammourabi - Amraphel w "Revue bibl. internat." 1908, str. 205-226.

X. A. L.

Hamon Andrzej Jan Marya ks. sulpicyanin, ur. w r. 1795 w Pas, wyświecony na kaplana w r. 1819, był profesorem dogmatyki w seminaryum w Parvżu, w Clermont Ferrand i Bordeaux. † w r. 1874. Napisal: Vie du cardinal Cheverus. Paris 1837 i nast.; Vie de saint François de Sales. Tamže 1854, i nst.; Traité de la Prédication 8-o, Clermont Ferrand 1846; Retraite. pastorales divers. 12-o, 2 vol; Médis tations à l'usage du clergé et des fidéles etc. 3 vol. in 12-o; 4 vol. in 18-o-Toż samo po polsku p. t. Rozmyśla-; nia na wszystkie dni roku do użytku kaplanów i osób świeckich. Kraków 1895, 8-a, t. 4; Notre Dame de France. Paris 1861-1866, 8 o, t. 7, i inne. (Por. Catalogue de la libr. Lecoffre. 1907, 8-o; Guerin, Dictionnaire des Dictionnaires. Paris, t. V, str. 169; Branchereau, Vie de M. Hamon. Paris 1877).

Hamon Jan doktór medycyny, ur. w Cherburgu w r. 1618, w 33 r. życia rozdał swój majątek ubogim i zamknał się w opactwie Port-Royal. Tu prowadził żywot umartwiony i oddawał się studyom naukowym nad OO. greckimi i łacińskimi oraz koncyliami i pisarzami klnymi. Napisal De la prière et des devoirs des Pasteurs. Paris 1689, 2 vol; Aegrae animae et dolorem lenire conantis pia in psalmum CXVIII der. Ustawy Hammurabiego i ich sto- Soliioquia. 1684: Explication du Cantique des Cantiques. Paris 1708, 4' vol. in 12 o; Explication de l'Oraison dominicale. Tamże 1735, i wiele innych pism, których wykaz dokładny podaje Richard et Giraud w swej "Bibliothèque." Dziela te zarażone sa jansenizmem. (Por. Glaire, Dictionnaire univers. des Sciences. 8-0, t. I. str. 982). X. J. N.

Hamy Alfred ks. T. J., współczesny, napisal: Album de 400 portraits (de membres de la Comp. de Jésus). Paris 1893, 8 v. in 4-o; Entrevue de Francois I avec Henri VIII à Boulognesur-Mer en 1532. Intervention de la France dans l'affaire du divorce. Paris, Gougy. 1898, in 8-o. (Por. Blanc, Répert. bibliogr. 1902, 8-o, str. 192).

Hanc igitur oblationem... tak się zaczyna modlitwa w Kanonie Mszy św., którą przypisują jedni 1 żowi Gelazemu, inni Leonowi W. Słowa: Diesque nostros in tua pace disponas atque ab aeterna damnatione nos eripi et in electorum tuorum jubeas grege numerari, dodane przez św. Grzegorza W. pża, a to z okazyi pomoru i wojen w Rzymie. Modlitwa ta w Kanonie zawsze jest jednakowa, z wyjatkiem W. Czwartku, wigilii i calych oktaw Wielkiejnocy i Zielonych Światek, kiedy nieco się odmienia we wszystkich Mszach, oprócz żałobnych. Przy pierwszym tej modlitwy wyrazie kaplan wyciaga rece tak, iż palec wielki ręki prawej powinien być zalożony na takiż palec lewej ręki, nad hostyą i kielichem i trzyma je aż do końca tej modlitwy. To rozciąganie rąk na podobieństwo ofiarujących kapłanów Starego Testam. (Exod. XXIX, 10; Levit. I. 4; III, 2) wyraża wskazanie postaci chleba i wina, do których zaimek hanc się odnosi. Takie rąk polożenie nad ofiarami we Mszy św. jest późniejsze, bo aż do XV w., jak widać in Ordine Romano, odmawiano ją z rękami podniesionemi albo pochyloną głową aż do oltarza. (Por. Amalar, Eclog. 29; Microlog. c. XIV, 6; Durand, lib. IV, c. XXXIX n. I; Bened. XIV, de Sacr. Mis. l. II, c. XIV, n. 5; Gavantus p. II, t. VIII, 223; Herdt, Sacrae Litur-Nojszewski, Liturgia Rzymska, Warszawa, 1903, st. 200).

Handel (Negotiatio). Już św. Pawel w liście do Tymoteusza przestrzega, aby ci, co poświęcają się służbie Bożej, "nie wikłali się sprawami świeckiemi (Tim. II, 4). Zbytnia bowiem troska o rzeczy doczesne łatwo spowodować może zaniedbywanie obowiazków, do których pełnienia słudzy Ołtarza z natury swego powołania sa przeznaczeni. Stąd też dażeniem Kościoła było zawsze ograniczać o ile możności udział kleru w H. Ponieważ jednak w dawnych czasach wie-lu kaplanów było żonatych, a Kościół nie zawsze był w stanie zapewnić im odpowiednie utrzymanie, przeto p. zwalal na prowadzenie H. w tych wypadkach, gdy to okazywało się niezbędnem dla zdobycia środków do życia (D. Grat.: c. 3, 4, Dist. 91). Późniejsze prawodawstwo kościelne nie wiele odstapiło od tej zasady, jakkolwiek z biegiem czasu krag dozwolonych rodzajów H. stopniowo zacieśniał się coraz bardziej. Decr. Greg. IX, lib. III, lit 50, c. I; Trid. ses. XXII cap. de Ref.). Po soborze Trydenckim z rozwojem missyj, powstających w różnych częściach świata, okazała się potrzeba specyalnych przepisów, mających na celu powstrzymanie missyonarzy od prowadzenia H. Prawa te, wydane przez Urbana VIII (1633), Klemensa XI (1669), Benedykta XIV (1741) i Klemensa XIII (1759), przez Piusa IX zostały potwierdzone w dekrecie Sw. Inkwizycyi 4 grudnia 1872 r. i do dziś dnia nie utraciły mocy obowiazujacej.

Według prawa kanonicznego istnieją

3 rodzaje H.

I) H. gospodarski (N. oeconomica), który uskutecznia się przez kupno rzeczy dla własnego użytku np. zboża do obsiania pola, choćby się ja potem jako niepotrzebną lub niedogodna. odprzedało z zyskiem. Tego rodzaju H., jako nieodłącznie związany z prowadzeniem domu i zarządem majątku czysto osobistego, czy kościelnego. (D. Greg IX, lib. III. lit. 50 cap. 1, 6; Schmalzgrueber, Jus eccles. univ. lib. III, lit-50 n. 10,17) dozwala się prowadzić klerowi, byle nie przybierał form, uwłaczających godności stanu kapłańskiego. (Const. Clemen. XIII "Cum primum" 27 giae Praxis, t. II. n. 90; ks. Antoni Sept. 1759; S. C. C. in caus. Faventin. 20 Novem. 1820 apud Lingen et X. S. G. | Reuss Causae selectae S. C. C.).

polegający na zakupie rzeczy dla ce- go rodzaju, t, j. gdy nabyta rzecz sprzelów użyteczności publicznej np. daje się w przetworzonej formie, prawo na potrzeby gminy, istytucyi dobroczyn- kanoniczne zakazuje go wtedy, gdy przenej etc. H. politycznego duchowieństwu prowadzić niewolno bez uzyskania dyspensy od Stolicy Św. (Schmalz. l. c. n. 13, 14) z wyjatkiem wypadków przez prawo przewidzianych, a mianowicie, kiedy zachodzi konieczność ratowania bliźnich w cieżkiej potrzebie, np. w czasie głodu, po pogorzeli lub t. p. I wtedy jednak należy się zwrócić do biskupa o pozwolenie, które ma charakter deklaracyi (sententiae declaratoriae),

nie zas dyspensy.

H. zarobkowy (N. lucrativa), który polega na zakupie rzeczy z zamiarem odprzedania jej (lub wy-miany na inną) z zyskiem. H. zarob-kowy może być uskuteczniany w dwojaki sposób: a) przez sprzedaż rzeczy w tym samym stanie, w jakim poprzednio została nabyta, np. gdy zboże, kupione w ziarnie, sprzedaje się też w ziarnie; b) przez sprzedaż rzeczy nabytej po jej uprzedniem przekształceniu za pomocą pracy ręcznej np. kiedy sprzedaje się chleb, wypieczony z kupionego zboża. H. zarobkowy pierwszego rodzaju prawo kan, zabrania prowadzić świeckiemu i zakonnemu duchowieństwu wszystkich stopni (a więc i minorytom i braciszkom zakonnym, (D. Greg. IX lib. III, lit. I cap. 15, 16; lib. III lit. 50 cap. 6; Trid. ses. XXII De Ref. cap I) tak, że ani osobiście, ani przez podstawione osoby, (Reg. 72 in 6-o; Bened. XIV Con. "Apostolicae servitutis" 25 Febr. 1741; Clem. XIII l. c.), ani dla własnej, ani dla postronnej korzyści, choćby nawet z pobudek miłosierdzia (Con. Urbani VIII "Ex debito" 22 Febr. 1633; Con. Clem. IX "Sollici-tudo" 17 Jun. 1669; decr. S. C. Inq. 4 Dec. 1872) uskuteczniany być nie może, o ile konieczność do tego nie zmusza. Przez konieczność zaś rozumieć należy brak środków do wyżywienia siebie lub swej rodziny. (Sporer Theol. mor. tr. VI c. 5 n. 102; Castropalau-, Theol. mor. tr. XVI disp. 4. p. § 3 n. 8). Lecz nawet i w tym wypadku do prowadzenia tego rodzaju H. na mocy cytowanej konstytucyi "Cum primum" wymagane jest pozwolenie biskupa.

II. H. polityczny (N. politica), Co się tyczy H. zarobkowego drugieróbka kupionej rzeczy dokonana zostala przy pomocy rąk najemnych (Schmalz. l. c. n. 18; Lingen et Reuss l. c. n. 119 sq.). Zakaz ten zatem nie odnosi sie do tego wypadku, kiedy sprzedaje sie: 1) rzeczy nie kupione, lecz własne, chocby nawet przez najętych robotników przerobione np. drzewo z własnego lasu, pocięte na deski; lub 2) rzeczy nabyte, lecz pracą osobistą przetworzone, bez udziału najemnika, np. posag własnorecznie wyrzeźbiony w kupionym marmurze (cit. const. "Cum primum;" S. C. C. 20 Nov.

1820).

Zasady powyższe stosują się również i do operacyj pieniężnych. A więc niewolno jest: zakupywać akcyj lub obligacyj w celach spekulacyjnych, by doczekawszy się zwyżki kursu sprzedawać je z zyskiem; wypożyczać innym pieniedzy dla prowadzenia gry gieldowej, zastrzegając sobie udział w zyskach stąd osiągniętych (cit. const. Ben. XIV et Clem. XIII; Resp. S. C. Inq. 15 April. 1885; Bened. XIV, De Synodo dioec. lib. X cap. 5 n. 7 sq.), kupować akcyj przedsiębiorstw, prowadzących ten rodzaj H. zarobkowego, w którym duchowieństwo uczestniczyć nie może, a więc trudniacych się sprzedaża, nabytych drokupna produktów, jak np. fabryki papieru, narzedzi rolniczych, wyrobów żelaznych, spółek spożywczych etc. (Const. Bened. XIV "Apost. serv."; S. C. Ep. et Reg. 30 Jan. 1846; Lemkuhl l. c.). Natomiast wolno jest pożyczać swoje własne pieniądze na procent, lub lokować je-bez zamiarów spekulacyjnych-w obligacyach uczciwych przedsiębiorstw, nie biorąc udziału w ich zarządzie, gdyż w ten sposób nie prowadzi się H. zarobkowego ani osobiście, ani za pośrednictwem osób trzecich. (Bellarini—Palmieri, Opus theol. vol IV p. 354; Lehmkuhl, Theol. mor. t. II n. 612).

Wolno jest wreszcie - z temi samemi zastrzeżeniami – kupować akcye tych przedsiębiorstw, których wytwórczość nie polega na sprzedaży nabywanych drogą kupna produktów, a więc np. akcye kolei żelaznych, kopałni etc. W tym bowiem wypalku akcyonaryusz będący zarazem współwiaścicielem przedsiębiorstwa, eksploatuje na spółke z innymi to, co mógłby eksploatować sam jeden, gdyby był wyłącznym właścicielem. (Resp. S. C. Inq. 15 Aprilis 1885; 17 Novem. 1875).

Duchowni, prowadzacy zabroniony przez prawo H., grzeszą śmiertelnie. (Reiffenstuel, Jus canonicum univ. lib. III lit. I De vita et hon. cler. n. 133), o ile ich nie tłumaczy konieczność, lub winy nie łagodzi błahość przedmiotu (parvitas materiae).

Ponadto podlegają następującym ka-

rom:

Ekskomunice ferendae senten-1) tiae nikomu nie rezerwowanej, jeśli po napomnieniu przez władze kościelną nie zaniechali występnego procederu. (D. Greg. IX, lib. III lit. 50 cap. 6; Schmalz. l. c. n. 31).

Moga być zawieszani w czynnościach kaplańskich, a nawet złożeni z urzedu i pozbawieni beneficyum. (D. Greg. IX, l. c. cap. 4.; S. C. C. in can. Amalphit. 6 Jun. 1840).

3) Majatek, pochodzący z H., po śmierci posiadacza przechodzi na własność Kamery Apostolskiej. (Const. Pii IV "Decens" 3 Nov. 1560; Const. Bened. XIV "Apostolicae serv."). Do restytucyi jednak - o ile majatek nie zostal zdobyty z krzywda innych lub o ile prywo nie zawiera specyalnego postanowienia w tym względzie-posiadacz i jego spadkobiercy obowiązani są w sumieniu dopiero wtedy, gdy wyrokiem sądowym restytucya jest im nakazana; albowiem pozbawienie majatku jest kara za przestępstwo, kara zaś w sumieniu obowiązuje nie wcześniej, jak po stwierdzenia winy przez sąd. (Schmalz. l. c. n. 33).

Zauważyć wszakże należy, że kary powyższe stosują się do osób, uprawiających H. jako proceder (Ojetti, Synopsie rerum moralium "Negotiatio"). Ktoby zatem raz lub dwa razy dopuścił się wykroczenia w tym wzgtędzie, ani nie popełni grzechu śmiertelnego. (Liguori, Theologia moralis, lib. III n. 831), ani w pojęciu prawa kanonicznego nie może być uważany za handla-

Japonii i Chinach (S. C. Inq. 17 Jan. 1883), do których wyżej wymienione kary stosują się nawet za jednorazowe przekroczenie zakazu prowadzenia H., wszystkie zaś towary, zyski etc. z tego źródła pochodzące ipso facto podlegaja konfiskacie. (Con. Urbani VIII "Ex debito" 22 Febr. 1633; Clem. IX Sollicitudo" 17 Jan. 1669; Decr. S. C. Inq. 4 Decem. 1872; S. C. P. F. 29 Mar. 1873). (Por. Ferraris, Prompta bibliotheca v. Clericus; Wernz, Jus constitutionis Eccl. cath.; Bargillat, Praelectiones iuris can.; Annibale, Summa theol. moralis).

X. J. G.

Handel świętościami ob. Świętokupstwo.

Handel u Hebrajczyków. Ziemia Chanaan i ze względu na swe położenie w centrum świata starożytnego, jakoteż i ze względu na swe płody najzupełniej nadawała się do prowadzenia handlu na szerszą skalę. To też Chananejczycy bardzo gorliwie się kupiectwem trudnili. Sama nazwa "Chananejczyk" stala się imieniem pospolitem, oznaczającem kupca. Co się tyczy Żydów, to zauważyć musimy, że prawo Mojżeszowe nie sprzyjało handlowi, zwłaszcza zewnetrznemu bo ten sprzeciwiał się nietylko utrzymaniu równości obywateli pod względem, majatkowym, ale i pociągał za sobą ściślejsze obcowanie z poganami, a więc i niebezpieczeństwo utraty wiary i zepsucia obyczajów. Handel wewnetrzny Zydzi początkowo prowadzili nietyle dla zarobku, ile z konieczności i dla wygo-dy. Zakon zabraniał im oszukaństwa w miarach i wagach (Lev. 19, 36; Deut. 25, 12). Handlarze wedrowni z rozmaitymi drobnymi artykułami chodzili z miasta do miasta, ze wsi do wsi. Napływ ludności w Jerozolimie w trzy główne swięta żydowskie był okazya do urządzenia większych targów. Prócz tego odbywały się w Jerozolimie targi tygodniowe, na które Tyryjczycy przywozili swe wyroby. – W późniejszych czasach Żydzi prowadzili i handel zewnętrzny, który najwięcej był ożywiony za panowania Salomona. — Handel zewnętrzny lądowy odbywał się na rza. (Reiff. l. c. n. 134). Wyjątek sta- Wschodzie jak i dzisiaj za pomocą nowia osoby, przybywające w charakte- karawan ("karawana" wyraz urobiony rze Missyonarzy w Ameryce, Indyach, z pers. wyrazu "karwan"). Karawany

handlowe miały swoich naczelników prze- ków do utrzymania w kupiectwie. wodników, służących, a niekiedy otrzy- wróciwsyy do kraju rodzimego nie pomywały i straż ochronną z żolnierzy, rzuadi już tego zyskownego zawodu. Po Liczyly czesto przeszlo tysiąc ludzi i rozproszeniu się do dzisiejszego dnia kilka tysiecy objuczonych towarami wielbłądów. Od Damaszku przez Palestyne szukaństwem jest głównem zajęciem Ży-prowadziły dwie główne drogi do Egip-dów. – Głównymi przedmiotami handlu tu. Jedna znajdowała się w Zachodnim wywozowego w starożytności u Żydów kraju Jordanu, szla brzegiem morza były: pszenica, miód, oliwa, balsam (1 Sródziemnego przez równinę Saron; dru-Reg. 5, 11; Es. 27, 17; Os. 12, 2); ga-we Wschodnim kraju Jordanu. W polowie drogi między Damaszkiem a purpura (z Fenicyi), złoto, srebro, kość Eufratem w puszczy Syryjskiej Salomon słoniowa, małpy, pawie i różnorodne założył dla bezpieczeństwa podróżnych drogocenne drzewa, zwł. almuggim = twierdzę Palmirę (hebr. Tadmor). Tu drzewo sandalowe (z krajów zamorskich). i owdzie po drogach rozrzucone były w późniejszych czasach dla popasu domy zajezdne obecnie zwane karawanserajami (wyraz perski karwanseraj = dom dla karawany). Karawanseraje sa to place czworokatne zamknięte wysokim murem. Do wewnętrznej strony muru przylega galerya kryta dachem. W galervi tei maja schronienie podróżni. Na placu pod golem niebem pozostają zwierzeta. Na środku placu znajduje się studnia albo cysterna.-Handel morski mimo usilowań nie bardzo się rozwinal u Żydów. Od morza bowiem Sródziemnego prawie zupełnie byli odcięci przez Fenicyan i Filistvýczyków. Dawid zdobył nad morzem Czerwonem porty Elat i Aziongaber (2 Reg. 8, 14). Wiadomo, że za Salomona z Aziongaber okręty kupieckie wypływały do Ophir (3 Reg. 9, 26-28; 10, 11; 2 Par. 9, 10), a na morzu Sródziemnem prawdopodobnie z Joppy (Jaffa) do Tarsys (3 Reg. 10, 22— Tarszys = Tartessus w Hiszpanii). Według Józefa Flawiusza Herod Wielki wybudował port w Cezarei Palestyńskiej (Jos. Antiq. XV, 9-6). Nigdy jednak Żydzi nie żeglowali samodzielnie, pomagali im Fenicyanie, którzy, jak wiadomo mistrzami byli w żeglarstwie. kny opis tyryjskich okrętów daje nam Ezechiel prorok (Esech. 27, 5-8) Okrętami tarsyjskimi (hebr. anijoth tharszisz) nazywano nietylko te, które chodziły do Tarsys uważanego w Piśmie świetem i u klasyków za najdalszy kraniec świata, ale w ogólności olbrzymie okrety. Żegluga w czasach starożytnych, ponieważ, nie znano kompasu, była przybrzeźna, to też podróże długo się ciągnely. - Podczas niewoli asyryjskiej i babilońskiej wielu Żydów szukało środ- i w Rzymie napisał: Laudate., Dixit

handel polączony często z lichwą i oprzywozowego: drzewo cedrowe, ryby, (Por. w tej Enc. oddzielne artykuły: Cło u Hebrajczyków, Miary i wagi, Monety).-(Por. Th. Ch. Tychsen, De commerc. et navigat. Hebr. ante exsilium babylon. (Comment. soc. reg. Gotting. 1808. XVI, p. 150 ss); L. Herzfeld, Handelsgeschichte der Juden des Altertums, Braunschweig, 1889: D. Parodi, La nautica nei libri santi, Geneva 1902; Kortleitner, Archaeologiae Bibl. summarium, Oeniponte, 1906 p. 249 et ss.; Trochon, La S. Bible, Intr. t. deuxième, Géographie et Archeologie Bibl, Paris 1901, p. 452 et ss; Enc. K. art. Handel; X. Godlewski, Archeologia Bibl.; Warszawa 1903, cz. II, str. 146-156). X. A. L.

Händel Jerzy Fryderyk, ur. 1685 w Halli nad Sala, od dzieciństwa czuł skłonność nadzwyczajną do muzyki, już w 8 roku życia grając na organach w Weissenfels postludyum własnego utworu zwrócił na siebie uwagę muzyków miejscowych, a zwłaszcza Kriegera, głośnego kompozytora oper, oraz księcia Jana Adolfa, za których porudą oddano H-a w opiekę Zachau'owi zdolnemu organiście. W rok potem H. napisał sześć sonat na dwa oboje i bas. W 1696 r. kurfirst Fryderyk III chciał wysłać H-a na studya do Włoch, ale H. spełniając wolę ojca, zrzekł się łaski swego władcy i wstapił na wydział prawny w Halli. Po ukończeniu studyów poświęcił się wyłącznie muzyce, w 1703 r. udał się do Hamburga i objął z Mathesenem dyrekcye tamtejszej opery. Tam napisal pierwszą swą operę Almira, potem Nerona. W r. 1708 udał się do Włoch

tempo e del Disinganno, a we Florencyi wystawił opere Rodrigo. Po trzechletnim pobycie we Włoszech H. wrócił 1710 r. do kraju rodzinnego, potem udal się do Londynu, gdzie 1711 r. wystawil opere Rinaldo, napisal Te Deum i Jubilate, dwanaście motetów religijnych Anthems i oratoryum Esther. W 1720 r. został dyrektorem opery w teatrze Hay-Market i napisał opery: Radamisto, Muzio Scevola, Floridante, Ottone, Flavio, Guilio Cesare Tamerlane, Scipione, Alessandro. Po kilku latach z powodu intryg spiewaków ustąpił z teatru i z Heideggerem założył nową akademię operową, dla której napisał Orlanda. Wkrótce znekany intrygami swych wrogów osobistych, zerwal z teatrem i poświecił się wyłącznie komponowaniu muzyki oratoryjnej. Po krótkim wypoczynku w Akwizgranie, powrócił do Londynu i napisal oratorya: Uroczystość Aleksandra, Izrael w Egipcie, Saul, Messyasz, Samson, Semele, Józef, Herkules, Juda Machabeus, Jozue, Zuzanna Salomon i wiele innych. H. umarł 14 kwietnia 1759 r. i pochowany w Westminsterze. Znaczenie H-a w dziejach muzyki zasadza sie na reformie przez niego dokonanej w muzyce oratoryjnej; wszystkie jego dziela cechuje melodyjność, natchnienie, orygi-nalność form, oraz drobiazgowe wykończenie pod względem technicznym. (Por. Mainwaring, Memoirs of the life of the G. F. H. London, 1760; Mattheson, G. F. H. Hamburg. 1761; Chrysander, G. F. H. Leipzig 1858-67; F. Volbach, G. F. H. w wydawnictwie Reimanna "Berühmte Musiker" Berlin 1898).

X, S, GHändler P. dr. ur. w r. 1873 w Weingarten (ks. Würtemberskie), napisal De

Mariae plenitudine gratiae secundum S. Bernardum abbatem Ecclesiaeque Doc-

torem. 1901.

Handmann Rudolf ks. T. J., ur. w r. 1841 w Wiedniu, naturalista i matematyk, napisal Eggers electromagn. Motor. 1879; Die menschliche Stimme und Sprache. 1887; Die fossile Conchylienfauna v. Leobendorf. 1887; Die Neoyenablagerungen d. öst.-ung. Ter-

Dns, La Resurczione, Il triomfo del riferars. 1896; Anleilung zum Ministerium 25. 1896, wyd. 3-ie; Allgemeine Einführung in die geistl. Uebungen, Salzburg 1899; Illsung, Verba vitae aeternae, Münster. 1901; Mikroskopische Salonpräparate. Münster. 1901; i inne. (Por. Keiters, Kathl. Literaturkalender. 1902, str. 104; Heimbucher, Bibl. des Priesters. Regensb. 1904, 8-0).

Haneberg Daniel, Bonifacy von, syn włościanina z Lenzfried pod Kempten, ur. 16 czerw. 1816 r. Od najmłodszych lat szczególnie umiłował studyum jezyków wschodnich, ucząc się hebrajskiego, syryjskiego, perskiego, etiopskiego, a nastepnie sanskrytu i chińskiego, przyczem na uniwersytecie w Monachium pilnie pracował nad filozofia i teologia. Bp. Hofsteler zachecal go do teologii mistycznej i od tej chwili ze szczególnem zamiłowaniem czytał dziela ś. Jana od Krzyża. D. 29 sierp. 1839 r. przyjął świecenia kaplańskie, poczem habilitował się jako docent przy uniwers monachijskim, gdzie wykładał Stary Test. W r. 1841 został nadzwyczajnym, a w r. 1844 r. zwy-czajnym profesorem i jako taki pracowal niezmordowanie 33 lat. Gleboka nauką i ujmującą dobrocią ściągał na prelekcye swoje licznych studentów, a dla wielu z nich był ojcem duchownym i dobrodziejem. Z jego pracą profesorską szła w parze działalność literacka. W r. 1841 napisal Die religiös. Alterthümer d. Hebräer, a w r. 1844 wy-dal Wstęp do Star. Testam. Oba dzieła opracowal na nowo i w r. 1869 oglosil jako Die religiös. Alterthümer d. Bibel. Studya językowe z czasem ograniczył do hebrajskiego i arabskiego, które były mu pomocne przy pracach nad teologia rabinistyczna. Rozprawy o tym przedmiocie wyglaszał w bawarskiej akademii umiejętności, której od r. 1848 został członkiem. Szczególne uznanie zdobyła k-iążka H-a p. t. Canones S. Hippoliti arabice e codicibus Romaniscumversione latina, annotationibus et prolegomenis etc. 1870 r. H. rozwinał także gorliwa pracę kapłańska; kazal co niedzielę i święto, sluchał spowiedzi i w ogóle spelniał różne funkcye pasterskie. Był nauczycielem i spowiednikiem na dworze m. i. późniejszego tiärbeckens. 1888; Die offizien des Thu- króla Ludwika II. Sam pokorny i grun-

townie pobożny, pedził żywot umartwio- otrzymał urząd kaznodziei katedralnego. ny i bogomyślny. Wstąpiwszy w r. 1850 do zakonu Benedyktynów w klasztorze ś. Bonifacego w Monachium, stał się wzorem dla swoich współbraci w ścislem przestrzeganiu reguly. W r. 1860 objął kierunek stacyi misyjnej w Algie-rze w Porto-Farino. Po trzech latach zmuszony był powrócić. Gdv Pius 1X powziął myśl zwołania soboru Watykań. skiego, wezwał H-a do prac przygotowawczych. Po ogłoszeniu dogmatu Nieomylności, poddał sie bezzwłocznie decyzyı soboru, chociaż przedtem jako teolog mial inne mniemanie. Ofiarowywano mu kilkakrotniestolice bpia, lecz sie wymawiał. Ostatecznie na wyraźne życzenie Piusa IX przyjął w r. 1870 bpstwo w Spirze. Wśród kleru dyecezyi wiekszość była jego uczniami, to też przylgneli wraz z ludem do niego calem sercem, co ulatwiało mu znojną pracą i osładzało przykrości wywołane kulturkampfem i walka ze starokatolikami. Niezmordowany w pracy pasterskiej, wizytował ustawicznie dyecezyę, podnosząc ducha wśród du-chowieństwa i wiernych. Na jednej z takich podróży zapadł na zapalenie pluc, skutkiem którego † 31 maja 1876 r., opłakiwany przez cała dyecezye. H. należał niewątpliwie do najznakomitszych oryentalistów i egzegetów współczesnych. Niezbyt obfita spuścizne swa literacka przypisać należy wytężonej pracy kaplańskiej i pasterskiej, która mu wiele zabierala czasu. Wiekszość uczonych rozpraw jego znajduje się w aktach bawarskiej akademii umiejetności, a także w różnych czasopismach teologicznych. Spis wszystkich prac H-a znajduje się w Zindera, Schriftsteller d. Benedictinerodens t. II, Regersburg 1880, III 1884. (Por. P. Schegg, Erinnerungen an D. B. v. Haneberg, München 1878 i Joham, D. B. v. Haneberg, Würzburg, 1874 r.).

Haner Jan biskup Norymberski (1544). Sprzyjał bledom protestantyzmu; później nawrócony bronil spraw Kościola katolickiego. Przeciw protestantyzmowi napisal Prophetia vetus ac nova, dzielo wspaniale, o należytem tłumaczeniu Pisma św.; De sincera cognitione Christi w 600 aksyomatach, również wielkiej wartości. Wydalony przez protestantów z Norymbergi, osiadł w Bamberdze, gdzie (Por. Hurter, Nomenclator. Tom IV).

Hangost Hieronim de, teolog francuski XVI w. Ur. w Compiègne, H-t byl profesorem Sorbony i kanonikiem w La Mans, tu † 1538 r. Zwalczał blędy Lutra w pismach: De libero arbitrio (Par., 1521); Antilogie contre les faux (hrists (1523); De possibili praeceptorum Dei observatione (1528); De academiis in Lutherum (1531)-rozprawia tu autor o pożytku sztuk pięknych i nauk-staje w obronie szkól wyższych i scholastyki; wydał też H-t: Livre de lumière évangelique pour la Ste Eucharistie (1534) i inne. (Por. La Croix du Ma-ine et A. du Verdier, Les Bibl. franç., Par., 1772, I, 376; VI, 97; Du Pin, Au-teurs ecclés., XIV, 159; W. W. t. V, k. 1496; Hurter, Nomenclator theologiae catholicae..., Oeniponte, 1899, t. IV, 1079; Buchberger, Kirchliches Handlexikon, München, t. I, 1907, k. 1848). X. C. S.

Hanimair Józef ks., nauczyciel gimnazyum i dyrektor konwiktu we Freistadzie, ur. w r. 1832 w Eberstallzell, napisal Hymni sacri in usum studiosorum, 1868: Die Phantasie und das Schöne. 1873; Geist, Kraft und Stoff. 1874; Bibel der natürl. Religion. 1887. (Por. Keiters, Kath. Literaturkalender. Essen 1902, 16-o, str. 105).

Hankiewicz Klemens filozof i filolog polski, ur. w r. 1842 w Nastasowie (Galicya), studya uniwersyteckie odbywał we Lwowie i Wiedniu, był sekretarzem i profesorem języka rusińskiego w Czerniowcach, i nauczycielem w gimnazyum w Przemyślu i Stanisławowie. Od r. 1886 emeryt. Z dzieł godne są zaznaczenia: Grundzüge der slavischen Philosophie. 1869; 2 wyd. 1873; Życie, pisma i systemat filoz. Br. Trentowskiego. Stanisławów 1870; Psychologia dla szkół średnich w języku ma-łoruskim. Czerniowce 1870; System akcentowania w języku sanskryckim, greckim i maloruskim. Tamże 1874; nadto pomieszczał swe rozprawy w "Archiv für schlavische Philologie." (Por. De Gubernatis, Dict. intern. des Ecriv. Florence. 1890, 4-o, t. II; Org., Enc. powsz. t. VI).

Hannapus albo z Hanops Mikolaj

ski w Jerozolimie, ur. w Hannapes ok. r. 1225, † w r. 1291 we Włoszech. Po wzięciu habitu był profesorem teologii, przeorem w wielu klasztorach, penitencvarzem w Rzymie. Mianowany przez Mikolaja IV pża patryarchą w Jerozolimie, później otrzymał tytuł legata aplskiego w Syryi, na Cyprze i w Armenii. Zostawił dziela: Virtutum vitiorumque exempla ex sacris Litteris excerpta. Tubingae 1533; Venetiis 1538, i w. innych wydań; Dicta salutis w "Dziełach" sw. Bonawentury, wyd. Mogunckie. 1609; Typicon de jejuniis Graecorum etc. manuskrypt znajdujący się w Bibl. paryskiej p. n. 5000. (Por. Echard, Script. Ord. Praed. I, 422 i nst.; Touron, Hommes ill. de l'Ordre de S. Dominique, t. I, 529 i nast.; Glaire, Dictionnaire; Schäfler, Handlex. der kath. Theologie. Regensb. 1883, 8-o, t. II). X. J. N.

Hannenberg Godfryd o. T. J., prusak z pochodzenia, ur. w r. 1680, wszedł do nowicyatu w r. 1698. Uczony ten zakonik był profesorem humaniorów, przez lat 5 filozofii w Toruniu i Lublinie, a przez lat 7 teologii. Specyalnie poświęcił się kaznodziejstwu; z gorliwością aplską walczył z protestantami pruskimi. † w w r. 1729 jako rektor w Kaliszu. Z pism polemicznych po łacinie i po niemiecku celniejsze są: Leicht und kräftiges Mittel Die unruhigen Gemüther zu stillen etc. 1721; Deus Maximus Unus et Trinus, sciens, volens etc. Posnaniae 1721, 8-o; Fünffzehen motiva, Welche Alle gutherzige Lutheraner etc. B. m. 1722, in 8-0; Theologia controversa etc. Posuaniae 1723; Siles silebis, oder Kräfftig - bescheidene Antwort etc. Brausberg 1727, in 12-o; Neü-Curieuses Prädicanten - Ceremoniale etc. 1724, in 12-0; Die wahre Religion derer Dissidenten in Polen. Braunsberg 1726; Paulus Jesu Christi Apostolus etc. Calissii 1727, in 8-o; Defensio Beatissimae Virginis Mariae contra nostrae tempestatis haereses etc. Tamże 1728 i w. in.; nadto wydano po polsku: Sama treść nauki chrześcijańskiej Katolickiej i t. d. Poznań 1722, 8-a, i inne. (Por. Sommervogel, Bibliothèque de la Comp., Bruxelles Weltpriester Frankreichs. 1882; An-1893, 4-o, t. IV, k. 68-72; Zaleski, dachtsübungen zu Ehren der hl. En-

dominikanin, ostatni patryarcha łaciń- Jezuici w Polsce. Lwów 1902, 8-o, t. III, str. 1104).

> Hannequin Artur, filozof współczesny, długoletni profesor historyi filozofii nauk w uniw. lyońskim. † w r. 1905. Napisal m. i. Introduction à l'etude de la psychologie. Paris, Mason, 1891, 16-o; Essai critique sur l'hypothèse des atomes dans la science contemporaine. Tamże 1896, 8-o; wyd. 2-ie 1900. Oprócz tego napisał "Wstęp" do francuskiego tłumaczenia "Krytyki czystego rozumu" dokonanego przez dwóch swoich uczniów. H. holdowal zbytnio krytycyzmowi, który komentował ze swego punktu widzenia. (Por. Blanc, Dictionnaire de la Philos., 1906, 4-o, kol 622; Tenže, Répertoire bibliogr. 1902, 8 o, str. 192).

> Hannibaldus de Hannibaldis z Molaryi Pochodził ze starożytnej rodziny; urodził się w Rzymie. W wieku młodym wstąpił do zakonu kaznodziejskiego. W Paryżu na uniwersytecie miedzy profesorami spotkal się ze św. Tomaszem, z którym łaczyły go bliskie stosunki; później objął stanowisko profesora po św. Tomaszu. Urban IV papież nadaje mu kardynalat. Napisal: Commentarium in 4 l. l. sententiarum przypisywane poczatkowo ś. Tomaszowi i dlatego znajdujące się w dzielach tegoż Doktora; jest to skrót komentarza w. Tomasza. Umarł w 1272 r. (Por. Hurter, Nomenclator, tom. IV).

Hanno św. ob. Anno II.

Hanon, hebr. Hanun, gr. 'Αννών lub 'Aνάν — syn Naasa, króla Ammonitów (II Reg. XIX, I, X, 1—2). Znieważył posłów króla Dawida; kazał im ogolić brody i poobcinać do polowy ubrania, podejrzewając, że nie przyszli z kondolencyą, ale w celu wyszpiegowania całej krainy Ammonitów. Dawid w celu zemsty wypowiedział Hanonowi wojne, obległ Rabbę, zdobył ją, rozbiwszy do szczetu wojsko Ammonitów. (II Reg. XI; I Par. XIX, 18).

Hansen Jan Jakób ks., ur. w r. 1840 w Akwizgranie, pisarz ascetyczny, autor bardzo płodny i czytany. Celniejsze dziela jego są: Leiden d. deport. gel. 1884; Heilskraft des Kreuzes. Herr und Diener. 1873; In Fran-1885; Waldner, Jesus, die Krone d. kreich. 1874; In Italien. 1877; Nie-Jungfrauen. 1891, wyd. 13-te; Blüten derlande. 1879; 1900, wyd. 2-ie; Ju-d. Andacht. 1895; Die Martyrer v. gendzeit. 1880, wyd. 4-te 1897; Stu-Picpus. 1895; Leben d. sel. Grign. de dienzeit. 1885; wyd. 2-ie 1894; Wilde Monfort. 1898; Jubiläumsbüchlein Kirschen. 1888; wyd. 5-te 1904; Dür-1901; Lebensbilder der hervorrag. Ka- re Blätter. 1889-90, 2 tomy; wyd. tholiken des XIX Jahrhund. 1901, i w. 3-ie 1895; Jesus von Nazareth. Preinnych. Nadto wiele tlumaczył z ob- digten. 1892, wyd. 2-ie; Wahre Kircych języków żywotów Świętych i wyboro- che Jesu. Predigten. 1897, 2 wyd.; Towych dzieł ascetycznych. (Por Keiters, leranz und Intoleranz. Predigten. Katholisch. Literaturkalender. Essen 1899, wyd. 2-ie; Messopfer, Beicht-u. 1902, 16-o, str. 105-106).

Hansiz Marek zaslużony w historyi narodu niemieckiego jezuita, ur. w r. 1693 w Völkelmarkt, przyjęty do Towa-rzystwa w r. 1698. Przez 4 lata uczyl w Gratzu filozofii i teologii moralnej, resztę życia poświecił studyom nad historya Kła w Niemczech. W Wiedniu, Neustadt, Klagenfurcie i w Rzymie pracował w bibliotekach i skrzetnie zbierał materyaly do swej wiekopomnej pracy Germania Sacra (Aug. Vindelicorum 1729). Dzieło to, owoc mrówczej pracy, wykazuje zdrowy krytyczny sąd autora; cel jaki sobie wytknął: "Laudare Deum et Sanctos, viros gloriosos" najzupelniej osiagnal. Dzieło to napisal za rada uczonego Bernarda Gentiloti. H. + w archiwaryusz opactwa Cystersów Lilien-Wiedniu w r. 1766. Z innych dzieł feld w dolnej Austryi, wielce zasłużony H-a zasługują na wzmiankę: *Modesti* ok. dawniejszej historyi Austryi, ojczy-H-a zasługują na wzmiankę: Modesti Taubengall Apologeticus Adversus stej dyplomatyki i numizmatyki, ur. w Umbras Oratii Melliti etc. Pragae 1723. in 8.0; Illustratio Apologetica Prodromi Episcopatus Ratisbonensis etc. wrześ. 1754. Z jego 49 dziel, dotyczą-Viennae 4755, 4-0; Analecta seu Col-cych przeważnie historyi ojczystej, wylectanea R. P. Marci... pro historia mienić należy m. i.: Fasti Campillien-Carinthiae concinnanda. Opus posthu- ses, Linz 1730-1745 r., zawierają dziemum. Pars I. B. m. 1782, str. 199; je opactwa, a zarazem książąt batenber-Pars I i II. Norimbergae 1793, 8 o, i skich. Płyty rysunkowe do ostatnich inne. Oprócz tego H. zostawił 18 to- dwóch tomów odnalezione zostały znamów manuskryptów odnoszących się pra- cznie później, i wraz z niemi powtórnewie wyłącznie do historyi Kła w Niem- go wydania dokonal bp. Pyrker z Erczech. Biblioteka cesarska w Wiedniu langen w Wiedniu 1818 r. Z wdzięczposiada 13 tomów tych MSS. (Por. ności dla dobrodziejów klasztoru napisał Sommervogel, Bibl. de la Comp. Bru-H. Grata pro gratiis etc. 3 t. Linz 1744 xelles 1893, 4-o, t. IV, k. 74-77; i 1748 r. Z zakresu numizmatyki wy-Stang, Historiogr. ecclesiastica. Frieb. dal Exercitationes faciles de num-Brisg. 1897, 12.0, str. 183; Hurter, Nomencl. liter. 8-o, t. III).

X. J. N.

Hansiakob Henryk ks. dr. filozofii ur. w r. 1837 w Haslach, autor wielu dziel literacko-społecznych. Napisal m. i. Die Grafen von Freiburg. 1867; ur. w r. 1812 w Pradze, uczył się od

Kommunion, Predicten, 1897, wyd. 2-ie: Wunden unserer Zeit. Predigten. 1897, wyd. 2-ie; St. Maria. Predigten. 1897, wyd. 2-ie; Unsere Volkstrachten. 1893; wyd. 4-te, 1896; Im Paradies. Tagebuchll. 1897: Kanzelvorträge. 1898; wyd. 2-ie 1903; Abendlaü-ten. 1899, 3 wyd.; In den Karthause. 1900, wyd. 3-ie; Der heil. Geist. Predigten. 1900; Der Sozialdemokrat kommt. 1900, wyd. 17-te; Zeit und Kirche. Freiburg 1904, i inne. (Por. Keiters, Katholisch Literaturkalender. Sozialdemokrat 1902, 16-o, str. 106; Heimbucher, Bibliothek des Priesters. Regenb. 1904, X. J. N.

Hanthaler Chryzostom, bibliotekarz i Marenbach 14 stycz. 1690 r., wstapil do klasztoru 1717 r. † w Lilienfeld 2 mis veterum pro tyronibus. Norimb. et Vindob. 1735—1753. (Por. Oester. Nationalencykl. Wien 1838; Wattenbach. Deutschl. Geschichts Quellen, II. 474).

Hanusz Ignacy Józet, filozof czeski,

r. 1831 w klasztorze premonstrateńskim w Strachowie filozofiii i teologii, w Pradze-prawa, w r. 1835 został adjunktem w uniwers. wiedeńskim, w 1838 r. prof. filozofii we Lwowie, w 1847 r.-w Olomuńcu. Był po rewolucyi lutowej współredaktorem, a następnie i rodaktorem "Dziennika Ołomunieckiego," w r. 1849 został powolany na katedrę filozofii do Pragi, w 1860 r. został bibliotekarzem przy uniw. tamże i tu † w r. 1869. Napisał: Die Wissenschaft des slavischen Mythus. Lemberg 1842; Handbuch der philosoph. Ethik, tamże 1846: Grundzüge eines Handbuchs der Metaphysik, tamże 1846; Handb. der Erfahrungsseelenlehre. Olmütz 1849, wyd. 3-ie; Handbuch der Logik. 1849, 2 wyd.; Geschichte der Philosophie von ihren Uranfängen bis unter Justinian, Olmütž 1849; Literatur des slav. u. deutsch. Sprichwörterwe-Prag. 1853; Zur Literatur u. Gesch. der slav. Sprachen in Deutschland. Wien 1858; Zur Glagolicafrage. Wien 1858; Das Schriftwesen u. Schriftthum der böhm sloven. Völkerstamme etc. 1867; Quellenkunde u. Bibliogr. der böhm. – slov. Literaturgeschichte v. J. 1348-1862. Prag 1868, i w. in, dziel i artyk, treści przeważnie archeologicznej i literackiej. (Por. Schäfler, Handl. der kath. Theologie, Regensb. 1883, t. II, 8-o, str. 240).

X. J. N.

Hanxleden Jan Ernest T. J., ur. w Ostercapell pod Osnabrückiem w roku 1681, wstąpił do zakonu w 1699. Udal się jako misyonarz do Malabaru i + w r. 1732 w Pashur albo Palur; pochowany w kle w Paxule, O, H, należy sie zasługa usunięcia nieprzezwyciężonych do jego czasów, dla europejczyków, trudności języka sanskryckiego; on to bowiem przy pomocy braminów i dziel, które pozostawił w rękopisach, doszedł do niebywałej biegłości w języku malabarskim i sanskryckim. Pozostały po nim pisma: Grammatica Granthamatica. 8-o, str. 50; Dictionarium Malabarico-Lusitanum. 4-to, kart 140: Dictionarium Samscredamico-Lusitanum etc. fol.; GrammaticaMalabarico-Lusitana; De tristitia B. M. V. carmen; Hymnus Ave Maris Stella metro Malabarico, i w. in. Manuskrypty

te znajdują się w Bibl. Propagandy w Rzymie. (Por. Sommervogel, *Bibl. de la Comp.* Bruxelles 1893, 4-to, t. II, k. 80-82). X. J. N.

Hap Kacper, bp sufragan poznański, żył w XVII w., ur. w 1563, był drem teologii i obojga praw; następnie archidyakonem, w r. 1615 bpem sufraganem poznańskim i bpem enneńskim. † w r. 1619.

Haphtara. Jest to ustep z Proroków odczytywany przez Żydów w synagodze w sabat, po odczytaniu wyjatku z Pentateuchu nazywanego Parascha. H. nazywaja Żydzi Ksiege Jozuego, Sedziów, dwie Księgi Samuela i dwie Królewskie, Izaijasza, Jeremjasza, Ezechiela i 12 proroków mniejszych. H. jest poniekad komentarzem na Parasche. Pod względem etymologicznym H. oznacza według jednych: zaprzestanie, zakończenie, koniec, ponieważ H-a kończy się publiczne czytanie słowa Bożego; albo też, i to prawdopodobniej, wedlug etymologii wyrazu, jak twierdza inni: odesłanie, rozpuszczenie, gdyż po skończeniu tego czytania lud rozpusz-czano do domów. (Por. Eliasz Levita, Tischbi; D. Guarin, Grammatica hebraica et chaldaica, t. II, str. 437 i nast., gdzie są obszernie traktowane różne kwestye odnoszące się do H. oraz spis każdej z nich w zestawieniu z odnośną Parascha).

Happel Otton ks., dr. teologii, kaznodzieja i nauczyciel religii w Kitzingena, ur. w r. 1866 w Wüstensachsen. (prow. Hessen-Nassau), napisał: Katholisches und protestant. Christenthum etc. Würzburg 1898; Der Prophet Habackuk erkl. Tamże 1900; Der Psalm Nahum kritisch unters. Tamże 1900 r.; Das Buch des Prodheten Nahum erkl. Tamże 1902. (Por. Keiters, Katholischer Literaturkalender. Essen 1902, 16-0, str. 106; Heimbucher, Bibl. des Priesters. Regensb. 1904, 8-0, str. 76 i 147).

Haran — gr. Χαρράν lub Χαρρά; łac, Carrae, Carrhae, Charra (por. Plinii V. 24,86; Dio Cassius 40,25) 1) miasto w Mezopotamii północnej. O niem wspomina się kilka razy w P. św. (Gen. XI, 31—32; XII, 4—5; XXVII, 43; XXVIII, 10; XXLX, 4). Do Haran przybył i

tam się zatrzymał na jakiś czas Abraham, gdy szedł z Ur Chald. do Chanaan. W Haran zamieszkał Nachor brat Abrahama. (Gen. XXIV, 10); tam szukal u swych krewnych schronienia, Jakób przed zemstą Ezawa. (Gen. XXVIII, 10; XXLX, 4); Ze względu na wygodną pozycyę – było na trakcie który prowadzi z Chaldei do Syryi i Palestyny — nad rzeczką Belikh, która wpada do Eufratu – Haran było ważnym punktem handlowym. (Ezech. XXVII, 23). Jakiś czas ta kraina należala do Abgara króla, którego stolica byla w Edesie. Stale Haran-kraina była pod panowaniem Babilonu. Mieszkańcy Haran używali języka aramejskiego, czcili bóstwa aramejskie, z których najslawniejsze - bogini księżyca - Ur Kasdim. W Haran zginał Crassus zwycieżony i zabity przez Partów. (Plinius, H. N., w 25; Por. D. Chwalson, Die Ssabien und der Ssabismus, S. Petersbourg, t. I. p. 301-471; Ritter, Erdkunde XI, 291; Fr. Vigouroux, La Bible et les découvertes modernes, ed. 6, t. I, p. 447 cs.; Diction. de la B, t. III, p. 424-427; E. Sachau, Reise im Syrien und Mesopotamien, 1883, p. 217; J. Döller, Geogr. u. Etnogr. Studien zu III - IV Buche die Könige, 1904, p. 307-310; H gen, Lexicon Bibl. t. II, p. 454-455. 2) Haran-syn Kalleba, urodzony z Efy, nalożnicy. (I Par. X. R. J.II, 46).

Harasiewicz Michał ks., oficyał kapituly grccko-katolickiej we Lwowie, żył w XIX w., napisal Annales ecclesiae ruthenae ad dioeceses ruthenas Leopoliensem, Premisliensem et Chelmensem. Leopoli 1863; Berichtigung der Umrisse zu einer Geschichte der Ruthenen, odb. z "Neues Archiv f. Geschichte," Wien, 1835, (Por. Finkel, Bibliogr. hist. polsk. Kraków 1906, 8-a).

Harbour Grace—bostwo w Nowej Zie mi (New Foundland) — dioec. Portus Gratiae. W 1713 r. Anglicy zdobyli Nową Ziemie; pod względem kościelnym zostala wtedy poddaną wikaryuszowi apostolskiemu w Londynie; 1784 r. dekretem Kongr. de Propaganda Fide erygowano tu prefekturę apostolska; 1795 r. – Wikaryat apostolski, a w 1847 r. bpstwo Saint-John. Wreszcie 1856 r.

bpstwo Harbour Grace, suffragania arcybpa St. John. Do dyecezyi H-r Grace należy część północna Nowej ziemi i część Labradoru. W 1906 r. liczono tu 32 tys. wiernych, 22 kapłanów świeckich, 54 kościoły, 85 stacyi misyjnych, 90 szkół katolickich, 2 zgromadzenia zakonne żeńskie. (Por. Cath. Dir.; Milw. 1906, II, 129; Werner, Orbis terrarum catholicus, Friburgi Brisg., 1890, p. 247—248; Buchberger, Kirchliches Handlexikon, München, 1905, t. I, k. 1849).

Harcoet Marya de, wybitna powieściopisarka francuska w duchu chijańskim, ur. w r. 1855 w Brest, córka uczonego hydrografa, znana nietylko z utworów pióra ale i z czynów chijańskich, prawdziwa bretonka, goraco przywiązana do wiary katolickiej. Powieści swe i nowele pisze przeważnie dla wieku młodocianego; celniejsze z nich są: L'Orphelin de Rochnivelen; La banque Hoffelman; L'epreuve de Paul; Une femme forte; Les pupilles de Madeleine; La boîte aux lettres de l'Enfant-Jésus: Le serment de Marcelle, i inne. Pisuje też nowelki do czasopisma dla dzieci "La Poupée modèle." (Por. Bethleem, Romans à lire etc. Cambrai. 1906, 12-o, str. 309).

Hardenberg Albert, predykant protestancki, apostata XVI w. Właściwie zwał się Rizaeus, pochodził z miasta Hardenbergu (w Hollandyi), ur. prawdopodobnie w 1510 r., nauki odbył w Groningen; w uniwers. w Lowanium i Moguncyi, gdzie został drem teologii w 1537 r. (czy też 1539). W tym czasie H-g zapoznał się z naszym Janem Laskim i podzielał z nim poglądy Zwingliusza. W 1542 r. Melanchton powo-lał H-a do Wittembergi, umieścił na dworze arcybpa kolońskiego, Hermana von Wiel, jako pomocnika w dziele reformacyi. H-g przebywal tu od 1544-1547 r., był przy boku Hermanna von Wied na sejmie w Spirze (1544 r.) i w Wormacyi (1545 r.), a w 1547 r. zostal H-g głównym predykantem w Bremie. W tym czasie w Bremie wybuchły spory między zwolennikami t. zw. starolu-teranizmu i stronnikami Melanchtona; w duchu staroluterskim Timann ogłosił dz. Farrago sententiarum consentiz części dyecezyi St. John powstało entium in vera et catholica doctrina

Zwingliusza, zbijał ubikwistyczne poglądy Timanna, czyli naukę o wszechobe-cności ciała Chrystusowego, przez co luterscy teologowie chcieli wytłumaczyć obecność Chrystusa Pana w Najśw. Sakramencie. Gdy zaś Timmann zyskał wiekszość zwolenników w Bremie, H-g musiał uciekać z miasta (1561 r.), jakiś czas spędził pod Oldenburgiem i tu pisal dziela. W 1565 r. zostal pastorem w Sengwarden, w 1567 r. przeszedi na toż stanowisko do Emden i tu † 1574 r. (Por. Gerdes, Hist. motuum eccl. in civitate Bremensi, Groning. et Brem., 1756; art. Waltego w Riednera, Zeitsch. für histor. Theol., 1864, 3...; Spiegel, A. Rizaeus Hardenberg, Bremen, 1869; tegoż w Hilgenfelda, Zeitschr. für wissenschaft. Theologie, XII, 1869, 85...: XXIII. 1880, 301...; Herzog-Hauk, Realencykl. für prot. Theol..., Leipzig, VII, k. 408...; W. W. t. V, k. 1500-1501; Buchberger, Kir chliches Handlexikon, München, 1907, t. I, k. 1849). X. C. S.

Harding Stefan trzeci opat w Citeaux, pochodzil ze znakomitej rodziny angielskiej; w mlodości wstąpił do słuźby wojskowej, następnie odbył podróż do Rzymu i wstąpił do klasztoru Benedyktynów St. Claude de Joux; zostawszy opatem w Béze, odnowił w tym klasztorze karność zakonną. Toż samo uczynił i w Citeaux, gdzie został w r. 1109 opatem po śmierci Alberika. Godność tę piastował do śmierci w r. 1134. H. polożył wielkie zasługi około podniesienia życia zakonnego Cystersów. Oprócz różnych zbawiennych zarządzeń i zwyczajów zaprowadzonych, za jego rządów ustalila się praktyka Komunii św. pod dwiema postaciami, który to zwyczaj zachował się w Citeaux do XV w. stale, gdy w innych opactwach cysterskich zachowywany był tylko, w niektóre święta, H. wprowadził też zwyczaj noszenia czarnego paska, który miał otrzy-mać od N. M. Panny. Praktyce tej zawdzięczał zakon wielką liczbę nowicyuszów, pociągniętych do zgromadzenia zakonnego wielką liczba łask duchownych, przywiązanych do tej praktyki pobożnej. (ob. art. Cystersi). H.

de coena Domini, H-g jako zwolennik kath. Theologie. 1883, 8-o, t. II, str. 241; Dalgairns, Der hl. St. H. Mainz X. J. N. 1862).

Hardouin Jan, uczony jezuita, ur. w r. 1646 w Quimper, wstapił do zakonu w 1660, uczył klasyków i retoryki i przez 15 lat teologii pozytywnej, † w r. 1729 w Paryżu. Był znawcą języków, historyi, numizmatyki; zresztą prawie wszystkie dziedziny wiedzy nie były mu obce, przytem jednak był to umysł paradoksalny; grzeszył hyperkrytycyzmem, który oburzał i ściągał na niego słuszne niezadowolenie i wywoływał polemiki, z których wprawdzie wychodził zwycięsko, niemniej przeto budził niesmak swymi apodyktycznymi sadami, i tak np. utrzymywał, że cała historya starożytna została ułożona w XIII w., że Eneida nie była utworem Wirgiliusza i t. d. W piśmie Athei detecti utrzymywal, że Platon i inne starożytne ówczesne sławne osobistości byli ateuszami. Nawet występował pko niektórym uczo-nym Towarzystwa Jezu-owego, posądzajac ich w dziele Reflexions importantes o kartezyanizm. Z pism H-a naczelne miejsce zajmuje pomnikowa praca Conciliorum collectio regia maxima seu Acta Conciliorum et epistolae decretales ac constitutiones summorum pontificum. Parisiis 1675-1715, 12 vol. in fol, zawierająca zbiór koncyliów od r. 1714. Prace te prowadzi w dalszym ciągu Collectio Lacensis. Z prac historyczno - numizmatycznych cenne sa: Nummi antiqui populorum et urbium. Parisiis 1681; Chronologiae ex nummis antiquia restitutae. Tamže 1696; Chronol. V. T. ad vulg. ver-sionem exacta et nummis antiq. illustrata. Tamże 1697. Oprócz tego opracował i uwagami wzbogacił cenne wydanie Historia naturalis Plinjusza starszego; Petavii opus de doctrina temporum etc. Antverpia 1705; Chrysost. epist. ad Caesarium monachum. Parisiis 1689, i inne. Po jego śmierci wyszły: Opera varia. Amstelod. 1763; Comment. in N. T., tamże 1742; Prolegomena ad censuram script. vet. Londini 1766. Zbiór prac H-a wyszedł p. t. Opera selecta. Amstelodami 1709-19. (Por. Schäfler, Handl. der uważany jest w zakonie Cystersów za kath. Theol. 8-o, t. I, str. 241-242; Swietego. (Por. Schäfler, Handlex. der Blanc, Dictionn. univ. de la Pensée. 1899, 4-0, str. 1339; Sommervogel, Bibl. de la Comp. t. IV, k. 84 i nast.). A. J. N.

Hardy Edmund dr., katolicki historyk i filozof, znawca literatury buddyjskiej, ur. w r. 1852 w Moguncyi, † w r. 1904 w Bonn. Studya teologiczne odbywał w Moguncyi, w Heppenheim, filozoficzne w Heidelbergu i Berlinie. W r. 1886 został prywatnym docentem, a później i profesorem filozofii we Fryburgu badeńskim, w r. 1894 profesorem nauki o religiach we Fryburgu szwajcarskim, następnie prywatnym docentem w Würcburgu i wreszcie od roku 1903 w Bonn, Napisal: Ozanam: 1878; Hamlet, eine Studie. 1881; Schliemann und seine Entdeckungen. 1882; Allgem. vergl. Religionswissensch. 1887; Der Buddhismus. 1890; Die vedisch-brahmunische Periode der Religion des alten Indiens. 1893; Paramatthadipani, being Dhammapala's Commentary on the Petavatthu. 1894; The Augustara-Ni-kaya. cz. III, V. 1898-900; Indische Religionsgesch. 1898; Dhammapala's Commentary on the Vimanavathu. 1901; König Asoka. 1991; Nettipakarana. 190; Buddha. 1903, i w. in. H. przyczynił się też do założenia w r. 1898 czasopisma "Archiv für Religionswissenschaften" do którego pisywał uczorozprawy. (Por. De Gubernatis, Dictionnaire internat. des Ecrivains du jour. Florence 1890, 4-o. t. II, str. 1143; Keiters, Katholisch Literaturkalender. Essen 1902, 16-o, str. 107; Buchberger, Kirchliches Handlexik. München 1907, 4-0, t. I. kol. X. J. N. 1850).

Harfa ob. Arfa.

Hariger ob. Heriger.

Haringen Michał, redemptorysta nie-miecki, † w r. 1887, pisarz teologii pa-storalnej. Z dzieł ważniejsze są: Leben des ehrw. Dieners Gottes Clemens Maria Hofbauer etc. Wien. 1878; Die Verwaltung des Bussacramentes. Regensburg 1851, wyd. 2-1e; Das h. Sacrament der Ehe. Tamże 1854, dzielo praktyczne i bardzo użyteczne. Oprócz tego opracował nowe wydanie teologii moralnej św. Alfonsa Liguori'e- ca na stolicy bpiej (1586-1653), maż go p. t. Theologia moralis S. Al- niezwyklej erudycyi, nazywany przez

phonsi. Ratisbonae 1879, 8 vol. in 8-o. W dzielach swych zaprowadził H. system znaków graficznych, którymi oznaczał stopień powagi różnych autorów piszących w kwestyach moralnych, tak, że na pierwszy rzut oka latwo się czytelnikowi oryentować w ocenie przytaczanych przez autora zdań i opinii. (Por. Bund, Catalogus auctorum. Rothomagi 1900, str. 73; Hurter, Nomenclator literarius theologiae. Oeniponte. 1895, 8-o, t. III, k. 1449).

Harkavy Albert (Abraham Jakowlewicz) oryentalista rosyjski, dr. filozofii, bibliotekarz biblioteki cesarskiej w Petersburgu, radca stanu, członek korespondent Akademii historycznej królewskiej w Madrycie i t. d., ur. w r. 1839 w Nowogródku (na Litwie). Studya od-bywał w Wilnie i Petersburgu, następnie wysłany został kosztem rządu za granicę w celu przygotowania się do nauczania historyi narodów semickich. Po powrocie w r. 1870 H. został mianowany profesorem w uniw., lecz po 2 lasach opuścił to stanowisko i przeszedł do Biblioteki cesarskiej na bibliotekarza. Z licznych prac naukowych wymienić należy La langue des Juifs en Russie. 1866; Notices historiques ct geographiques, tireés des sources russes et hébraiques. 1866-89; Essai sur les mots égyptiens de la Bible. 1870; Essai sur les mots assyriens de la S. Ecriture. 1870; Sur l'origine des noms Sem, Cham et Japhet. 1872; The collection of Samaritan Mss. at. St. Petersburg. 1875. Catalog der samaritanischen Handschriften in St. Petersburg. 1775; Notices biographiques sur Halevi, Samuel Ibn-Nagdilah et Saadiah Gaon. 1881-87; Neuaufgefundene Bibelhandschriften. 1884; Additions à l'histoire des Juifs de M. Graetz. 1883-86, i w. inn. dzieł i artykułów w czasopismach naukowych rosyjskich, niemieckich i hebrajskich. (Por. De Gubernatis, Diction. int. des Ecrivains du jour. Florence. 1890, 4-o, t. II, str. 1144).

Harlaeus Franciszek, dr. Sorbony, opat kłasztoru św. Wiktora, koadyutor krdla de Joyosa, a później jego następ-

współczesnych "bibliotheca vivens," przytem niezwykłej roztropności i gorliwości aplskiej pasterz. Na grobie jego w mauzoleum królewskiem w Ambazyi taki położono dwuwiersz: "Doctrina praestans, cathedrae sacra jura tuetur, Verbo pascit oves et scriptis fulminat hostem!" Z pism H-a zasługują na uwagę: Apologia Evangelii pro catholicis. Lutetiae 1625, in fol.; Observationes hi storicae et theologicae in epistolam ad Romanos. 1641, in 4-o; Statuta synodalia. Rothomagi 1647, in 8-o; Apparatus ad provinciale concilium. Parisiis 1651, in 4-0; De rebus Ecclesiae earumque regimine ac origine. Parisiis 1645, în folio. (Por. Bund, Catalogus auctorum. Rothomagi 1900, 8-0, str. 74). X. J. N.

Harlay nazwisko kilku książąt Kła we Francyi.

- Achilles bp St. Malo, ur. 1581 r. w Paryżu, był pierwiastkowo prawnikiem, wojskowym, a za Maryi de Medicis poslem w Knstpolu, gdzie troskliwa roztaczał opieke nad zamieszkującemi w Pera chijanami, W 1619 r. poświęcił sie stanowi duchownemu i został kapelanem królowej angielskiej, w r. 1626 powrócił do Francyi, a spełniwszy kilka misyj dyplomatycznych, w r. 1631 został bpem w St. Malo, gdzie całą duszą poświęcił się pracy nad dyecezyą, † 20 list. 1646 r. Podczas pobytu w Knst-polu nabył b. cenne rękopisy Biblii w jezyku hebrajskim, syrvjskim, arabskim i chaldejskim, oraz Pentateuch samarytański, które ofiarował bibliotece Oratorium w Paryżu. (Por. Gallia christ. XIV, 1014 i nst.).
- 2. Franciszek, arbp w Rouen ur. 1585 w Paryżu. Zostawszy arbpem 1616, otworzył we własnym pałacu szkole, a w zamku Gaillon drukarnię. Zwołał on dwukrotnie synod prowincyonalny, który wszakże nie doszedł do skutku, z powodu opozycyi parlamentu w Rouen. † 22 maja 1653 r. Gaillon. Z pośród jego pism, które wprawdzie świadczą o glębokiej uczoności, ale zarazem grzeszą niejasnością, wyróżnić należy Catéchisme des Controverses 1611. (Por. Pommeray, Hist. de archiv. de Rouen, Rouen 1667; Gallia christ. XI, 107 i nst.).

3. Franciszek de Harlay-Chanvallon arbp Paryża, bratanek poprzedniego, ur. w r. 1625, wielkich zdolności, jako młody kapian będąc deputowanym z dyec. Rouen do Assemblée du clergé, zwrócił na siebie uwagę swoim taktem i rozumem. Za zezwoleniem królowej stryj rezygnowal na niego arbpstwo 1651 r., którem zarządzał przez 17 lat, z wielką gorliwością i poświęceniem. W r. 1670 powołany został na stolicę paryską. Niestety, tutaj pragnac pozyskać laski Ludwika XIV uchybiał swojej godności bpiej, popierając roszczenia króla pko Stolicy aplskiej, zwłaszcza w sprawie Regale. H. był duszą zgromadzenia w 1682 i glowa pralatów, którzy oznajmili: "Le p. pe nous a poussé, il s'en repen-Ambitne nadzieje arbpa na godności świeckie spełzły na niczem, nato-miast król powierzył mu władzę nad klasztorami. Rozwinał on tutaj raczej świecka spreżystość administracyjna niż dbalość o karność kiną. Jakkolwiek współczesne pamiętniki, zwłaszcza pani de Sevigné, zawierają wiele przesady co do rozpustnego życia arbpa, nie mniej nie był on wolny od poważnych zarzutów; świadczy o tem list Fenelona do Ludwika XIV (Corresp. de Fenelon, Paris 1827, II, 341). Zewnętrzne w zakże obowiazki swoje wypełniał ściśle, dbał o karność i zachowanie przepisów kanonicznych wśród swego kleru. Na jego rozkaz dokonano rewizyi starego bre-wiarza paryskiego i poprawiono go pod wieloma względami, aczkolwiek nie zupełnie, co później odbiło sie na galikańskich książkach liturgicznych. H. † nagle 6 sierp. 1695 r. (Por. Legendre Eloge de Francois de Harlay, Paris 1695; tenže, De vita Franc. d. H. libri VI, Paris 1720). (Ch.).

Harless Gotlieb Krzysztof Adolf, teolog protestancki, ur. w r. 1806 w Norymberdze, studya wyższe odbywał w Erlangen, gdzie studyował filologię i teologię, habilitował się w r. 1828 w Erlangen, jako docent filozofii, był nauczycielem religii, historyi i hebrajskiego, oraz asystentem w wyższych klasach gimnazyum w Erlangen; w r. 1830 został docentem teologii przy uniwersytecie, a w r. 1834 profesorem teologii, w 1836 r. zwyczajnym profesorem i kaznodzieją uniwersyteckim. W roku 1838 założył

wraz z innymi czasopismo "Zeitschrift ki i działalności ks. Pottier'a, działacza für Protestantismus und Kirche.<sup>a</sup> Na-stępuie zajmował różne zaszczytne sta-nowiska; w r. 1852 wezwany przez króla Maksymiliana do Bawaryi, został prezesem królewskiego protestanckiego konsystorza. Gorliwy wyznawca protestantyzmu pozytywnego, dał się również poznać jako wybitny kaznodzieja. † w r. 1879. Z dzieł H. celniejsze sa: De malo ejusque origine. Erlangen 1828; De fide et revelatione. Norimb. 1830 r.; Die kritische Bearbeitung des Lebens Jesu von Strauss nach ihrem wisschenschaftlichen Werte beleuchtet. Erlangen 1837; De supernaturalismo gentilium. Tamže 1737 r.; Theologische Encyklopädie und Methodologie Nürnb. 1737; Christliche Ethik, Stuttg. 1946; Kirche und Amt nach luther. Lohre. Tamże 1853; Das Buch von den ägyptischen Mysterien. Mün chen 1858; wraz z Harnack'iem: Die religiös.-kircht. Bedeutung der reinen Lehre von den Gnadenmitteln. Erlangen 1869, i w. in. (Por. Schäfler, Handlexikon der kath. Theologie Regens. 1883, 8 o, t. II, str. 243).

X. J. N.

Harlez Karol de mgr., orientalista belgijski, profesor uniwers. w Lowanium, ur. w r. 1832 w Liége, pierwiastkowo poświęcił się nauce prawa, później jednak, otrzymawszy doktorat i zostawszy kapła-nem, oddał się nauce języków wscho-dnich i wkrótce zasłynął jako znawca tychże i powaga w rzeczach tyczących sie historvi religij. Jego rozprawa o naturze i pożytku studyów nad religiami czytana w "Parlamencie religij" w czasie wystawy w Chicago w r. 1893 zrobiła wielkie wrażenie. Z powaga specyalisty i znawcy swego przedmiotu występował zawsze w obronie tez chrześcijańskich o poczatku religii, o monoteizmie pierwotnym, o niższości religij falszywych itd. Występował też w imię zasad chijańskich, oparty na danych naukowych, pko Albertowi Reville i dowiódł, że Chińczycy pierwotni byli monoteistami; zwalczał teorye Jacolliota w książce Védisme, brahmanisme et christianis me. (Bruxelles, Société gén. de libr. cath. 1890, in 12-0). Bral też czynny udział w ruchu socyalnym i wraz z prof. Godfrydem Kurth'em bronil goraco nau- gal mu działacz społeczny i wydawca

spolecznego. Z licznych dzieł H-a zasługują na wzmiankę: przekład księgi świetej czcicieli Zoroastra Avesty p. t. Avesta, livre sacré des sectateurs de Zoroastre. Liège 1875-8, 3 vol. in 8-0; Grammaire pratique de la langue sanscrite. Louvain, Peeters, 1878, in 8 o; Manuel de la langue de l'Avesta: Grammaire, anthologie, lexique. Tamze 1879, 8-o; De l'exégèse et de correction des textes avestiques. Tamże 1883, 8-o; L'Ecole philosophique moderne de la Chine etc. Tamze. Soc. belge de libr. 1891, 4-o; Les Réligions de la Chine. Leipzig, Gérhard, 1892, in 8 o; Le livre des esprits et des immortels, essai de mythologie chinoise etc Bruxelles, Hayez, 1893, in 4-o; La Religion et les cerémonies impériales de la Chine moderne etc. Tamte 1895, in 4-o: Eysai d'anthropologie chinoise. Tamże 1897, in 8-o; wiele też przetłumaczyl i komentarzami opatrzył ksiąg chińskich. Był założycielem czasopisma "Museon" i współpracownikiem czasopisma "Université catholique," "Annales du Musée Gui-met" i t. d. W r. 1896 obchodzil H. jubileusz 25-io lecia swej pracy profesorskiej w uniwers. lowańskim. Z tej okazyi ofiarowano mu zbiór prac uczonych, wydanych w książce p. t. Recueil de travaux d'erudition offert à Mgr. Charles de Harlez etc. Leyde, Brill. 1896, in 4-o. H. + w r. 1899, (Por. Blane, Hist. de la Phil. t. III, str. 198 i nst.; Tenže, Dict de la Philosophie. 1907, 4-o, k. 622; Tenże. Répertoire bibliogr. 1902).

X, J, N.

Harmel Leon, socyolog katolicki i działacz społeczny, ur. w r. 1828 w Warmeneville. Położył wielkie zasługi około zjednoczenia wszystkich przyjaciół ludu na gruncie chijań-kim i ześrodkowania działalności patronów katolickich i wszystkich w ogóle ludzi dobrej woli pracujących nad reformą społeczną. W tym celu rozwinął energiczną działalność, biorac udział we wszystkich kongresach ludowych, robotniczych w Reims i gdzieindziej, tercyarzy franciszkańskich, kongresach zwołanych p. n. La Croix i t. d., w czem dzielnie dopomadzienników katolickich Féron - Vrau. Praktyczny wyraz swych prac społecznych dał we wzorowej fabryce zalożonej w Val-des-Bois, pod Reims, która jest typowym przykładem zjednoczenia patrona z robotnikami, kapitalu z pracą. Nie brakło H-i i przeciwników swej działalności i idei socyalnych i ekonomicznych, które jednak zwyciężył, wsparty i zachecony kilkakrotnie powagą St. Aplskiej; Leon XIII po ojcowsku do wytrwania na obranej drodze go zachecał i działalnosć aprobował. Z prac piśmiennych dał H.: Manuel d'une corporation chrétienne. Tours, Mame, wielokrotnie przedrukowany; La Démocratie chrétienne, Paris, Rondelet, 1895, in 32 o; Catéchisme du patron élaboré avec le concours d'un grand nombre de théologiens. Reims, impr. Monce, 1889, in 18-o; i w. innych broszur, rozpraw i konferencyj w kwestyach ekonomiczno - społecznych. (Por. Blanc, Histoire de la Philosophie. Lyon 1896, 12-o, t. III, str. 532; Tenže, Répertoire bibliogr. des auteurs. Paris 1902, 8-o, str. 194).

X. J. N.

Harmenopulos Konstanty, jurysta grecki, ur w Knstplu ok. r. 1320, † ok. r. 1380; był członkiem rady cesarza, Jana Kantakuzena, którego był krewnym. Po swoim ojcu otrzymał urząd kurapalaty; obdarzony przez Jana Paleologa tytulem sebasty, mianowany został następnie prefektem Tessaloniki i wielkim kanclerzem. (Por. Guérin mgr., Dictionnaire des Dictionnaires. Paris, t. V, fol., str. 182).

Harmonia Ewangelii ob. Ewangelii Harmonia.

Harmonia praestabilita czyli hypoteza harmonii naprzód ustanowionej, pochodzi od Leibnitza, za którym poszedl Wolf. Wielki myśliciel niemiecki widział całą niedorzeczność okazyonalizmu Malebranche'a i jego zwolenników i postawił nową hypotezę. Leibnitz zgadza się z Malebranchem w tem, że ani ciało na duszę, ani dusza na cialo nie działa; ale według Malebranché'a wszystkie stworzenia pozbawione są działalności, według L-tza zaś istoty stworzone dzia-

świat składa się z monad czyli prostych, niezłożonych substancyi, re majac poznanie i pożądanie (perceptio et appetitus) sa w sobie zamknię-Przeto dusza, monada wyższego rzedu i cialo, zbiór monad niższych, (Lutosławski, Seelenmacht, str. 76) działają niezależnie i na siebie nie wpływają, a że między czynnościami ciała i duszy istnieje zgodność, to harmonię tę ustanowił P. Bóg z góry. W każdej bowiem monadzie świata jest każda czynność koniecznem następstwem jej poprzedniego stanu. Jeżeli zaś czynności rozmaitych monad zgadzają się, to stad pochodzi, że Bóg połączył razem takie monady, których czynności są z sobą zgodne wzajemnie. Stosuje się to także do ciała i duszy, wchodzących w skład człowieka. Wszystkie czynnosci duszy wiążą się w szereg, w którym każda poprzednia koniecznie pociąga za sobna następna, a każda następna jest koniecznym skutkiem poprzedniej. Podobny łańcuch stanowia wszystkie ruchy ciała. Innemi słowy, jak wszędzie, tak tutaj praesens, według wyrażenia Leibnitza, est gravidum futuro. Lecz P. Bóg najmedrszy wiedział, które dusze, i które ciała z nieskończonej ilości dusz i ciał możliwych spełnia czynności i ruchy zgodne i dlatego takie tylko dusze i takie ciała połączył razem. Dusza przeto i ciało sa w każdym człowieku podobne do dwóch zegarów, wskazujących jednakową godzinę dlatego, że tak dokładnie są zrobione, iż raz nakręcone, chodzą jednakowo, jak długo istnieją. (Por. Systeme nouveau de la nat. § 14; Théodicée, Essai sur la bonte de Dieu p. I, § 62-67; p. II. § 188; p. III, § 291). Zwolennikami tej teo-ryi byli obok Wolfa, Hansch, Bilfinger i w. i. Natomiast zwalczali hipoteze L-a: Newton, Clarke, Lamy, Fcucher, Bayle, a przedewszystkiem O. Fortunat a Brixia O. M. Hypoteza harmonii naprzód ustanowionej 1-o, opiera się na fałszywym fundamencie t. j. na systemie monadyzmu i odrzuceniu czynności przechodnich (actio transiens). świat nie składa się z monad i że obok czynności wnętrznych istnieją także przechodnie, wykazują kosmologia i ontologia. 2-0, Sprzeciwia się świadomości. łać moga tylko wnętrznie, a nie oddzia- Któż nie doświadczył, jak rozmaitego ływać na zewnątrz siebie. Cały bowiem rodzaju wpływy zewnętrzne oddziaływu-

ją na nasze myśli, pragnienia i ruchy? chrześcijańskiej. Pismo uważali za szko-3-o, Usuwa substancyalną jedność czło-wieka. Wprawdzie L. powiada, że du-sza i ciało stanowią jeden osobnik czyli ci nie posyłali do szkół, a przed przyjedną osobę, atoli teorya jego jest w ra- jeciem komunii sprawowali uczte milości. żącej sprzeczności z powyższem oświad-czeniem. Bo jakże z duszy i ciała mo-że powstać jedna osoba, jeżeli dusza i udaje się do Ameryki pod wodzą Rapże powstać jedna osoba, jeżeli dusza i udaje się do Ameryki pod wodzą Rapciało nie wywierają na siebie źadnego pa. Pozostali w ojczyźnie poczęli głosić wpływu. Z hypotezy L-a wynika nasurowsze zasady od swych towarzyszy wet, że dusza i ciało nie potrzebują z za oceanu, zaprowadzili celibat, wyznajdować się na tem samem miejscu, że pierwsze może być w Krakowie, a drugie w Warszawie; będą one stanowiły jednego człowieka, byle między ich czynnościami panowala harmonia. 4-o, Obala wolną wolę, bo czynności duszy i ciała stanowia dwa oddzielne szeregi, w których każdy akt następny wypływa koniecznie z poprzedniego. 5-o, Prowadzi do idealizmu. Skoro dusza wykonywa swe czynności niezależnie od ciała, skoro otaczające nas przedmioty na nas nie działają i działać nie mogą, przeto nie mamy żadnego dowodu na to, iż naszym spostrzeżeniom odpowiada świat rzeczywisty. 6-o, Prowadzi do bezbożnych konsekwencyj, bo jeżeli wszystkie czynności duszy i ciała są koniecznem następstwem: a P. Bóg jest przyczyną harmonii z góry ustanowionej, to P. Bogu należałoby przypisać wszystkie grzechy ludzkie. (Por. ks. Dr. Kazimierz Weis, Psychologia, t. IV. Warszawa 1903, str. 27 i 43; ks. Józef Stanisław Adamski, Studyum o duszy ludzkiej. Lwów, 1901, str. 71; D. Mercier, Biblioteka Neo-Scholastyczna. Psychologia, str. 617 n. 228; Tilmannus Pesch S. J., Institutiones Psychologicae, Friburgi, Brisg. 1897; De Maria, Philosophia Peripatetico - Scholastica, Romae 1892, vol. II, p. 475).

Harmoniści, harmonici, sekciarze protestanccy z podkładem pietystyczno-komunistycznym, zwani też rappistami od Jerzego Rappa (ur. 1 list. 1757, um. 7 sierpnia 1847), ubogiego tkacza z Iptingen pod Maulbroun (Wirtembergia), ktory postanowił założyć nowy Kościół, aby odrodzić ducha pierwotnego Chrystyanizmu w wierze i życiu. Nauka jego zbliżona jest do chilijazmu (ob.). Wierzyli w blizki koniec świata, duch zaufanie członków gminy. W r. 1816

rzekali się mięsa. Rapp w Ameryce, wzrastając w środki, zakłada kolonie Harmony, New-Harmony i nakoniec Economy. Narazil na poważne straty materyalne harmonitów i stał się przyczyną niespokoju niejaki Bernard Müller, warchol, znany nad Menem w Offenbachu z tego, że prowadził wystawne życie jako Proli; myślał o założeniu powszechnej monarchii; ucieka, bojąc się skutków wytoczonego mu procesu, do Ameryki, gdzie zamieszkuje w Pittsbur-gu jako hrabia Maksymiljan de Leon i prorok tysiacletniego królestwa. Rapp przyjmuje przychylnie nowego proroka, który w r. 1833 opuszcza harmonistów. Ci ostatni od czasu śmierci Rappa coraz bardziej chyla się do upadku. (Por. Wagner (1833); Pflüger, Der Grossimperator des 1000 j. Reichs. B. M. J. Müller, Knortz, Die Christl. Kommunist. Kolonie der Rappisten (1892). X, H, P.

Harms z Claus, pisarz i kaznodzieja luterski, ur. 25 maja 1778 r. w Fahrstedt w Szlezwigu, syn młynarza, po skończeniu szkoly ludowej, został chłopcem mlynarskim, a po śmierci ojca służył za parobka u pewnego włoscianina. Czując nier rzezwyciężony popęd do nauki, wstąpił 1797 r. do szkoly łacińskiej w Meldorf, a w dwa lata później do uniwersytetu w Kielu, gdzie słuchał teologii. Tutaj panował wszechwładnie racyonalistyczny kierunek, któremu chwilowo ulegi H., lecz po przeczytaniu Schleiermachera "Reden über d. Religion" (Berlin 1899), zerwał z racyonalizmem. Złożywszy egzamina, chwilowo został nauczycielem, w r. zaś 1806 wybrany zostal na dvakona czyli drugiego kaznodzieję w Lunden. Talentem mowniczym i ujmującem obejsciem pozyskał sobie był dla nich źródłem wszelkiej prawdy sława jego tak urosła, że wezwano go

ś. Mikołaja. Tutaj w 300-tnią rocznicę wystąpienia Lutra ogłosił pismo p. t. Das sind d. 95 Thesen od. Streitsä-tze Dr Luthers theuren Andenkens. Kiel 1 u. 2 Aufl. 1817. Z tez tych 1-50 zwrócone sa pko zasadom odpadlej od luteranizmu religii rozumu; 51-62 pko zawierającej zasady racyonalistyczne "Altonaer Bibel," aprobowanej przez superintend. Adlera, a wydany przez pastora Funka; 63–74 pko racyonalistycznym pastor m i takimże rządom kła protest.; 75—95 przeciwko do-konywającej się w Prusach unii Luteranów z Kalwinami. Pojawienie się tego pisma wywołało formalną burzę w calych protest. Niemczech, nie mniej utrwalilo stanowisko H-a wśród prawo-To też ofiarowano H-owi wiernych. 1819 r. stanowisko ewangelickiego bpa w Petersburgu, a w r. 1834 zaproszono go na kaznodzieję kla ś. Trójcy w Berlinie. H. odmówił, a natomiast w r. 1835 przyjął obowiązki pastora przy kle ś. Mikołaja w Kielu. Straciwszy prawie wzrok H. złożył w r. 1849 urząd i umarł 1855 r. w Kielu. Protestanci nazywali H. "szlezwigskim ojcem kła.« Byl on niewatpliwie potężną dźwignią zmagającej się z racyonalizmem pra-wowierności protestanckiej. Spuścizna literacka H-a składa się przeważnie z kazań, modlitewników i moralno-religijnych broszur, które dotad zachowały wśród protestantów aktualną wartość. (Por. Dr. Claus Harms Lebensbeschr. v. im selber verfassel. Kiel, 2 Aufl. 1851; Baumgarten, Ein Denkmal für A. H. Braunschw. 1855; K. Schneider, Schleiermacher u. Harms, Bielefeld 1865). (Ch.).

Harms Fryderyk, profesor filozofii, ur. w r. 1819 w Kielu, studyował medvcynę a następnie filozofję, w r. 1842 habilitował się jako prywatny docent filozofii w Kielu, w r. 1848 został nadzwyczajnym, a w 1858 zwyczajnym profesorem filozofii, w r. 1866 i 67 rektorem uniwersytetu, a w 1873 r. został członkiem akademii w Berlinie. Napisal: Der Antropologismus in der Entwickelung der Philosophie seit Kant.

do Kielu jako archidyakona przy kle etc. Tamże 1862 r.; Abhandlungen ś. Mikołaja. Tutaj w 300-tnią rocznicę zur systematischen Philosophie. Berlin 1868; A. Schopenhauer's Philosophie. Tamże 1874 r; Psychologie, Logik und Ethik. Tamże 1877; Ue-ber den Begriff der Psychologie, Zur Reform der Logik etc., i w. in. W r. 1848 wydawał z Momsenem "Schleswig-Holst. Zeitung;" od r. 1864 byl jednym z najczynniejszych działaczów prusko niemieckiego stronnictwa. † r. 1880. Po śmizrci H-a wydano: Metaphysik 1885; Methode des akademischen Studiums. 1886, i inne. (Por. Schäfler, Handl. d. kath. Theol. t. II). X. J. N.

Harnack - nazwisko dwóch teologów protestanckich współczesnych. I) H-k Teodozyusz, ur. 1817 r. w Peters. burgu, był profesorem w Dorpacie od r. 1848 do 1853 r., przeniósł się na profesora do Erlangen (1853-1866), wrócił jednak do Dorpatu i tu od 1866 r. pracował znów na stanowisku profesora. W 1875 r. zrezygnował i † 1889 r. w Dorpacie. H-k pisał też dziela teologiczne, przeważnie zajmował się liturgią luterska. Wydal: Grundbekenntnisse der evang. luth. Kirche (1845); Liturg. Formulare (1872-1874); Praktische Theologie (2 t. 1877...); Lu-thers Theol.. (2 t., 1862–1888); Liturgik und Pastoraltheologie (1889), i in. - 2) H-k Adolf, syn poprzedniego, głośny dziś pisarz racyonalista; ur. 1851 r. w Dorpacie, był od 1876 r. profesorem w Giessen, a od 1885 r. w Marburgu, Rozgłos zyskał jako racyonalista, to też w 1888 r. sprowadzono go na profesora do Berlina, choć usilnie sprzeciwiała się temu Zwierzchność Ewangelicka Duchowna Berlińska. W 1890 r. został H-ck członkiem pruskiej Akademii Nauk. H-ch slynie jako badacz literatury i dziejów starochrześcijańskich. Wydal glosne Lehrbuch der Dogmengeschichte (3 t., 1886-1890; 3 wyd. Tübingen, 3 t. 1894-1897); to samo w streszczeniu Dogmengeschichte w cyklu Grundriss der Theolog. Wissen-schaften (4 Th., 3 B, Tübingen, 4 wyd., 1905). W pismach tych stronniczo, a więc niesprawiedliwie ocenia katolicyzm. Leipzig 1845; Prolegomena zur Philosophie. Braunschw. 1852; T. G. Fichte. bensbekenntniss (1892, 27 wyd. 1896); Kiel 1826; Die Philosophie Fichte's Geschichte der allehristl. Litteratur bis Eusebius. (3 t. 1893—1904); jest teczna bardzo do historyi Franciszkato raczej historya tekstów, jako wstęp nów praca; Annulium Ordinis Serado wydania OO, Kła greckich. Das phici, t. IX: Vita et acta B. Alberti Wesen des Christentums (1900, 30 a Sartiano. Lima limata concilis... tysiac 1902). Na pismo to katolicy od- omma fere ex hispanica, latine reddita powiedzieli krytyka w licznych dzielach, notis et scholis illustrata etc. Romae U nas pisal o tem prof. M. Straszew- 1673, in fol. (Por. P. Jean de S. Anski: Najnowsze dzielo Harnacka toine, Biblioth. univ. Francisc. t. I, (Przegląd Powszechny. Kraków, 1901 r.), t. LXX, str. 157... i w osobnej odbitce). Glosne też jest H-a dz. Mission und Ausbreitung des Chistent. in den ersten 3 Jahrh., (1902), omawialy je prace katolekie dość liczne. U nas ks. L. Lipke T. J. w dz. Nowe kierunki i idealy przyszłości. (Kraków, 1904, § XI, str. 265 i nast.). Od r. 1882 H-ch wydaje: Texte und Unters. zur altchristl. Litt.—dużo też pomieszcza monografij swego pióra. (Por. Herder, Konversations - Lexikon, 3 wyd., tom IV, Freiburg im Breisg., 1905, k. 163). X C. S.

Harney Marcin, dominikanin, ur. w r. 1634 w Amsterdamie, † w r. 1704 w Lowanium, zajmował w zakonie wybitne stanowiska i trudnił się nauczaniem. Jako glęboki teolog zwalczał z mocą jansenizm, którym zarażony był wtedy Kł. w Belgii. Przywiazany do Stolicy św., trzymał się ściśle jej dekretów i rozporządzeń wydawanych w sprawie jansenizmu. Z pism zasługuja na uwage: Epistola apologetica ad Rev. adm. P. F. Petrum de Alva et Astorga etc. Bruxellis 1664; L'Obeissance raisonable des catholiques des Pays-Bas, par rapport à la lecture de l'Ecriture s. en langue vulgaire etc. Anvers 1686 in 12-0; De Lectione gallicae Translationis Novi Test., Montibus impressa; De sacra scriptura linguis rulgaribus legenda rationabile obsequium Belgii catholici. 1692, in 12-o. (Por. Feller, Biogr. gener.; Glaire, Dictionnaire univ. des Sciences. 8-0, t. I, str. 986; Schäffer, Handl. der kath. Theologie. Regensb. 1883, 8 o, t. II, str. 245).

Harold Franciszek, franciszkanin, ur. w Limerick w Irlandyi, † w Rzymie w r. 1685. Był profesorem teologii w Wiedniu, w Pradze i w Rzymie w kolegium św. Izydora. Napisal Epitome Annalium Ordinis Minorum. Coloniae 1658; Romae 1662 i 1737-pożv-

str. 391; Salmon, Traité de l'étude des conciles. str. 256 i 615).

Harpesfield (Harpesfeldius) Mikolaj, historyk angiel., był prof. greckiego jęz. w Oxfordzie, a od r. 1554 archidyako-nem w Canterbury. Za królowej Maryi pracował gorliwie nad przywróceniem katolicyzmu, uwieziony natomiast za Elżbiety pod 23 latach † w więzieniu 1582 r. H. napisal Historia anglicana eccles, a primis gentis susceptae fidei incunabulis ad nostra fere tempora deducta, którą Ryszard Gibbon wydał w Douai 1622 r. Przeciwko centuryatorom magdeburskim, oraz Foxowi i in. anglikanom opracował wielkie dzieło polemiczne Dialogi sex contra sum-mi ponificatus, monasticae vilae, sanctorum, sacrarum imaginum oppugnatores et pseudomartyres. Wydal je Alanus Copus 1565 r. w Antwerpii. (Por. Anth. a Wood, Athenae Oxonienses London 1813, str. 491).

Harphius Henryk (de la Harpe) ob. Henryk Harpius.

Harris James, filozof i gramatyk angielski, ur. w r. 1709 w Salisbury, † w 1780 w Londynie. Pracowal nad estetyką, etyką, a zwłaszcza nad filozofia mowy. Opracował Gramatykę powszechną, przełożona na język francu-ski przez Thurot'a, z rozkazu Dyrektorvatu p. t. Hermès ou Recherche philosophique sur la grammaire universelle. 1751; nadto napisal Argumentu filozoficzne, w których idae śladami w-kazanymi przez Arystotelesa w jego "Kategoryach" usiluje na podstawie pojeć macierzystych i pierwszych pryncypiów ducha ludzkiego dać odprawę materyalizmowi, ateizmowi i fatalizmowi. (Por. Blanc, Dict. de la Philosophie. 1907, 4-o, k. 623).

Harrisburg - bpstwo w St. Zjednoczo nych Ameryki Pln. (dioec. Harrisburgensis). Dyecezya ta powstała z cześci bpstwa Filadelfii w 1868 r., jako suffragania metropolii w Filadelfii (ob. art. Filadelfia). Dyecezya H.g zajmuje cześć stanu Pennsylwanii; w 1906 r. liczyła 51,547 wiernych, 58 kościołów, 12 misyi; 78 kapłanów świeckich, a 4 zakonnych; 2 zgromadzenia zakonne meskie, 11 żeńskich. (Por. Werner S. J., Orbis terrarum catholicus, Friburgi Brisg., 1890, p. 230; Cath. Dir., Milw., 1906, I, 357—360; Buchberger, Kirchliches Handlexikon, München, 1907. t. I. k. 1854).

Harrison Fryderyk, filozof i przedstawiciel kła pozytywistowskiego w Anglii, ur. w r. 1831. Zasady swe szerzył sło-wem i piórem. Głosił on filozofję ludzkości, zasadzającą się na moralności i zaparciu się społecznem. Jakkolwiek był zwolennikiem pozytywizmu, odszedł jednak na wielu punktach od nauki Comte'a, a przez to zbliżył się do innych systemów pozytywistowskich. Zachował jednak różne przepisy i ceremonje religijne, a mianowicie kult prywatny i sakramenta pozytywistowskie; dla siebie np. urządził prywatna kaplice, W r. 1881 Lafitte ogłosił H-a duchownym zwierzchnikiem pozytywizmu angielskiego. H. napisal Nouveau calendrier des grands hommes - jest to zbiór zawierający życiorysy 598 typowych postaci ludzkości, jakoby świętych pozytywistowskich. (Por. Elanc. Dictionnaire de la phil. Paris 1907, 4-0; Tenze, Histoire de la phil. Paris 1896, t. III, str. 384). X. J. N.

Hart (Hardt), Herman van der, znakomity oryentalista, samodzielny badacz i zbieracz źródeł, odnoszących się do historyi Kościoła. Urodzony w r. 1660 w Melli, miasteczku ówczesnego biskupstwa Osnabrückiego. W r. 1683 broni na uniw. w Jenie rozprawy: "De gemino Judaeorum Messia." Karany za skrajny racyonalizm przez dwór brunszwicki grzywnami, następnie przywrócony do łaski, umiera w późnym wieku (1746), jako prorektor uniwersytetu w Helmstadzie. Herman van der Hart należał do najwykształceńszych Iudzi swojego czasu. Pozostawił bardzo wiele dzieł, a mianowicie około 300 w najrozmaitszych ga-łęziach wiedzy. Najważniejsze jednak jego dziela należą do dziedziny filologii wschodniej. Do takich należą Brevia

menta. Helmst. 1691; Syriacae linguae fundamenta, ib. 1694. Zapatrywania jednak jego na pokrewieństwo języków wschodnich polegało na falszywych podstawach, przypuszczał on mianowicie, że wszystkie odłamy języków semickich dadza się wyprowadzić z greckiego. Większa zasługe położył van der Hart przez napisanie wielkiego dziela o soborze w Konstancyi, pod tyt.: Magnum oecumenicum Constantiense concilium de universali ecclesiae reformatione, unione et fide, Francof. et Lips. 1695-1700, w 6 wielkich tomach. Procz tego napisal: Autographa Lutheri aliorumque celebrium virorum ab anno 1517 usque ad annum 1546, reformationis aetatem et historiam illustrantia, 3 voll. Brunsv. et Helmstad. 1690—1693; Historia literaria reformationis, Francof, et Lips. 1717 r.; dzieła tego ciąg dalszy w 18 tomach pozostał w rękopisie; Concilium Basileense w 20 tomach, które również nie jest dotad drukowane. X. A. Kw.

Hartenstein Gustaw, filozof, ur. w r. 1808 w Plauen. Po odbyciu studyów uniwersyteckich teologii i filozofii w Lipsku, został prywatnym docentem w r. 1833, w r. 1836 profesorem filozofii w Lipsku; w r. 1859 opuścił katedrę profesorska i przeniósł się do Jeny. Był zwolennikiem szkoly Herbarta. Napisal: De Archyte Tarentini fragmentis philosophicis. Lipsiae 1833; De philosophiae methodo logicae legibus adstringenda etc. Tamże 1835; Die Probleme und Grundelehren der allgemeinen Metaphysik. Tamże 1836 r.; Ueber die neusten Darstellungen und Beurtheilungen der Herbart'schen Philosophie. Tamże 1838 r.; De psychologiae vulgaris origine ab Aristotele repetenda. Tamże 1840 r.; Die Grundbegriffe der ethischen Wissenschaften. Tamze 1843 r.; De materiae apud Leibnitium notione etc. Tamže 1846 r.; Darstellung der Rechtsphilosophie des Hugo Grotius. Tamze 1850 r.; De notione juris et civitatis, quas B. Spinoza et Th. Hobbes, proponunt etc. Tamže 1856 r.; Ueber Locke's Lehre von der menschlichen Erkenntniss in Vergleichung mit Leibniz, Kritik derselben. 1861 r., et solida hebraeae linguae funda- i inne. Oprocz tego wydawał dziela Kanta (1838 i 1867), Herberta (Lipsk pisana, służyła za podstawę Adryanowi 1841 r. i nast.; 1850 r. i nast., w 12 Krzyżanowskiemu do opisu sporów pot.).—(Por. Schäfler, Handlexikon der kath. Theologie. Regensb. 1883 r., XVII w. (Krzyżan., Dawna Polska). t. II, str. 245 i 246).

Hartford - bpstwo w St. Zjednocz. Ameryki Póln. (dioec. Hartfordiensis). Dyecezya H-d obejmuje stan Connecticut, należący dawniej do dyecezyi Bostońskiej. W 1843 r. erygowano bpstwo H-d, od r. 1875 — sufraganie arcybpa | Bostonu. W 1906 r. liczono tu: 315 tys. wiernych (na 760 tys. akatolików); 266 kosciołów i kaplic, 15 stacyi mi-syjnych, 275 kapłanów świeckich, 40 zakonnych; 9 meskich, a 20 żeńskich zgromadzeń zakonnych. (Por. Werner S. J., Orbis terrarum catholicus, Friburgi Brisg., 1890 r., p. 229; Cath. Dir., Milw., 1906 r., I, 361 - 371; Buchberger, Kirchliches Handlexikon, München, 1907, t. I, k. 1854).

Hartknoch Krysztof, historyk polski, ur. 1644 we wsi Jablonka, w Prusiech Wschodnich, syn ubogiego ślusarza, który widząc zdolności w synu, pracował na jego wykształcenie, um. 1687 r. w Toruniu. W r. 1662 rozpoczyna studya teologiczne w Królewcu, których jednak dla braku funduszów nie kończy, zosta-je nauczycielem domowym na Litwie, od r. 1665 rektorem szkoly ewangelic-kiej w Wilnie; w r. 1667 przenosi się do Gdańska, daje lekcye w domu prywatnym i zajmuje się badaniem dziejów Pomorza, Zmudzi. Rezultaty swych badań zamieszcza w dziele: Selectae dissertationes historicae de variis rebus historiae Prusicae, 1679, jest to zbiór 19 rozpraw, oddzielnie przedtem drukowanych, a odnoszących sie do dziejów starożytnych Prusaków, ich języka, wiary, obyczajów; w tym też czasie wydał Staro-pruskiego kroni-karza z XIV w. *Kronika Piotra Du*sburga (Lipsk 1679). Od r. 1678 był 1842 r., b. oficer artyleryi pruskiej, profesorem gimnazyalnym w Toruniu. dziełem swoim Philosophie des Unprofesorem gimnazyalnym w Toruniu. Tu napisał pierwszą treściwa historyę polską: Respublica Palonica duobus libris illustrata etc. (Jena 1678, 2 wyd. 1687; 3 wyd. 1697; 4 wyd. 1698). Prace dzieli na dwie części, podaje dzieje i prawa narodu polskiego; dzielo bezstronne. Preusische Kirchen-Historie (Frankfurt 1686 r.), stronniczo na- znana w swej istocie, niewyczerpana w

Alt und neue Preussen (1694 Frankfurt) jest co do treści zbiorem wspomnianych rozpraw w języku łacińskim, uzupelnionych późniejszemi studyami, X. H. P.

Hartley Dawid, lekarz i filozof angielski ur. w r. 1705, † w 1757 r. Wyznawał sensualizm i jako taki jest uważany za poprzednika psycho-fizyologów współczesnych. Usiluje on najdoskonalsze objawy duchowe człowieka wytłumaczyć za pomoca kojarzenia wrażeń zmysłowych. Wyrażał przekonanie, że przy rozwoju nauki o kojarzeniu pojęć okaże się, iż wszystkie pojęcia umysłowe biora poczatek ze zmysłowych wrażeń i że nie są one niczem innem tylko drganiem nerwów. Mimo jednak tak wyraźnie materyalistowskich zasad H. wyznaje nieśmiertelność duszy, wolna wolę i istnienie Boga. Sprzeczne te teorye wygłasza H. w dziele swem Spostrzeżenia nad człowiekiem, jego układem, obowiązkami i nadziejami. 1829. (Por. Blanc, Hist. de la Philos 1896, t. II, str. 201).

Hartmann Antoni Teodor, teolog protestancki i oryentalista, ur. w r. 1774 w Düsseldorfie, w r. 1811 został profesorem teologii w Rostocku, † w 1837 r. Napisal: Asiatische Perlenschnur. Berlin 1800 i nast. 3 tomy; Die Hebräerin am Putztisch u. als Braut, Amsterd. 1809 i nst.; Wanderungen durch die bibl.-asiat. Literatur. Brem. 1808—20; Thesauri linguae hebraicae e Mischna augendi Partii I-III. Rostock 1826. (Por. Schäfler, Handlexikon der kath. Theologie. Regensb. 1883, 8.o., t. II, str. 246).

Hartmann Edward, ur. w Berlinie berwussten — filozofia pierwiastku nieświadomego-wydanem w Berlinie 1869 r., zjednał sobie niesłychane powodzenie i rozgłos w Niemczechi po za granicami Niemiec. E. † 1906 r. Ateuszowskie systematy nowożytne, podobnie jak i starożytne na miejsce Boga stawiają naturę; nieswych objawach, jest ona początkiem i zdobędzie dla swoich jednostek szczęście końcem wszechrzeczy, ich rodzicielka i grobem. H. na miejsce natury stawia nia), tak i świat nowożytny ludzi się, coś nieświadomego siebie (das Unbeże swoją pracą zgotuje szczęście dla wusste) jakiś nieświadomy, bezwiedny, a wszechpotężny i wszechmądry dzenia). W przyszłości nie widzi H. pierwiastek, który w nas i po za nami działa wszystko i jest wszystkiem. Wszystko co jest, zarówno świat zewnetrzny jak i duchowe nasze życie, jest tylko kombinacyą różnych aktów woli i wyobrażenia ślepego owego się będą złudzenia, jakiemi się poją jeszpierwiastku, który sam o sobie nic nie cze ludzie i coraz wieksza liczba jednowie, nie wie zatem czego chce i ja- stek dochodzić będzie do poznania nę-kie są jego wyobrażenia. Pierwiastek dzy istnienia. Jak jednostka przebywświata, a zarazem jest światem sa-mym. H. w tym bezwiednym pierwiastku widzi podniesienie godności Istoty Najwyższej; świadomość bowiem ustana jej dolegliwości,-za nicestwem, i osobistość jest tylko, jego zdaniem, cechą istot skończonych, które nie mając intuicyjnego widzenia, skazane są na Pojecie Boga osobowego nazywa H. uprzedzeniem chrześcijańskiem i antrowszechwiedną i myśląca, ale jest najciemniejsza i nic o sobie niewiedzaca. (Allwissende Unbewusste). Świadomość: ny jest odpowiedni do tego środek mechaniczny, gdzie jest centrum nerwowe, zwój nerwowy, mlecz pacierzowy a mianowicie mózg, w ktorem ma miejsce bezpośrednio znana nam świadomość celem rozwoju pierwiastku bezwiednego. Świadomość jest nieszczęściem. Wydo-

pozaświatowe (drugie stadyum złudzenic lepszego jak w przeszłości. Im dalei świat rozwijać sie będzie, tembardziej bedzie się rozmnażało nieszczeście, gdyż tembardziej wydoskonali się świadomość, a zatem coraz wiecej rozwiewać bezwiedny jest twórca i zachowawca szy szereg złudzeń tęskni już nie za świata, a zarazem jest światem sa- szczęściem, lecz za odpoczynkiem w pokoju, tak i ludzkość cała zateskni z czasem jedynie za ową chwilą, w której do którego ma wrócić. Dla jednostki wywodzi ztad H. jako obowiązek nie samobójstwo, jakby logicznie wnosić nadochodzenie do wiedzy drogą refleksyi, leżało, ale zupelne oddanie się życiu. Oczywiście rada H-a jest niedorzeczna, skoro zacheca człowieka do dźwigania ciepopatycznem. Najwyższa Istota H-a, jest żaru życia w nadziei na unicestwienienie, do jakiego w każdej chwili mógłby on dojść przez samobójstwo. Jakiż bowiem cel według H·a rozwoju świata? budzi sie dopiero tam, gdzie wytworzo- Wyswobodzenie wyobrażenia z wiezów woli, zmuszenie woli do tego, aby sie sama zniosła. Ponieważ wola sama przez sie tego zdziałać nie jest w stanie, przeto pierwiastek bezwiedny przez dobicie sie do świadomości nadaje ślepej woli ludzka. Swiadomość wszakże nie jest treść taka, iż ona sama własną dzialalność swoją przeciwko sobie zwraca, u-bezwładnia się, uznaje nicestwo istnieskonalenie świadomości polegające na nia i wszelkie istnienie obraca w nicewykształceniu umysłu, poteguje nie-stwo. To zniesienie woli i unicestwieszczęście, pozbawia bowiem złudzeń, nie istnienia jest hartmanowskiem zbaktóre za obecne nieszczęścia obiecują wieniem świata. H. przyznaje się tylko, lepszą przyszłość i tem słodszą dolę że nie wie, kiedy i jakim sposobem to człowieka. Złudzeniem jest życie przy- zbawienie nastąpi, przez które zakończy szłe. Jednostka jest tylko zjawiskiem się proces cały i świat; czy na zawsze? przelotnem; śmiercią kończy się zupel- H. nie rozstrzyga. Ponieważ "bezwienie istnienie jednostki; powstaje tylko dne" niema žadnej pamieci, przeto mo-pierwiastek bezwiedny, który życia po- żliwa jest rzeczą, iż możliwość woli zaświatowego nie potrzebuje, bo nie ma jeszcze sie zdecyduje na wole, z czego świadomości; pozostaje tedy zawsze tem znowu wynika nowa możliwość, że prosamem, czem był zawsze. Dzieje ludz-kości przedstawiają dla H-a trilogie odbywać i że w przyszłości nieraz odby-złudzenia. Jak świat starożytny ludził wać się będzie. Tak tedy nicość stoi sie, że zdobędzie dla siebie szczęście do- na początku rozwoju swiata i nicość jest czesne (pierwsze stadyum złudzenia), kresem tego rozwoju. Jakim to jednak tak świat chrześcijański ludził się, że dzieje się sposobem, że z niczego po-

wstaje coś, że z czegoś powstaje nic, że czych ma tej filozofii nadawać pozór, że tego jego Bóg nie może być czemś in-nem jak "bezwiednem," ponieważ nie można mu przypisywać materyi, a zatem i możliwości ruchów mózgowych. Że jednak świat jest, a jego zjawiska wskazują na mądrość najwyższą, przeto dla H a występuje on jako "wola" stanowiąca rzeczywistość, i jako "wyobrażenie" stawiające je z najwyższą mądrościa. W dwóch pierwszych częściach swego dziela, będących właściwie tylko przygotowawcza praca do trzeciej części, obejmującej sam system, H. zbiera zręcznie fakta z dziedziny natury, a na-stępnie ducha ludzkiego, i faktami tymi dowodzi, że wszedzie ma miejsce wola dążąca do pewnego celu, a zatem rozumne wyobrażenie, ale jak wola, tak i wyobrażenia te zarówno są nieświadome, bezwiedne. Fakta wszystkie nagromadzone przez H-a okazują, że katolicka filozofia ma zupełną słuszność, gdy uczy o dążeniu i pożądaniu tkwiącem w istotach organicznych i gdy w życiu organicznem oprócz czynnika materyalnego, z jego procesami mechanicznymi. bronila zarazem czynnika idealnego. Ale niedorzecznem jest twierdzenie H a, że wyobrażenie, o jakiem mówi, jest wyobrażeniem rozumowem, a pożądanie owo organiczne i zwierzęce jest wolą.—Summa nauki H-a jest:  $B \acute{o} g - g luchy$ , martwy bałwan; świat -- samą nędzą, a odkupieniem nicestwo.-H. w swojej filozofii połączył błędy panteizmu, buddaizmu i gnostycyzmu. — Są w tej filozofii H-a i prawdy, ale to nie są jego, lecz stare prawdy chrześcijańskie, jako to: że celowość panuje we wszystkich królestwach natury, że wrodzone człowiekowi dążenie do szczęścia nigdy na tym świecie nie znajdzie swego zaspokojenia, że myśl nieskończonego postępu jest niedorzecznością. Filozofii H-a nie można uważać za dzielo oryginalne, jest ona grubym synkretyzmem, jest próbą połączenia monizmu Spinozy z pessymizmem Schopenhauera; znaczna ritismus, ib. 1885; Aesthetik, Berlin, zaś ilość powtrącanych uwag przyrodni- 1886; Lotze's Philosophie, Leipzig

bezwiednie wytwarza świadomość i dzia- jej rezultaty zdobyte są metodą indukła z najdoskonalszą odpowiedniością do cyjną. Niema tu potrzeby wskazywać celu, tego H. nie objaśnia. Rozwiąza- na wszystkie biędy, na dowolne twiernie zagadnienia polega na tem, że idea- dzenia, na niejasne pojęcia, na falszywe lizuje materyę, a materyalizuje ducha; analogie i nielogiczne wnioski, za pomodla tego bez materyi, bez funkcyi móz- cą których H. taką masę sprzeczności gowych niema u niego świadomości; dla zebrał w pewien system. Sam H. nie bardzo te wielkie cele swego pierwiastku bezwiednego szanuje, kiedy twierdzi, że daleko lepiej by było, gdyby świata nie było. I miałby racye najzupełniejszą w tem zdaniu, gdyby filozofia jego była prawda. Wogóle z filozofii H-a zalatuje tchnienie śmierci, i rozpasany racyonalizmem rozum bredzi jak w konaniu; myśl, poddana slużbie sofistyki, występuje tu jako wlasny swój grabarz, a po utracie wszelkich nadziei, złorzecząc Bogu i wszelkiemu bytowi, rozpacz gasi pochodnie. Z drobniejszych prac H-a zasługuje na wzmiankę dzielo: Die Selbstzersetzung des Christenthums u. d Religion der Zukunft, Berlin 1874, gdzie H. wypowiada wyraźnie, że celem dzisiejszej walki w Niemczech przeciwko Kościołowi jest wytępienie Chrystyanizmu, który się przeżył i z nowożytną oświatą pogodzić się nie da. Przeżycia się Chrystyanizmu autor dowodzi obszernie na protestantyzmie, który krytykuje z wielką silą logiki. O katolicyzmie mówi H. z wielką nieznajomością rzeczy. System H-a ze swoja aureolą chwały jest upokorzeniem rozu-mu ludzkiego i sprawiedliwa karą za niedorzeczności i bezbożności, których tenże rozum dopuścił się w szkole materyalistycznej. Dzieła H: Ueber die dialektische Methode. Berlin, 1868; Schellings positive Philosophie, als Einheit zwischen Hegel und Schopenhauer, Berlin, 1869; Gesammelte phi losophische Abhandlungen, zur Philosophie des Unbewussten, Berlin, 1877; Kritische Grundlegung des transscendentalen Realismus, Berlin, 1873, wyd. 3, 1886; Neokantianismus, Schopenhauerianismus und Hegelianismus, ib. 1878: Phänomenologie des sittlichen Bewusstseins, ib. 1879; Religions-philosophie, ib. 1880; Die Krisis des Christenthums in der modernen Theologie, ib. 1888; Philosophische Fragen der Gegenwart, Leipzig, 1885; Der Spi-

1888: Das Grundproblem der Erkenntnisstheorie ib. 1889; Die Geisterhypothese des Spiritismus und seine Phantome ib. 1891; Geschichte de Methaphysik, ib. 1896-98. Wydania zbiorowe: Gesammelte Studien und Aufsätze, Leipzig, 1866; wyd. 3-e 1888; Ausgewählte Werke, ib. 1885-90. (Por. ks. Maryan Morawski, Filozofia i jej zadanie. Kraków, 1899; Przegląd katolicki, 1874 r., str. 91, 113; 1875 str. 337; E. Blanc, Histoire de la Philosophie, Paris, 1896, t. III, p. 288, n. 797; Ks. Dr. F. Gabryl, Neotyka, Kraków, 1900, str. 139; S. Meyer, Weltelend und Weltschmertz, ein Rede gegen Schopenhauer und Hartmanns Pessimismus, Bonn, 1872; G. C. Stiebeling, Naturwissenschaft gegen Philosophie, eine Widerlegung der H-schen Lehre vom Unbewussten, N. York, 1871; J. Volkelt, Das Unberwusste und der Pessimismus, Berlin, 1873; G. Uphaes, Kritik des Erkennens, Monaster, 1876: Meinländer, Kritik der H-schen Philosophie des Unbewussten, Berlin, 1877; O. Köber, Das philosophische System, E. v. H.s, Berliu, 1884; O. Plümacher, Der Kampf ums Unbewusste, Berlin, 1890).

N. S. G.

Hartmann — 1) Jan ks, profesor akademii w Monastyrze, ur. w r. 1829 w Herbigshagen, napisal De contractu matrimonii. — 2) Filip ks., dziekan w Worbis (Prusy), ur. w r. 1845 w Dingelstaedt, liturgista, napisal Repertorium rituum. 1901, wyd. 9-te. (Por. Keiters, Kathol - Literaturkalender. Essen, 1902, 16-o str. 108).

Hartung Kacper ks. dr. teologii i filozofii, ur. w r. 1838 w Unterpleichsfeld, filolog i teolog, napisal: De proconsulatu Ciceronis Cilic. 1868; Röm. Auxiliartruppen am Rhein. 1879—74, 2 tomy; Der Protagonist in Sophokles, Antigone. 1878: Septuaginta—Studien. 1885; Der Prophet Amos. Komment. 1898. (Por. Keiters, Katholischer Literaturkalender. 1902, 16-a, str. 108).

Hartzheim Józef ks. T. J. ur. w Kolonii w r. 1694, przyjęty do Towarzystwa w r. 1712, został drem teologii, profesorem humaniorów; wezwany do

Medyolanu uczył tam języków wschodnich. Po powrocie do ojczyzny był profesorem filozofii i teologii oraz rektorem w Kolonii, gdzie też † w r. 1763. H. znany też był jako wybitny kaznodzieja i kierownik dusz. Zasłużył się bardzo swemu narodowi pracując nad historva kla kolońskiego, a nadewszystko monumentalna praca Concilia Germaniae. (Coloniae 1759-63, 5 vol.), której wartość jeszcze wiecej podnosza uwagi i krytyczne objaśnienia i rozprawy dodane do dziela. Z innych prac godne sa wymienienia: Sanctis Physicis, Et Hexameri interpretibus... xystema Physices peripatetico-catholicum defendendum etc. Coloniae 1729. 4-0; Sanctis Philosophis omnibus philosophiam ... propugnandam etc. Tamże 1730, 4-o; De initio Metropoleos Ecclesiasticae C. C. A. Agrippinensium disquisitio etc. Tamže 1732, in 4-0; Sancto Davidi Regi, Prophetae... Theses natas etc. Tamže 1738; Sancto Paulo Apostolo... Dissertationes etc. Tamže 1739: De jure naturae et gentium ex historia sacra V. et N. Test... Tamže 1752, in fol.; Inscriptionis Hersellensis Ubio — Romanae explanatio etc. Tamže 1747; Bibliotheca Coloniensis etc. Tamże 1747, fol.; Historiae Nummariae Coloniensis etc. Tamże 1747, in 4-o; Dissertatio critica qua comparantur inter se Testes affirmantes et negantes catholicam fidem etc. Tamże. 4.o. i inne (Por. Sommervogel, Bibliothèque de la Comp. Bruxelles. 1894, 4-o, t. IV, kol. 126—132; Stang, Historiographia ecclesiast. Frib. Brisg. 1897, 16 o. str. 182). X. J. N.

Haruspices ob. Aruspices.

Hasak Maksymiljan, budowniczy niemiecki, ur. w r. 1855 w Wansen, napisal Gross St. Martin u. St. Aposteln zu Köln. t897; Wie schafft man Ornamente? 1897: Die Geschichte der deutschen Buldhauerkunst im XIII Jahr. 1899; Die romanische u. die gotische Baukunst, Der Kirchenbau. (Por. Keiters, Kath. Literat. Kalender 1902, 16-0, str. 108).

Hase Karol August, teolog protestancki, ur. w r. 1800 w Steinbach (Saksonia), po odbyciu studyów teologicznych w Lipsku, Erlangen i Tybindze został pro- sał Machen die Kirchenwände den fesorem w Lipsku, następuie w Jenie Christen? 1897; Die Encyklika über objal katedre teologii i historyi kluei. Z powodu należenia do towarzystw tajnych został aresztowany i więziony parę miesięcy w fortecy. Kilkakrotnie odbywał podróże do Włoch w celach naukowych. Z licznych dziel H. godne są zaznaczenia. Des alten Pfarrers Te-stament. Tüb. 1824; Gnosis oder Gnosis oder ewang. Glaubenslehre für die Gebildeten. Leipzig 1827—29, 3 tomy; Das Leben Jesu. Tamže 1829; 1865, wyd. 5-te; Kirchengeschichte. Tamže 1834; 1867, wyd. 9-te; Die evangelisch.-protest.-Kirche des deutsch. Reiches. Leipzig 1852, wyd. 2-ie; Neue Propheten. Tamże 1851; 1861. wyd. 2-ie, i inne. (Por. Schäffer, Handl. der kath. Theol. Regensb. 1883, 8-o; Vapereau, Diction. univ. des Contemp. 1893, 4-0, str. 763). X. J. N.

Hasert Konstanty ks., ur. w r. 1851 w Bunzlau, napisal Antworten der Natur auf die Fragen: Woher die Welt? Woher das Leben? Thier u. Mensch, Seele. 1898, wyd. 4-te; Antworten der Vernunft auf die Fragen: Wozu Religion, Gebet u. Kirche? 1897, wyd. 2-ie; Was ist Christus? 1901, wyd. 2-ie; Was ist der Mensch? 1902. (Por. Kath. Literat. - Kalender. 1902, 16-o; Heimbucher, Biblioth. des Priesters. 1904, 8-o).

Haskowski Jędrzj ks., penitencyaryusz katedry krakowskiej, doktór obojga praw, kanonik kolegiaty św. Jerzego w Krakowie; żył w XVII w. Napisał Animadversiones circa lectionem Martyrologii Romani in recensendis et pronunciandis, suo loco et tempore, Regni Poloniae Patronis etc. Cracoviae 1649, in 4-o; nadto przetłumaczył z jezyka włoskiego na łaciński Observationes circa cerimonias Missae etc. 1642, in 12-o, dzieło przypisane ks. Janowi Tarnowskiemu archidyakonowi krakowskiemu. (Por. Wiszniewski, Hist. lit. pols. Kraków 1857, 8-a, t. IX. str. 202; Jocher, Obraz bibl.-hist. nauk. Wilno 1857, 8-a, t. III, str. 87 i 102).

Hasmoneusze ob. Machabejczycy. Hassius Jakób T. J. ob. Hazyusz. Hassl Gwidon ks., współczesny, napidie Arbeiterfrage. Festspiel. 1898; Die Wallfahrt zum "Gefangenen Jesus" in Wangen. 1897: Allerhand aus Stadt und Land. 1900, i inne. (Por. Keiters, Kathol. Literat. Kalender. 1902, 16-o, str. 108).

Hasslacher Piotr, jezuita, ur. w r. 1810 w Koblencyi; studya średnie odbywał w gimnazyum w mieście rodzinnem, uniwersyteckie zaś w różnych miastach, niemieckich; ze szczególniejszem upodobaniem oddawał się medycynie i naukom przyrodniczym. W r. 1840 wstapił do Jezuitów w St. Acheul we Francyi, i po odbyciu całkowitego kursu teologii został w r. 1844 kaplanem. Wkrótce potem naznaczony był na kaznodzieje katedralnego w Strasburgu; w r. 1849 udał się do Niemiec i tu pracował na misyach jezuickich, jako popularny kaznodzieja. ką tu zdobył sławę kaznodziejską; swemi kazaniami pełnemi ognia, popularno-naukowemi, w różnych miastach niemieckich rozbudził życie religijne w klasach wykształceńszych społeczeństwa. W r. 1863 odwołany z Niemiec udał się do Francyi i w Paryżu był superyorem niemieckiego domu misyjnego, następnie w Bonn w kolegium jezuickiem, w r. 1871 powrócił znów do Paryża i tu † w r. 1876 wskutek nieszczęśliwego wypadku. Oprócz licznych listów i wyjątków z konferencyj przetłumaczył Tomasza a Kempis O naśladowaniu Chr. Pana na język niemiecki (1883, 32-0); napisał Passionsbüchlein. Betrachtungen üb. die geistigen Schmerzen J. Chr. in seinen Leiden. Gladbach, 1887, 32-o. (Por. Sommervogel, Bibliothèque de la Comp. 1894, 4-0, t. IV, k. 138; Schäfler, Handlexikon der kathol. Theologie. 1883, t. II, str. 248).

X. J. N.

Hassler Ludwik Antoni augustyanin, ur. w r. 1755, wstąpił do zakonu w r. 1771, odznaczał się gruntowną znajomością języków wschodnich, i dlatego wysłany został przez rząd do Fryburga na profesora języków wschodnich, hermeneutyki i egzegezy St. T. w r. 1784. Później oddano mu w zarząd parafię w Rottenburgu, a w r. 1795 został inspektorem szkolnym na całe państwo austryackie, w r. 1806 dziekanem w

Rottweil, w 1811 radca duchownym, a w 1817 r. radca wikaryatu generalnego, gdzie też †. H-a uważano za jednego z nailepszych kaznodziejów swojego czasu. Trzeźwość sadu, wysoka nauka, znajmość życia i gorliwość pasterska cechowaly tego zakonnika działacza. Jedno tylko zarzucićby mu można, to duch zbytecznej niezdrowej tolerancyj, której dowody złożył w dziele Repertorium homileticum pro concionatoribus et fidelibus trium confessionum. (Friburgi 1818—21). Z innych pism H-a ważniejsze są: Die christliche Glaubens u. Sittenlehre in Predigten etc. Freib. u. Const. 1810-13, 2 roczniki, 4 tomy; Jesus Christus Gottmensch. 1803, i inne mniejszej wartości dziela. (Por. Schäfler, Kirchl. Hand-lexikon. 1883, t. II; Hurter, Nomenclator literarius theologiae. Oeniponte. 1895, 8-o, t. III, k. 813-14).

Hassmann Rudolf, pedagog niemiecki. profesor w seminarym nauczycielskiem w Feldkirch, ur. w r. 1847 w Wiedniu, napisal Erziehungslehre für kath. Lehrer.-u. Lehrerinnen-Bildungsanst. 1900, wyd. 2-ie; Unterrichtslehre für Lehrer-und Lehrerinnen-Bildungsants. 1808. (Por. Keiters, Kathol. Literaturkalender. 1902, 12-o. str. 109).

Hassydzi.-1) Stronnictwo żvdowskie antihelenistyczne powstałe w czasie walk Machabeuszów (stronnictwo pobożnych, bogobojnych, nieróżniące się w swei istocie od stronnictwa soferinów) uczonych, w Piśmie, odznaczało się szczególniejsza surowością w przestrzeganiu prawa Mojżeszowego i objaśniających je przepisów. Wódz syryjski Barchides kazał stracić 60 członków tego stronnictwa. Hassydowie przyłączyli się do powstania Matatyasza, stanęli następnie, powodując się czcią ku rodowi Aarona, po stronie odszczepieńca Alcimusa. Później zaś za rządów Jona-

żydowska, wyrosła na gruncie Kabały, stworzona przez Izraela (um. r. 1759), zwolenicy jej od hebrajskiego słowa beszt, zwani też Beszteryanam i.

X. H. P.

Hattemiści, sekta holenderska, powstala w 1683 r., zalożona przez protestanckiego kaznodzieję Pontiaana van Hattem (ur. 1641 r. um. 1706 r.). Hatten był kwiietystą. Według niego nie powinien starać się człowiek o posiadanie Chrystusa, ponieważ Chrystus sam usilnie stara sie o to, aby posiadl dusze ludzką. To, że człowiek odrodzony nie skłania się do grzechu, pochodzi tylko na skutek nakazu Ducha Świętetego. Z czasem sekta wpadła w najgrubszy antynomizm.

Hatten Jedrzej von ob. Chateń-

Hattler Franciszek Serafin, jezuita, ur. w r. 1829 w Neves (Tyrol), zawdzieczał swoje przygotowanie do studyów wyższej szkole miejskiej w Linzu; studya gimnazyalne odbył w Bozen; w r. 1855 wstapił do Jezuitów w Baumgarten, następnie studyował w Tyrnawie (na Węgrzech) najpierw retorykę a po-tem przez 2 lata filozofię, wreszcie w Insbrucku-teologię. W r. 1860 został kaplanem, i wysłany do instytutu jezuickiego do Kalksburga pod Wiedniem, przez długie lata był tu profesorem re-ligii, literatury i propedeutyki filozoficznej. Na polu literackiem dał się poznać jako redaktor czasopisma "Sendboder Herzens Jesu in Insbruck" (1882-1886) do którego już od r. 1865 pisywał cenne artykuly. Brał też udział w wydawnictwie "Soeste Brochüren" i "Weckstimmen für's Kath. Volk." Oprócz tego napisal: Die 9 Liebensdienste. 1867; wyd. 4-te, 1879; Stilleben im Herzen Jesu. 1806, wyd. 9-te; Garten des Herzens Jesu. 1895, wyd. 5-te; Kath. Kindergarten. Legenden. 1895, tana i Szymona, utracili wiele ze swego wyd. 5 te; Blumen—do poprzedniego znaczenia. Byli oni teoretycznie i prak-dziela. 1897, wyd. 8-e; Litanei zum tycznie przeciwnikami helenizacyi, która Herzen Jesu. 1878; Ein Jahr in der wśród liberalnych warstw narodu zapu- Schule des Herzens Jesu. 1901: Kinściła dość glęboko korzenie. Z dwóch derschutz. 1881; P. Remig. Biogratych sprzecznych z sobą prądów, prze-ciwnych hellenizmowi, wzięły niewątpli-tes. 1881; Wegweis. z. Herzen Got-tes. 1883; Haus d. Herzens Jesu. wie swój początek wielkie stronnictwa 1901, wyd. 3-ie; Die drei neuen Hei-Faryzeuszów i Saduceuszów. 2) Sekta ligen a. d. Geselsch. Jesu. 1888; Noth-

burga. 1897. wyd. 4 te; Christkatoli- zbiór różnych postanowień klnych bpich sche Hausbrot. 1894, wyd, 2-ie; Christrosen aus d. Mariengarten. 1894, wyd, 3-ie: Missionsbilder aus Tirol. 1899; Der Reich d. Herz Jesu. 1900; Geisterblicke in d. Herz d. göttl. Erlösers. 1901, i w. inn. W pols. tłumaczeniu wyszty: Pójdźcie o dziatki do serca Jezusa. Uwagi prakt. Krakow 1890, 16-a, wyd. 2-ie; Przykłady do naśla-dowania. Tamże 1888, 16; Źródło milosierdzia. Tamże 1894. (Por. Schäfler, Handlex. der kath. Theol. 1883, t. III; Keiters, Kath. Liter. Kalend. 1902, 16-0). X. J. V.

Hatto I arbp moguncki (891-913), ur. w Szwabii, kształcił się w Fuldzie, gdzie też wstąpił do zakonu. Klasztor w Reichenau 888 r. wybrał go swoim opatem, wkrótce zarzadzał jednocześnie i klasztorem Ellwangen. Przyczynil się on wielce do zgniecenla powstania Allemanów pko królowi Arnulfowi; w nagrodę za to otrzymał dobra szwabskiego hrabiego Udalryka, a po śmierci arbpa mogunckiego Wojciecha z Bergamo został jego następca. W r. 895 odbyło się pod przewodnictwem H-a wielkie zebranie państwowo-klne, które przeprowadziło wiele reform klnych a także umocniło władzę królewską. H. przy-czynił się 900 r. do wyboru młodego Ludwika na króla niemieckiego. Wreszcie po wygaśnięciu linii Karlowingów (911), powolanie na tron frankońskiego Konrada było dziełem H-a. W ogóle H. był znakomitym meżem stanu swojej epoki, a jednocześnie gorliwym księciem Kla. (Por. Will, Regesten d. Mainzer Erzbisch. Insbruck, 1877 r. XXXI). -H. II (968-970) wybrany apbem przez kler i lud zgodził się pod wpływem Ottona I na založenie arbpstwa Magdeburg. (Por. Will l. c. 114-116).

Hatto z Bazylei ob. Haito.

Hatto bp Vercelli (924 - 960). Życie jego i prace przypadają na wielce pogmatwane stosunki klne we Włoszech. Kraj był wyniszczony walkami królo-bójczymi lub napadami obcych, a zatem szedł upadek obyczajów i zdziczenie ogólne. H. wraz z równie myślącymi prałatami postanowili złemu zaradzić przez podniesienie karności klnej. W rozgłos. Oprócz wydawnictwa Jugend tym celu wydal H. Capitulare t. j. bibliothek (1818 — 1826), wielu ka-

i synodalnych. W piśmie De pressuris ecclesiae, podnosi nadużycia, jakich książęta świeccy dopuszczają się względem kleru. Listy H-o do dyecezyan i sąsiednich bpów świadczą o jego gorliwości pasterskiej. Ciekawe wielce dla dziejów obyczajów współczesnych jest pismo H-a p. t. Polyptichus. Zbiór listów i pism H. został wydany w r. 1768 w Vercelli przez miejscowego kanonika Buronti, a ostatecznie u Migne'a PP. lat. CXXXIV. (Por. J. Schultz Atto v. Vercelli, Götting. Dissert. 1885).

Hatzfeld Adolf, pisarz francuski, dawny wychowaniec Wyższej Szkoly normalnej, profesor literatury obcej i retoryki w liceum Ludwika Wielkiego, ur. w Paryżu w r. 1824, † tamże w 1890 r. Oprócz pomnikowej pracy w wydawnictwie słownika języka franc., którą przedsiewziął z uczonymi Darmsteter'em, Thomas'em i Sudre'm p. t. Dictionnaire général de la langue française du XVI siécle etc. poprzedzony rozprawa: Traité de la formation de la langue. Paris, 1894—1900, 8-o, napisal nadto: De la politique dans ses rapports avec la morale. 1850; Royer— Collard et M. Spuller. 1896; Saint Augustin. 1897, 12-o; jest w tłum. polskiem p. t. sw. Augustyn, ojciec i doktór Kościoła. (Święci Pańscy. III). Warszawa 1899, 8-a; La Polémique antichrétienne au XIX s. 1898; Pa-scal. Paris, Alcan. 1901, 8-o, i w inn. (Por. De Gubernatis, Dictionnaire internat. des Ecrivains. 4-o, t. II, str. 1151; Blanc, Dict. de la Philosophie. 1907, 4-0, kol. 625; Tenže, Repertoire bibliogr. 1902, 8-a, str. 195).

X. J. N.

Hauber Jan Michał ks., ur. w r. 1778 w Irrsee. Po odbyciu studyów we Fryburgu został w r. 1801 wyświęcony na kaplana; w r. 1818 został kaznodzieją kła N. M. P. w Monachium, w 1828 radca duchownym przy arcbpie, w r. 1839 dziekanem kapituły w Monachium, gdzie † w r. 1843. Jako wybitny kaznodzieja i pisarz dzieł dla młodzieży i kaznodziejsko-ascetycznych dla ludu i duchowieństwa, zyskał wielką sławę i rozgłos. Oprócz wydawnictwa Jugend zań i nauk i ksiażek do nabożeństwa, napisał m. i. dzieła muzyczne:
Der musikalische Jugend freund. München 1814—15, 12 ze-zytów; Christliche Lieder und Gebete. Tamże 1814;
Gesanglehre. Tamże 1818; Vollstän
diger Jahrg. latein. Kirchenmusik
etc. Tamże 1819, 4 zeszyty, i w. inn.
Z kaznodz. dziel pożyteczne jest wydawnictwo p. t. Vollständiges Lexikon
für Prediger u. Katecheten. Augsburg 1833—36, 5 tomów, wyd. 4-te.
(Por. Schäfler, Kirchliches Handlexikon der kath. Theologie. Regensb. 1833,
t. II, str. 250).

cie prawdziwej tolerancyi religijnej obce
było ówczesnym protestantom. H. od
młodości odznaczał się wielką pobożnością, a od r. 1796 uczuł się powołany
do opowiadania maluczkim "czystego
nalistowskim predykantom. Obchodził
tedy całą Norwegię od wsi do wsi, od
miasta do miasta, a wszędzie wielki jego talent mówniczy porywał słuchaczy.
Dawał im też chojnie nie tylko rady
duchowne ale i praktyczne wskazówki w
zakresie przemysłu i rolnictwa. Ulotne
kon der kath. Theologie. Regensb. 1883,
t. II, str. 250).

Hauck Albert, teolog protestancki, ur. w r. 1845 w Wassertrüdingen (Frankonia), w r. 1874 został pastorem, był od r. 1878-88 profesorem w uniw. w Erlangen, w r. 1889-w Lipsku, doktorem honoris causa uniw. w Dorpacie, redaktorem wydawnictwa "Real-Encyklopedie für protest, theol, und Kirche" 1881-87; ogłosił drukiem: Tertulians Leben u. Schriften. Erlangen 1877; Die Entstehung des Christustypus in der abendländischen Kunst. Heidelberg 1880; Vittoria Colonna. Tamże 1882; Die Bischofswahlen unter den Merowingern. Erlangen 1883 r.; Kirchengeschichte Deutschlands, 1887. (Por. De Gubernatis, Dictionnaire intern. des Ecrivains. 1890, 4-o, t. II, str. 1151).

Hauer (Haverius) Jerzy, profesor w Ingolstadzie ur. w 1484 r. w Tirschenveuth, † w 1536, był nauczycielem łacińskiego języka w Passawie i napisal dobrą, kilka wydań mającą, gramatykę (Puerilia Grammatices, Aug. Vind. 1514). Od r. 1518 H. wykładał prawo kanoniczne na uniw. w Ingolstadzie. Gdy w r. 1520 w uniwersytecie została opublikowana bulla przeciwko Lutrowi, Hauer otrzymał polecenie wygloszenia mowy obrończej. Między latami 1523 r. a 1531 r. był kilkakrotnie rektorem rzeczonego uniwersytetu. Pisal dwóm zbuntowanym proboszczom; pozostawił również kilka kazań w obronie wiary.

Hauge Hans Nilsen, protest, kaznodzieja wędrowny, syn chłopa norwegskiego ur. 3 kwiet. 1771 r. Dzieje i losy H. służyć mogą za dowód, jak poję-

bylo ówczesnym protestantom. H. od młodości odznaczał się wielką pobożnościa, a od r. 1796 uczuł się powołany do opowiadania maluczkim czystego słowa Bożego, które obce było racyo-nalistowskim predykantom. Obchodził tedy cala Norwegie od wsi do wsi, od miasta do miasta, a wszędzie wielki jego talent mówniczy porywał słuchaczy. Dawał im też chojnie nie tylko rady duchowne ale i praktyczne wskazówki w zakresie przemysłu i rolnictwa. Ulotne pisma ludowe H-a rozchodziły się w tysiacach egzemplarzy. Owocna dzialalność H-a wnet poczela kluć w oczy oficyalnych predykantów. Wieziono go 10 razy pod różnymi pretekstami, a na kilka miesiecy nawet osadzono go w domu poprawy. Wreszcie r. 1804 wytoczono mu urzedowy proces, który się ciągnął 10 lat, w ciągu których przeważnie pozostawał w więzieniu. Z początku obchodzono się z nim bardzo surowo. Biograf jego Belsheim twierdzi, "duchowieństwo racyonalistowskie" byłoby go z chęcią spaliło na stosie, gdyby to na on czas było jeszcze możliwe. W r. 1809 wypuszczono go chwilowo na wolność, poleciwszy mu, z powcdu oburzającego lud braku soli, za-kladać warzelnie. H. spełniwszy z poświeceniem swoje zadanie wrócił do wiezienia, skad dopiero w r. 1811 za kaucya został zwolniony. Nie mniej poruszono wszystkie sprężyny, aby go przedstawić jako sekciarza i niebezpiecznego agitatora. Wreszcie w r. 1814 zapadł wyrok, moca którego skazano go w 1-ej instancyi na 2 lata robót fortecznych. w 2-giej na 1000 dolarów i koszta procesu. Fizycznie złamany, odarty ze skromnego majatku, H. nie upadł na duchu. Na trzy lata przed śmiercia, któ-ra nastąpiła 29 marca 1824, ogłosił swój testament, w którym zacheca do założenja nie sekty odrębnej w luteranizmie, ale związku oświaty, któryby dazył do praktycznego zastosowania nauki Chrystusa. Sady o nim były różne. Oficyalni predykancı potępiali bezwzględnie jego działalność, a nawet podejrzywali dobrą wiarę, natomiast protestanci którzy zachowali jeszcze wiarę, wielbili poświęcenie, szczerość, a nawet natchnienie gorliwego działacza, nawskroś przejetego duchem Chrystusowym. Wpływ

jego byl potężny i rozległy, a siega nawet dotąd. Wszystko co lepsze i pobożniejsze wśród protestantów norwegskich czuje się dotąd związane z jego pamięcią. Pisma H. a zwłaszcza jego testament doczekały się kilkunastu wydań. (Por. J. Belsheim, Om Hans Nilsen Hauge, Kristiania 1881). (Ch.).

Haulleville Prosper Karol Aleksander baron de, katolicki działacz i publicysta belgijski, ur. w Luxemburgu w r. 1830, odbył studya w Liége, Brukselli i Bonn; zostawszy drem prawa objął katedrę prawa naturalnego w uniw. w Gandawie w r. 1856. Usuniety ze stanowiska za ministeryum Decker-Vilain'a XIV-go udal się do Brukselli i tu przyczynił się do zalożenia dziennika katolików konstytucyonalistów "L'Universel." W roku 1863 był jednym z najgorliwszych ini-cyatorów sławnego kongresu Mechliń-skiego. W r. 1865 przyjął naczelne kierownictwo dziennika literacko-politycznego "La Revue générale," a w r. 1878 został redaktorem czasopisma "Journal de Bruxelles." H. był także konserwatorem muzeum starożytności w Brukselli. Z licznych prac H-a godne sa zaznaczenia: Histoire de communes lombardes depuis leur origine etc. Paris 1858, 2 vol. in 8-o, dzielo odznaczone i nagrodzone przez Akademie nauk moralnych i politycznych; La Définition du droit. Bruxelles et Paris 1875, in 18-0; De l'avenir des peuples catholiques. Tamze 1876, in 18-o, dzielo zaszczycone brevem Piusa IX i przelożone na dziesięć języków, i w. in. H. był także współpracownikiem czasopism: "Correspondant," "Revue catholique de Louvain" i t. d. "(Por. Vapereau, Dictionnaire univers. des Contemporains. Paris 1895, 4-o, str. 766).

Haunold Krzysztof, jezuita niemiecki, ur. w r. 1610 w Altenthan (Bawarya) wstąpił do nowicyatu w 1630 r. Był długoletnim profesorem filozofii i teologii w uniwersytetach w Dillingen, Fryburgu i Ingolsztadzie; nauki te wykła dał, jak opiewa napis w audytoryum uniw. Ingolsztadzkiego "cum ingenii profunditate, ut merito inter summos sui temporis doctores sit computandus." † w Ingolsztadzie w r. 1689. Z dzieł godne są wymienienia: Jus peripateticum ra-

tione subnixum etc. Dilingae 1644, in 4-0; Philosophia de anima rationali disputata etc. Tambe 1645, in 12-0; Logica praetica etc. Coloniae 1688, 12 o; Pro infallibitate Ecclesiae Romanae Notae etc. Ambergae 1654, in 4-0; Institutionum theologicarum libri quatuor etc. Ingolstadi 1659, 8-0; Controversiarum de Justitia et Jure privatorum... tractatus. Tambe 1671, in fol.; Jurisprudentiae judiciariae bipartitae Tomus Prior... Tomus posterior. Tambe 1674, 2 vol., i inne. (Por. Sommervogel, Bibliothèque de la Comp. Bruxelles 1893, 4-0, t. IV, k. 140—143; Bund, Catalogus auctorum. Rothomagi 1900, 8-0, str. 74).

Haupt Pawel, współczesny asyryolog i hebraista, ur. 1858 r. w Zgorzelicach (Görlitz), studyował w Berlinie, Lipsku i Getyndze. Powolany na prof, uniwers. w Baltimorze, przeniósł się do Ameryki, gdzie prace swoje ogłasza w "Circulars of the J. Hopkins University." H. odkrył dwa narzecza w językn sumeryjskim, co udowodnił w pracy: Die ukhadische Sprache 1883 r. Wydaje też wspólnie w Delitzschem Asyriologische Bibliothek, gdzie pomieszczał swoje rozprawy Sumerische Familiengesetze 1879 r.; Sumerische u. akkadische Keilschrifttexte; Keilschriftliche Sintfluth 1883, i in. W ostatnich latach podjął zbiorowe wydanie krytyczne ksiąg St. Test p. t. Sacred Books of the Old Testament u Hinrichsa w Lipsku.

Hauptmann Mauryey, kompozytor muzyczny głównie w zakresie muzyki klnej. Ur. w r. 1792 w Dreznie, w r. 1842 został kantorem i dyrektorem muzyki przykle św. Tomasza, a w 1843 profesorem kontrapunktu w konserwatoryum w Lipsku. † w r. 1868. Z prac teoretycznych H-a cenne są: Die Natur der Harmonik und Metrik. Leipzig 1853, 1873, wyd. 2; Die Lehre von der Harmonik. Tamże 1868, i inne. (Por. S. Orgelbr., Enc. powsz. 1900, t. VI, str. 545).

Hauran ob. Auran.

Hauran i Bosra — arcybpstwo grekomelchickie w Palestynie (archidioec. Bosrensis et Hauranensis Melchitarum).

w P. św. (ob. art. Auran). Bostwo w Bosra istniało już w pierwszych wiekach Chijaństwa (ob. art. Bosra); za czasów Filipa Araba Bosra była metropolia, należala do patryarchatu Jerozolim-kiego, a potem — Antyocheńskiego. W 244 r. w Bosra był synod; na sob. Nicejsk. był obecny metropolita Bosry; w VII w. Bosre zajeli machometanie: krzyżowcy wskrzesili tu arcybpstwo; obecnie jest tu arcybpstwo greko-melchickie t. zw. arcybpstwo Bosry i Hauranu. (Ob. art. Greko - melchicki katolicki Kościół). Archidyecezya ta obejmuje obszar na wschód od Jordanu i jezioro Genezareth, na południe od dyceczyi Damasceńskiej i na zachod od puszcz arabskich; wiernych liczy ok. 12 tys., 4 parafie, 15 kaplanów, 8 kościolów; katolicy obrzadku łacińskiego ulegają patryarsze Jerozolimskiemu. Bosra jest stacya na drodze handlowej do Mezopotamii, stad ważnym jest punktem misyjnym dla nawracaniu Beduinów. (Por. Werner S. J., Orbis terrarum catholicus, Friburgi Brisg, 1890, p. 154; Buchberger, Kirchliches Handlexikon, München, t. I, 1907, k. 711, 1861—1862). X. C. S.

Haureau Bartlomiej, filozof i historyk francuski, ur. w r. 1812 w Paryżu: karyerę literacką rozpoczął od broszury politycznej La Montagne. W r. 1838 został redaktorem dziennika "Courrier de la Sarthe," a nastepnie bibliotekarzem w Mans. Urząd ten dopomógł mu rozszerzyć zakres wiadomości historycznych. Później mianowano go konserwatorem zabytków w Bibliotece Narodowei, lecz już w r. 1851 pozbawiony miejsca, oddał się pracy i życiu prywatnemu. W r. 1848 zdobył nagrodę od Akad. nauk moralnych i politycznych za Examen critique de la Philosophie scholastique; za t. XIV, XV i XVI wydawnictwa "Gallia christiana" otrzymał pięciokrotnie nagrode Gobert'a od Akad. napisów (1856-65). † w r. 1896. Z innych prac H-a godne są zaznaczenia: Le Manuel du Clergé, ou examen de l'ouvrage de M. Bouvier. Angers 1844; Histoire de la Pologne. Paris 1844; Charlemagne et sa cour. 1852: Huques de Saint-Victor. 1859; nowe wyd.

Hauran albo Auran-kraj wspomniany | rités historiques et litteraires. 1861; Histoire de la Philosophie scolastique. 1863 i nast., 3 vol.; nowe wyd. 1872— 1870, dzieło mimo grubych błędów, pożyteczne; Notices et extraits de quelques manuscrits latins de la Bibliothèque nationale. Paris, Klincksieck, 8-o, wiele tomów; Des Poèmes latins attribués à S. Bernard. Tamže 1890, in 12-0, i inne. H. był także współpracownikiem w Journal des Savants," "Bibl. de l'Ecole des Chartes," "Histoire litter. de la France" i t. d. Jako filozof należał H. do szkoly eklektyków; zaślepiony racyonalizmem nie mógł zrozumieć istotnego stosunku wiary do rozumu. (Por. De Gubernatis, Dict. intern. des Ecriv. Florence 1890, 4-o, t. II; Blanc, Hist. de la Phil. t. II; Tenże, Répertoire bibliogr. 1902, 8-o, str. 195). X. J. N.

> Hausch, filozof niemiecki, ur. w r. 1683, † 1752, po odbycu studyów w Lipsku był w tem mieście profesorem. Był uczniem i korespondentem Leibnitza, którego system filozoficzny usiłował ujać w karby porzadku geometrycznego. Praca ta wy zła z druku p. t. Leibnitii principia philosophica, more geo-metrico demonstrata. 1728. (Por. Blanc, Histoire de la Philosophie. Paris 1895, 12, t. II; Tenze, Dictionnaire de la Philosophie. Paris 1906, 4-o, str. 625).

> Hauser Antoni ks., pisarz ascetyczny niemiecki i katecheta, ur. w r. 1840 w Gundremmingen, autor wielu dziel ascetycznych, jak Taufandenken. 1875; Lourdes. 1887; Trauungandenken, wyd. 5-te p. t. Die glückliche Ehe. 1888; Die h. Messe nach Wort u. Geist der Kirche. 1892, wyd. 4-te; Die drei Gnadenschätze. Messbüchlein etc.; Ein Wort an Chordirigenten und Chorsänger; Zeugnisse Irr - und Ungläubigerüber die Beicht, i w. inn. (Por. Keiters, Katholischer Literaturkalender. Essen 1902, 16-o, str. 110).

Hausherr Melchior, jezuita, ur. w r. 1830 w Cham (kanton Zug), wstąpił do zakonu w 1847 r.; był mistrzem i ojcem duchownym oraz ministrem nowicyuszów, † w Kerkrade (Holandya) w r. 1888. Napisal Der H. Paschasius Paris 1887, Hachette in S.o; Singula- Radbertus etc, Mainz Kirchheim, 1863,

in 8-o; Canisiusbüchlein etc. Freiburg (Por. Blanc. Répertoire bibliogr. des 1865, in 12.0; Compendium Caeremo. niarum sacerdoti et ministris sacris observandarum etc. Friburgi Brisg, 1866, in 12 o: nowe wyd. 1891, in 12-o; Decorum religiosum seu Regulae modestiae Soc. Jesu explicatae etc. Coloniae, 1866, 18-o; Die wahre und falsche Ascese. Mainz, Kirchheim, 1874, in 8 o; Römisch-katholischer. Hausprediger. Regensb. 1876, 8-0; wyd. 3-ie 1877; Die drei heil. Jugendpatrone u. Marienverehrer etc. Mainz. 1886; Perlenkranz aus der Schatzkammer des göttl. Herzens. Dülmen 1886, 16.0, i inne. (Por. Sommervogel, Bibl. de la Comp. 1894, 4-o. t. IV).

Haussonville Gabryel Pawel hr. d', literat, polityk i socyolog francuski, ur. w r. 1843 w Guscy-et-Châtel, napisal całą seryę utworów literacko-społecznych, z których znaczniejsze są: Etudes sociales, misère et remèdes. Paris 1886, 8-o; Les Grands Ecrivains français. Mme de la Fayette. Tamze 1891; Etudes sociales. Socialisme et charité. Tamze 1896, 18-0; Assistance publique et bienfaisance privée. Tamže 1901, 18-o; Salaires et misères de femmes. Tamže 1900, 18-o; i inne. H. pomiędzy innymi środkami rozwiązania kwestyi socyalnej zalecał instytucyę obowiązkowego opodatkowania się na rzecz ubogich i nazwal to prawem ubogich (Poor laws); instytucya ta była praktykowana w Anglii. Srodek ten jednak nie został dobrze przyjęty ani przez wolnomyślnych ani przez chijańskich socyologów. (Por. Blanc, Dict. de la Philos. 1907, 4-o; Tenże, Hist. de la Philosophie, 1896, 16-o, t. III; Tenze, Répertoire bibliographique. 1902, 8-0; De Gubernatis, Diction. int. des Ecrivains. 4-0, t. II, str. 1153).

Hautcoeur mgr., współczesny, kanclerz fakultetów teologicznych w Lille, napisal Documents liturgiques et necrologiques de l'eglise collégiale de S. Pierre de Lille. Lille 1896, 8-o; Histoire de l'eglise collégial et du chapitre de Saint-Pierre de Lille. Lille et Paris 1896—99, 3 vol. in 8-o; Histoire de Notre-Dame pe la Treille,, patronne de Lille. Lille 1900, in 8-0, i inne.

auteurs. 1902, 8-o, str. 196).

d'Hauterive ks. (Grenet) autor znakomitych zbiorów kaznodziejsko-katechetycznych, jak Grand Catéchisme de la Persévérance chrétienne etc. 14 vol. in 12-o, bylo kilkanaście wydań; La Somme du Prédicateur pour tout le cours de l'année chrétienne etc, 19 vol, in 8-o, i inne,

Hauteserre (Alteserra) Antoni Dadin de, znakomity prawnik, ur. w r. 1602 w Cahors, był profesorem i dziekanem uniwers. w Tuluzie, † w r. 1682. Z dziel H-y prawnych cenne sa: Dissertationum juris canonici libri quatuor etc. Tolo-ae 1651, in 4-o; Toż samo... liber quintus et sextus etc. Tamże 1654, in 4-o; Innocentius III P. M. seu commentarius perp. in Decretales Innoc. III. Lutetiae 1666, in 4-o; Notae et observationes in 12 libros Epist. B. Gregorii Papae I. Tolosae 1669: In libros Clementinarum commentarii etc. Parisiis 1680; Asceti-con sive originum rei monasticae libri X. 1674, in 4-0; Ecclesiasticae eruuitionis vindiciae. Parisiis 1703, in 4-o. Dzieła wszystkie H-y wyszły w Neapolu: Opera omnia. 1777. 14 vol. 4-o. (Por. Bund, Catalogus auctorum. 1900, 8-o. str. 74; Schäfler, Handlex. der kath. Theologie. 1883, 8-o, t. II, str. 252). X. J. N.

Hauthaler Wilibald o. benedyktyn niemiecki, profesor gimnazyalny, radca szkolny i członek c. k. rady nauczycieli szkolnych w Salzburgu, ur. w r. 1843 w Nussdorfie. Pisze przeważnie dziela historyczne, jak np. Salzburger Ur-kundenbuch. I. Traditionscodices. 1898 -900, 5 zeszytów; Kardinal M. Lang und d. religiös.-soziale Bewegung seiner Zeit. 1897, i inne. (Por. Keiters, Katholischer Literaturkalender. 1902, 12-o, str. 110).

Hauzeur Maciei, minoryta, ur. w Herve w r. 1589, dał się poznać jako wybitny kaznodzieja, był lektorem teologii, definitorem i przełożonym prowincyi flandryjskiej swego zakonu; istotna ozdoba i światło rodziny św. Franciszka. Zdobył też sławę w polemikach publicznych z ministrami kalwińskimi, których pokonal. Napisal Apologia analogica

pro vero ordine et successore S. Francisci. Leodii 1650, in 8-o; Anatomia totius augustissimae doctrinae B. Augustini episcopi. Tamże 1643-45, 2 vol. in fol.; Collatio totius Theologiae intermajores nostros etc. Leodii et Namur. 1646-52, in fol.; dzielo to jest sumarycznem zestawieniem nauki teologów i doktorów franciszkańskich: wykazał tu autor ogrom wiedzy, ale brak porządku i metody zmniejsza wartość dzieła. Oprócz wyżej wymienio-nych dzieł napisał H-r i w in., których spis podaje Richard et Giraud, Bibliothèque. (Por. Glaire, Diction-naire; Bund, Catalogus auctorum. 1900, 8-o, str. 74). X. J. N.

Havard Oskar, publicysta francuski, kapitan, ur. w r. 1845 w Villedieu. Studya odbył w opactwie Blanches, po skończeniu których obiał redakcye dziennika "Journal d'Avranches" (1814-65); później wezwany został przez Veuillota do Paryża na sekretarza redakcyi "Revue du Monde catholique;" stal też na czele lub był współpracownikiem różnych czasopism, jak "Avenir catholi-que," "Français," "Le Monde," "Le Sa-lut Public" w Lyonie, "Le Soleil du Midi" w Marsylii, "L'Union de l'Ouest" w Angers, "Catholic Mirror" w Baltymorze, "Diario" w Barcelonie, "Uniao catholica" w Madrycie, "Tablet" w Londynie, "Aurora" w Rzymie, "Catholic" w Bombayu, "Apostolo de Rio de Janeiro." Oprócz tego napisał: Le futur Concile. 1869; Guide au Mont Saint-Michel. 1872; Le moyen-âge, et ses institutions. 1873; Les femmes celèbres. 1886; Les fêtes de nos pères. 1888; 1900, i inne. (Por. De Gubernatis, Dictionn. intern. des Ecrivains du jour. Florence 1890, 4-o, t. II, str. 1153). X. J. N.

Havenius (Havens) Arnold, kartuz, ur. w r. 1538 lub 1540, † w (†andawie w r. 1610, wstąpił w r. 1573 do Jezuitów, lecz w r. 1586 przeszedł do Kartuzów w Lowanium, był profesorem teologii; maż niezwykłej wiedzy. Napisał: Commentarius de erectione novorum in Belgio episcopatuum, deque iis rebus, quae in eo preclare gesta sunt. Coloniae 1609; Speculum haereticae crudelitatis, Arianorum, Donatistarum,

Coloniae 1608; Historica relatio duodecim martyrum Cartusianorum, qui Ruraemundae a. 1572 trucidati sunt. Tamże 1608, i inne. (Por. Petreius. Bibl. Carthus.; Stang, Historiographia ecclesiastica. Frib. Brisg. 1897, 12-o, str. 130 i nast.).

Havermans Makary, belgijczyk, z zak. Premonstratensów, ur. w r. 1644 w Breda, † w Antwerpii w 1680 r., był kanonikiem u św. Mikolaja w Antwerpii i lektorem teologii. Napisal Tyrocinium christianae moralis theologiae, ad mentem SS. Patrum, praesertim S. Augustini. Antwerpiae 1674, 2 vol. in 12-o. Dzieło to wywołało szereg pism polemicznych w kwestyi teologicznej "quisnam amor requiratur et sufficiat cum sacramento ad justificationem." Z innych dzieł godne są zaznaczenia: Obrona powyższego dzieła pko Jezuitom. (Kolonia 1676): List apologetyczny do Innocentego XI i t. d. Był to maż wielkiej nauki, ale wedle świadectwa Foppens'a zarażony jansenizmem. (Por. Bund, Catalogus auctorum, 1900, 8-0; Glaire, Dictionnaire, t. I, 8-0; Foppens, Bibliotheca Belgica).

Havet Ernest, francuski uczony, członek Instytutu, ojciec Ludwika Haveta filologa i Juliana erudyty i paleografa, ur. w r. 1813 w Paryżu, † tamže 1889. Napisal teze Rhétorique d'Aristote. 1843; Jésus dans l'histoire. 1873, z powodu dziela Renana o Jezusie Chrystusie; le Christianisme et ses origines. 1872-84, 4 tomy, dzielo słabe, które jednak wywołało wielkie wrażenie w świecie literackim; autor dowodzi w niem, że Chijanizm jest wytworem filozofii greckiej. H. wydał także "Pensées de Pascal" z komentarzem, 1852 r. (Por. Blanc, Dictionn. de la Fhilosophie. 1906, 4-o; Tenze, Hist. de la Philos. 1895, 12-o, t. III; str. 167; Tenze, Dict. univers. de la Pensée. Paris 1899, 4-o, t. I, str. 790).

Havoth. Jaïr — gr. ἐπαδλεις Ίαϊρ lub 'Aνωθ 'Iαϊρ-grupa miast na wschód od Jordanu, zdobytych przez Jaira, potom. ka Manassesa. (Deut. III, 4; Num. XXXII, 41; Jud. X, H, Jos. XIII, 30; III Reg. IV, 13). Havoth doslownie Iconoclastarum aliorumque haereticorum. znaczy - sioła, miasteczka. Zdaje się

zdobywca zartobliwie tak je nazwal zaledwie mogli się zbierać na nabożeń-R. Cornely, Introductio in. Script., Paris, 1887, t. II, p. 84). Inni egzegeci Havoth wyprowadzają od Havah. her. = żyć, pozostawać. Jair znaczyłoby wiec to samo, co mieszkania Jaira lub miejsca zamieszkania Jaira. (Por. Gesenius, Thesaurus, p. 451; Stanley, Sinai and Palestine, Londres, 1866, p. 526; Fr. Vigouroux, Diction. d. l. Bibl. t. III, 457, 458).

X. R. J.

Hävernick Henryk ob. Haevernick.

Hawana ob. Christobal (San) de Habana.

Hawelberg (Havelberg) miasto pruskie w okręgu Potsdam, nad rzeka Havel polożone, dawne bpstwo. Król Otto I w 946 r. je založyl, jako sufraga-nie Moguncyi, od 948 r. H-g bylo suffragania arcybpa Magdeburskiego. -Bpami byli: Udo (Dudo vel Tudo), którego podobno zabili Wendowie, powstawszy przeciwko Niemcom; wówczas złupiono i zburzono kościół, wiernych pozabijano. Następcy Udona, ośmiu z kolei (do 1129 r.) jako bpi in partibus infid., pomagali arcybpom Magdeburskim. 10-ty z kolei bp. Anzelm (ob. Anzelm z Hawelbergu), uczeń św. Norberta, w 1129 r. objął bpstwo. Pracowali w H-u Norbertanie; stanowili oni kapitule od r. 1144; katedre odbudowano, wiarę w ludzie utwierdzono. Następca Anzelma, bp. Walo (1156-1176) pracował gorliwie, wspieral go nasz Kazimierz Bogusław książe pomorski, Po nim bpami najczęściej bywali Norbertanie, jak i w Brandenburgu (ob. art. Brandenburg). Nowinkarstwo luterskie nie znalazło tu wielkiego poparcia. Biskup Busso II († 1584 r.) opieral się wpływom protestanekim. Dopiero po jego śmierci majatki bpie wcielono do posiadłości elektora Brandenburskiego. Część kapituły została wierną Kłowi. Lecz elektor zabronił im obrać nowego bpa i sam się ogłosił administratorem dyecezyi. Kapitula istniala do 1819 r., choé zlutrzona w obrzedach na pół katolickich, na pól luterskich. Ostatecznie Prusacy zagarneli majatek i prawa kapituly w 1819 r.; katolicy w niewielkiej liczbie nej i wzięty został do niewoli, Tu po-

stwo. (Por. Mon. Germ. Dipl. I, 155; Hugo, S, Ordinis Praemonstr. annales, Nancy, 1734-1736. t. I, 799...; Hanck, Kirchengeschichte Deutsch-lands, Leipz., 1906, t. IV.. 979...; Winter, Die Praemonstr. des 12 Jahrh..., Berlin, 1865, 154...; Th. Becker, Gesch. des Bist H., 1870; W. W. t. V, k. 1544—1545; Buchberger, Kirchl. Handlexikon, München, t. I, 1907, k. 1862).

Hawlas Franciszek ks., współczesny, napisał Nauka o św. spowiedzi. Cieszyn 1897, 8-a; *Śpiewniczek*. Zbiór pieśni i modlitw dla chrześcijańsko-katolickiej młodzieży. Cieszyn 1898, 8-a, wyd. 2-ie; Święty Albrecht, Patryar-cha Jerozolimski, Patron kościoła Trzynieckiego. Temżo 1898, 8-a. (Por. Londzin Józef ks., Bibliografia druków polskich w Ks. Cieszyńskiem. Cieszyn 1904, 8-a, str. 11).

Hawryłowicz Piotr, jezuita, ur. w r. 1791 na Białej Rusi, w województwie mścisławskiem, wstąpił w r. 1807 do zakonu w Dynaburgu, śluby złożył w Tarnopolu w r. 1825. Jako glęboki znawca języków, a zwłaszcza greckiego i łaciny uczył retoryki w Rosyi, filozofii w Szwajcaryi i w Galicyi. Pracował też przez długie lata na misyach, † w w Starejwsi w r. 1854. Napisal: O potrzebie greckiego języka dla tych, którzy się naukami bawią, krótka rozprawa w "Miesięczniku polockim." 1818. t. II, str. 282—92; Św. Jana Złotou-stego o kapłaństwie Xiąg 6 w "Przyjacielu chrześcijańskiej prawdy." Przemyśl 1837 i 1838; tłumaczenie polskie dwóch pierwszych ksiąg historyi Tucydidesa, znajduje się w bibl. Ossolińskich we Lwowie; O duszach czyścowych. MS. in 4-o, znajduje się w archiwum prowinc. galicyjskiej. (Por. Sommervogel, Bibliothèque de la Comp. 1894, t. IV, k. 160-161; Brown, Bibliot. pisarz. assyst. pols. Pozn. 1862, 8-a, str. 191, 192). X. J. N.

Hay Jerzy, konwertyta, ur. w r. 1729 w Edymburgu z rodziców protestanckich, poświęcił się medycynie; jako przyboczny lekarz wojskowy Karola Edwarda, towarzyszył mu w wyprawie wojen-

znał zasady wiary katolickiej i złożył wkrótce wyznanie wiary w r. 1848. Powróciwszy do ojczyzny odpłynał na okrecie do Kadyksu wraz z jednym augustyaninem. Za rada bpa londyńskiego Challonera postanowił zostać kaplanem i po skończenin w Rzymie studyów teologicznych zostal wyświęcony na kapłana w r. 1758; mianowany koadyutorem wikaryusza aplskiego w Szkocyi wiele dusz do Boga pociagnal wymową i gorliwością aplaką. Wyświecony w r. 1769 na bpa, przebywal w Edymburgu, jako wikaryusz aplski. † w r. 1811. Napisał wiele dziel apolegetycznych jak The Scripture Doctrine of Miracles. Edynburg 1776; ost. wyd. w r. 1873; dzielo to wyszło i po francusku w Paryżu, 3 tomy, in 12-o-jest to gruntowna obrona cudów; Letters on usury and interest etc. Londyn 1774; The sincere, devout and pious christians, i inne. Oprocz tego dokonal wraz w Geddesem i Robertsonem benedyktynem, nowego przekladu Pis. św. na język angielski w r. 1776. (Por. Hurter, Nomenclator literarius theol. Oeniponte 1895, 8-o, t. III; Schäfler, Handlexikon der kath. Theologie. Regensb. 1883, t. II, str. X. J. N.

Haydn Józef, muzyk i kompozytor, ur. w Rorauh nad Leita 1 kw. 1732, svn ubogich rodziców, wśród niedostatku kształcił się w swoim zawodzie w Wiedniu, aż pozyskał posadę dyrektora orkiestry u księcia Mikolosa Esterhazego. Powoli zdobywał sobie sławe. W r. 1790 wyjechał do Londynu, gdzie mu świetnie płacono za jego kompozycye. W r. 1792 wrócił do Wiednia, gdzie zainstalował się już dostatnio. Wówczas to napisał swoje wielkie oratoryum "Stworzenie świata," które mu wnet zyskalo slawę wszechświatową. Za tem poszły inne arcydzieła. H. jest autorem austryackiego hymnu narodowego. Utworów H. liczą do 1400. Watlych sił, zaczał podupadać na zdrowiu i + 31 maja 1809 r. w Wiedniu. H. należy do rzędu wielkich reformatorów muzyki, zwłaszcza też na polu symfonii. Nie krępował się on formą, ani rutyną, a zostawiał swobode natchnieniu, dzieki temu i w utworach jego klnych (msze,

prostota. Muzyka H. do dziś dnia nie straciła nie ze swej świeżości i uroku Nie mala też położył H. zasługe na polu instrumentacyi. (Por. W. E. I. art. A. Polińskiego, t. XXVII—XXVIII str. 515; k. F. Potil. J. Haydn 1875—1882; Reimana, Berühmte Musiker, Berlin, 1898).

Haydock Leon Jerzy, ur. w r. 1774, † w 1849, odbywał studya w kolegium w Douai, lecz zmuszony porzucić naukę wraz z bratem powrócił do ojczyzny. H. zaslužyl się wielce przekladem P. św. na jezyk angielski, którego dokonal z bratem swoim Tomaszem i wydał p. t. The holy Catholic Bible, translated from the Latin Vulyate, diligently cumparad with the Hebrew, Greck and other Editions in divers languages ... with useful notes etc. Manchester 1812 —14, 2 vol. in fol.; Londin 1845—46, t. 25, in 4-o. (Por. Hurter, Nomenclator literarius. Oeniponte 1895, 8-o, t. III, str. 1040).

Haye Jan, de la, franciszkanin, wydawca wielu pism, ur. 1593 r. w Parvżu, przyjał habit w prowincyi hiszpańskiej św. Dydaka. Dla studyów bibliinych wrócił do Francyi i tutaj umarł. jako dworski kaznodzieja i jeneralny prokurator zakonu w r. 1661. Wieksze dzieła jego drukowane in folio obejmuja 39 tomów. Oprócz traktatów teologicznych, po większej części niedrukowanych. pozostawił on dzieła kaznodziejskie o charakterze egzegetycznym, mianowicie: Commentarii litterales in Genesim, sive arbor vitae concionatorum. Lugd. 1638, 3 vol. in fol., drukowane także w Paryżu w latach: 1633, 1636, 1647, 1651; Commentarii litterales in Exodum, sive concionatorum virga percutiens peccatores, Par. 1648, 3 voll. in fol. Napisal również. Commentarius in Apocalypsim, Par. 1644-1647, 3 vol. Wydal (jako "Bibliotheca Ord. Min.") S. Bernardini Senensis opera, Par. 1635-1636, 4 vol. in fol.; Opuscula S. Francisci et S. Antonii, Par. 1641, 1 vol. in fol.; Commentarii Alexandri Hal. in Apocalypsim, Par. 1647. Wreszcie wydał dwa wielkie dziela egzegetyczne. Najprzód ukazala się Biblia magna z komentarzem, ułożooratorya) uczuwać się daje wielka pod- nym z dziel Gagneusza, Estiusza, Sa, niosłość ducha, połączona z chijańską Menochiusza i Tyrinusa (Par. 5 voll. in fol'); następnie wykończył dziś już saniem współczesnych kronik klasztor rzadkie dzieło: Biblia maxima versio- nych. Oceniając jego naukę i pobonum ex linguis orientalibus, pluribus žność król Ludwik niemiec. 840 r. posacris mss. codicibus, innumeris fere wolał go na bpa Halberstadu. Dyece-SS. et veteribus Patribus et interpreti- zya ta graniczyła jeszcze z okolicami bus orthodoxis collectarum; earumque zamieszkanemi przez pogan, skutkiem concordia cum Vulgata et ejus exposicone litterali, cum adnotationibus Nic. na. Rabanus, aby przyjść z pomocą de Lyra Minoritae, Joan. Gagnaei, Doc-przyjacielowi, wykończył wówczas dla torum Paris., Guil. Estii, Doct. Lovan., jego duchownego pożytku swoje w 22 Joan. Menochii et Jacobi Tirini, Doct. S. J. Additis amplissimis prolegomenis... non omissis chronico sacro, tract. de ponderibus, mensuris, monetis, idiotismis linguarum, amplissimis indicibus etc... Lutetiae Parisiorum, sumptibus D. Bechet et L. Billaine, soc., Ant. Bertier, Simeonis Piget 1660, 19 voll. in fol. Mabillon (Traité des études monastiques p. II, c. 2, § 2) ocenia pochlebniej Biblia magna, niż Biblia maxima. (Por. Wadding, Scriptores Ord. Min.). X. A. Kw.

Hayem Armand Łazarz, ur. w r. 1845 w Paryżu, † tamże w r. 1890, był uczniem Proudhon'a, napisał Le Mariage. 1872; La Démocratie re-présentative. 1874; L'Etre social. 1881; La Science, l'Homme au XIX siècle. 1885.

Hayer Jan Mikolaj Hubert z zakonu Braci Mniejszych (1708-1780); apologeta. Napisal: La spiritualité de l'âme (Paris 1757): L'apostolicité du mini-stère de l'Eglise romaine (1765); Traité de l'existence de Dieu; L'utilité temporelle de la Religion chrétienne (1774); Charlatanerie des incrédules (1780). Wspólnie z Soretem wydawał pisemko p. t. La Religion ven-gée. (Parisiis 1757). (Por. Hurter, Nomenclator. Tom. III).

Haymo, bened. bp. Halberstadu (840 - 853) należy do rzędów tych mężów, którzy podjęli pierwsze usilowania celem przeniesienia nauki z Frankonii do Niemiec. Uczył się on w klasztorze w Fuldzie, poczem r. 802 wraz z Hato (ob.), Rabanusem Maurem (ob.) udał się do Tours, gdzie w klasztorze ś. Marcina słuchał wykładów sedziwego Alkuina, po którego śmierci wrócił wraz z towarzyszami do Fuldy. H. po Rabanusie niewatpliwie najuczeńszy ze współczesnych mnichów fuldajskich zajął się pi-

ksiegach zawarte pismo De Universo. Tenže Rabanus na cześć H. napisał 4 pieśni Praeclarus antistes, w których wielbi jego cnote i pasterską żarliwość. W zakresie piśmienniczym H. z Rabanusem zdobyli sobie te wielka zasługe. iż na ziemi niemieckiej złożyli pierwszy komentarz na wszystkie części Pisma ś. Z jego kazań powstało Homiliarium, z rozmyślań zaś De amore coelestis patriae. Z rozprawy De Corpore et Sanguine Domini, posiadamy tylko urywki. Wszystkie pisma H-a znajdują się u Migne'a. (P. P. lat. CXVI— CXVIII). Calkowity katalog z uwagami krytycznemi podaja Mauryni (Histoire littéraire de la France, V, 114-126). H. + 27 marca 853 r. (Por. Mabillon, Acta S. S. saec. IV, t. I, 583; Arnds, De vita et doctrina Haymonis, Hallae 1700: Derling, Commentatio de Haymone. Helmst. 1747).

Haynald Ludwik, uczony pralat węgierski, ur. w Scecsen w r. 1816; po odbyciu studyów w Granie i w Wiedniu został profesorem teologii w seminaryum w Granie od r. 1842 do 1846, sam zaś studyował nauki przyrodnicze. Mianowany koadyotorem bpa w Kurlsburgu (Transylwania) w r. 1851, wkrótce zostal bpem tytularnym tej stolicy. W r. 1863 udal sie do Rzymu i tu mianowany został arbpem Kartaginy in partibus. W r. 1867 wrócił do Wegier jako arcbp Kolocza. H. oddawał się z upodobaniem studyom nad botanika, utrzymywał stosunki ze znakomitymi botanikami, zebrał cenny zielnik i jedną z najbogatszych bibliotek dziel botanicznych w Europie. Pelen miłosierdzia dla ubogich, troskliwy o oświatę, zalożył wiele instytucyj dobroczynnych i naukowych, wspomagał ubogą, ucząca się młodzież, założył gimnazyum i obserwatoryum. W r. 1879 został krdłem. Był także członkiem węgierskiej izby deputowanych, w r. 1880 prezydentem delegacyi wegierskiej do spraw ogólnych państwa. † w r. 1891. (Por. Schäfler, Handlex. der kath. Theologie. 8-o, t. II; Vapereau, Dictionnaire internat. des Ecrivains du jour. 1893, 4-o, str. 772). X. J. N.

Hauneufve Julian T. J., ur. w r. 1588 w Laval, wstąpił do nowicyatu w 1608 r., był w ciagu lat 40 rektorem, mistrzem nowicyuszów, instruktorem 3-go roku powołań † w Paryżu 1663 r. Napisal: L'Ordre de lavie et des moeurs qui conduit l'homme à son salut etc. Paris 1639, in 4 o; Méditations sur la vie de Jésus-Christ etc. 1641; Méditations pour le temps des Exercices qui se font dans la retraite etc. Paris 1643, in 4-o; Le Crand Chemin qui perd le monde etc. Tamze 1646, in 4-o; Le monde opposé à Jésus-Christ etc. Tamże 1647, in 4-to; Veritates practicae ex vita Domini Jesu etc. Tamże 1642-54, 4 vol. in 4-o; Réponses aux demandes de la vie spirituelle etc. Tamże 1653-55, 2 vol. in 4-o, i inne. (Por. Sommervogel, Bibliothèque de la Comp. de Jésus. Bruxelles 1894, 4-o, t. IV, k. 173-178).

Hazael — gr. "Λζαήή—król Syryjski, panował od 886 r. do 857 p. prz. Chr. Byl dworzaninem Benadada I, a gdy pewnego razu ten zachorował, Hazael zgładził go podstępnie i sam objął tron po nim. (IV Reg. VIII, 15). Hazeal był w reku Boga narzędziem kary na Żydów, za ich występki (III Reg. XIX, 15-17). Przepowiedział to Hazaelowi prorok Elizeusz (IV Reg. VIII, 7—15). Rzeczywiście Hazael pobił Jorana i Jehu "we wszystkich granicach Izraelskich. od Jordanu ku wschodniej stronie wszystką ziemię Galaad, i Gad i Ruben, i Manasse, od Araer który jest nad potokiem Arnon, i Galaad i Bazan" (IV Reg. X, 32-33. Pobil też Joachaza. (IV Reg. XIII, 3). Walczył również skutecznie przeciwko królestwu Judzkiemu; zaledwie się udało Joasowi znacznymi skarbami okupić i ułagodzić Hazaela. (IV Reg. XII, 17-18; II Par. XXIV, 23-24). Od Hazaela otrzymała swa nazwę dynastya królów Syryjskich (A-

nych, w r. 1880 prezydentem delegacyi nes, t. III, p. 489; Maspero, Histoire wegierskiej do spraw ogólnych państwa. ancienne des peuples de l'Orient. 5 † w r. 1891. (Por. Schäfler, Handlex. ed., Paris, 1893, t. II, p. 379).

X. R. J.

Hazart Korneljusz, jezuita, ur. 1617 r. w Oudenaarde (Niderlandy), w 1635 r. wstapił do zakonu, 1688 r. zmarł w Antwerpii. Oprócz wielu dziełek treści polemicznej napisał ważne dla historyi misyi katolickich: Kerckelycke Historie van de gheheele wereldt, 5 t. Antw. 1667—1673. (Por. de Backer. s. v.).

Haze J. H., profesor liturgiki w seminaryum w Leodyum. Żył w drugiej potowie XIX w.; przerobił, dopełnił i cennemi notatkami wzbogacił Romsée'go, Institutiones liturgicae. Bruxellis 1864, 2 vol. in 8-o.

Hazyusz (Hasius) Jakób jezuita, ur. w Prusiech w r. 1582, wstapił do nowicyatu w roku 1600, był profesorem humaniorów i retoryki, przeważnie je-dnak oddał się kaznodziejstwu. Kazania jego należą do lepszych. wystąpił w roku 1629 z Towarzystwa Jezusowego i wstapił do Kanoników regularnych. Napisał kazania: Kazanie na pogrzebie Mikolaja, Boguslawa Bratoszyna Zenowicza, z domu Despotów, kasztelana połockiego i t. d. miane w smorgońskim kościele i t. d. Wilno 1622, 4-a, kart 14; Kazanie na exekwyach Mikołaja Bogusława Bratoszyna Zenowicza i t. d. Wilno 1622, 4-a; Kazanie na dzień naznaczony pogrzebowi J. W. P. P. Jana Karola Chodkiewicza... Wojewody wileńskiego, Królestwa Polskiego przeciwko Osmanowi Sultanowi, y W. X. litewskiego Hetmana... miane w Nieświeżu w Kościele S. J. i t. d. 1622, b. m. 4-a, kart 17. (Por. Brown, Biblioteka pisarzów assyst. pols. Poznań 1862, 8-a, str. 192; Sommervogel, Bibliothèque de la Com. Bruxelles 1893, 4-o, t. IV, k. 198).

cznie przeciwko królestwu Judzkiemu; zaledwie się udało Joasowi znacznymi skarbami okupić i ułagodzić Hazaela. (IV Reg. XII, 17—18; II Par. XXIV, 23—24). Od Hazaela otrzymała swą nazwę dynastya królów Syryjskich (Amos I, 4).—(Por. F. Vigouroux, Diction. de la Bible, t. III, p. 459, 460; La Bible et les découvertes moder-

przechowywany dotąd wśród Landsdowne | Einzelnwissenschaften. Berlin 1865; 2 Manuscripts od jezuity Malla. List m. i. ów jest niewątpliwie falsyfikatem, gdyż jezuita Mall nigdy nie istniał. Również grubem zmyśleniem wydaje się i dalsza opowieść o znalezionych przy bliżsżej rewizyi u H, poleceniach zakonnych, a nawet o bulli Piusa V, upoważniającej H. do opowiadania jakiejbądź, wskazanej przez przełożonych nauki, byleby cel zamierzony osiagnąć. Te wszystkie okoliczności każa w całej opowieści domyślać się falszu obliczonego na zohydzenie Jezuitów. Watpliwem jest nawet egzystencya H., to zaś że nie był jezuita jest rzecza pewną, gdyż nazwisko jego nie znajduje sie w żadnym katalogu Jezuitów angielskich. Wiadomo też do jakich uciekano się szalbierstw, oszustw i przekupstw, byleby tylko zbeszcześcić Tow. Jezusowe. (Por. Foley, Records of the English province of the Society of Jesus, I, str. 209). Poważniejsi autorowie protestanccy poprzestają na gluchem powtarzaniu opowieści, nie wdajac sie w ocene jej autentyczności.

(Ch.).

Hebal ob. Garizim.

Hebdomadarz, hebdomadarius (septimanarius) od hebdomda (tydzień) jest to kanonik, albo, jak u nas bywa pospolicie, wikaryusz katedralny czy kolegiacki, a w klasztorze zakonnik, który przez tydzień celebruje i przewodniczy przy odmawianiu pacierzy kanonicznych chórowi.

Hebdomas ob. Bazylides.

Heber ob. Hebrajczycy.

Hebert ks., współczesny, miewał konferencye w kle św. Honoryusza w Eylau w czasie adwentu, w r. 1901-1902, które wydał następnie p. t. Les Prémières Vèrités. 12-0; Jésus Christ. dans le Credo. 12-0.

Hebler Karol, pisarz filozoficzny, ur. w r. 1821 w Bernie; po odbyciu studyów średnich w Stutgardzie i teologii oraz filozofii w Tybindze i Berlinie habilitował się w r. 1854 jako prywatny docent w Bernie, następnie był tamże profesorem filozofii. Napisal: Spinoza's Lehre von der Substanz u. ihre Bestimmtheiten. Bern 1850; Die Philosophie gegenüber dem Leben und den

wyd. 1874; Philosophische Aufsätze. Leipzig 1869. Nadto szereg studyów i szkiców literackich o Szekspirze, Lessingu i t. d. (Por. Schäfler, Handlexi kon der kath. Theologie. 1883, t. II, str. 254).

Hebraisci ob. Poix Ludwik.

Hebrajczycy ob. Izraelici.

Hebrajski język jest językiem, którym mówili starożytni Hebrajczycy i w którym napisana przeważna cześć Ksiag Starego Testamentu. Oprócz wiersza 11 z rodz. X Jeremiasza, niektórych rozdziałów Daniela (II, 4b-VII, 28), i Ezdrasza, (I Ezdr. IV, 8-VI, 18; VII, 16-26), napisanych po aramajsku, wszystkie książ-ki protokanoniczne St. Test. zredagowane są po hebrajsku, jako też wiele z ksiąg deuterokanonicznych, które posiądamy obecnie tylko w tłumaczeniu (Eccli.; prawdopodobnie Dan. III, 24-90, XIII, XIV; I Mach.) i pewna liczba apokryfów (Henoch. Psalmy Salomona i t. p.). Z wyjątkiem ksiąg Pisma św. lub mających z niem związek, posiadamy tylko kilka napisów w języku hebrajskim: napis z Siloe, znaleziony w Jerozolimie w 1880 r., z VIII wieku przed Chr.; dwadzieścia pieczęci z imionami własnemi; monety z czasów książąt machabejskich. Nazwa język "hebrajski" pierwszy raz wspomina się w r. 130 przed Chr. Żydzi język hebrajski nazywali świętym, w przeciwstawieniu do aramajskiego, świeckiego. Uczeni rozróżniają staro-hebrajski, używany w Biblii, od nowo-hebrajskiego, którym posługuje się miszna. Język hebrajski jest jedną z galęzi wielkiej rodziny języków semickich, rozpowszechnionych w zachodniej Azyi, od morza Sródziemnego do Tygrysu i Eufratesu, od gór Armenii na południe Arabii, zamieszkanych przez Arabów aż do Abisynii i przez Fenicyan na wyspy i brzegi (Kartagina) morza Śródziemnego. Uczeni rozróżniają cztery grupy języków semickich; południowa (arabski, etyopski), północna (dyalekty aramajskie), wschodnia (assyryjsko-babiloński) i pośrednia (dyalekty chananejskie); - do tej ostatniej grupy razem z fenickim, punickim, moabickim i innymi należy staro-hebrajski oraz dyalekty nowo-hebrajski i rabinistyczny. --

Charakterystyczna cecha jezyków semickich jest szczególniejsze znaczenie u nich spółgłosek. One tworzą źródłosłów słowa i jego idee zasadnicza; samogłoski maja znaczenie pomocnicze. Spółgłosek posiada jezyk hebrajski 22.-Rozpoczyna się pisać od prawej strony do lewej (wprost przeciwnie jak w naszych jezykach); słów się nie przenosi, jeżeli nie można zmieścić słowa na rozpoczętem wierszu, to całe sie pisze w następnym wierszu; aby zaś nie zostawiać dużo miejsca niezapisanego, niektóre litery pisze się szerzej na końcu słowa (alef, he, lamed, mem, taw). Litery hebrajskie służa do oznaczenia liczb. Jednostki wyraża się przez litery początkowe od aleph do teth (alef = 1; bet = 2; ghimel = 3; dalet = 4; he = 5; waw = 6; zain = 7; chet = 8; tet = 9); dziesiątki od jod do ssade (jod = 10; kaf = 20; lamed = 30; mem = 40; nun = 50; samech = 60; ain = 70; pe = 80; ssade = 90); setki (od 100 do 400) przez cztéry ostatnie litery alfabetu (kof = 100; resz = 200; sin Iub szyn = 300; taw = 400); setki od 500 do 900 oznacza się przez litery końcowe, piszące się inaczej na początku i w środku słowa jak na końcu (kaf = 500; mem = 600; nun = 700; pe = 800; ssade = 900). Aby oznaczyć tysiące pisze sie punkta nad literami, i tak: alef z dwoma punktami oznacza 1000, bet z dwoma punktami - 2000 i t. d. Liczby złożone piszą się w ten sposób, że litery oznaczające wyższe cyfry piszą się najpierw. Godną uwagi jest pisownia liczby 15: ponieważ liczba ta napisana prawidłowo składa się z dwóch liter (jod i he), tworzących skrócona forme słowa wyrażającego imie Boga, przez szacunek dla tego imienia pisano 15, zestawiając tak litery, że w sumie daly 15, t. j. 9+6 (tet i waw).--W naszych Księgach Pisma św. samogłoski sa wyrażone przez specyalne znaki, powstale z kombinacyi punktu z kreska, znaki te wprowadzili Massoreci. Przedtem pisano tylko przy pomocy samych spólgłosek; posiadający język hebrajski i bez tych znaków wiedział, jak dane słowo wymawiać należy. Znaki te pisza się albo nad literą, w środku jej, naj-częściej zaś pod literą. Samogłoski hebrajskie są długie, krótkie i napół wymawiajace sie.

W Biblii hebrajskiej posiadamy książki napisane proza i ksiegi odpowiadające najzupelniej zasadom najprawdziwszej poezyi. Wierszem pisane są: Ksiega Joba, Psalmy, Przypowieści, Pieśni nad Pieśniani, Lamentacye, do których zaliczyć należy Ekklezyastyka (i według wielu krytyków Ekklezyastę), Prorocy: Izajasz, Amos, Ozeasz, Micheasz, Nahum, Habakuk, Joel i Abdiasz prawie zawsze używają formy poetyckiej. Spotykamy też hymny i pieśni w Ksiegach pisanych proza. Charakterystycznemi cechami poezyi hebrajskiej są; 1-o, bogactwo obrazów, wzniosłość myśli, siła i prostota w wyrażaniu się, potega porównań: 2-o, liryzm, w którym autor wyraża uczucia władające dusza jego, lub uczucia wspólne mu z innymi; 3-o, nastrój religijny poezyi. Bez watpienia posiadali Hebrajczycy i poezyę świecką (por. Iz. V, 12; Amos, VI, 5), lecz poezya ta zaginela z malymi wyjatkami, a to co zachowało się, posiada charakter nawskroś religijny. — Język hebrajski, pomimo swych braków, jest w najwyższym stopniu poetyczny; budowa i układ słów sprawia, że wszystko w nim zdaje się żyć i działać. - Elementem zasadniczym poezyi hebrajskiej jest parallelizm, polegający na tem, że jeden wiersz najzupelniej odpowiada drugiemu. Od drugiej polowy XVIII wieku, od czasów Lowth'a, który pierwszy w swych wy-kładach o poezyi świętej Hebrajczyków zaczał uważać parallelizm jako zasadniczy element poezyi hebrajskiej, zaczęto coraz bardziej zajmować się parallelizmem, badać i studyować go. Obecnie w najnowszych wydaniach Wulgaty i Septuaginty przy podziale tekstu biora pod uwagę parallelizm. Przykłady parall.: "Lepszy jest cierpliwy niźli maż mocny; a który panuje sercu swemu, niż ten co miast dobywa" (Ks. Przyp. XVI, 32), "Niebiosa rozpowiadaja chwale Boża, a dzieła rak jego oznajmuje utwierdzenie." (Ps. XVIII, 2) Parallelizm ustawicznie powtarzany spowodowałby monotonię, stąd też autorowie święci starają się wprowadzić jaknajwieksza różnorodność, zastosowują synonimy, antytezy, dając cały szereg parallelizmów rozwijających się na zasadzie prawa przyczynowości, wprowadzając pytania, zdania wtrącone. Parallelizm daje możność ocenienia czy dany tekst nie jest zepsuty, jeżeli bo-

wiem brak parallelizmu tam, gdzie on być powinien, wniosek konieczny, że tutaj coś popsuto w tekście; i jeżeli, korzystając z fragmentów, które pozostały, lub z różnych tłumaczeń, poprawimy tekst, znajdziemy parallelizm.-Wiersze w poezyı hebrajskiej nie mają nic wspólnego z poezya grecką lub łacińską, nie zwracają uwagi na długie lub krótkie syllaby, lecz za to zwracaja szczególniejszą uwage na akcent; akcent odgrywa tutaj zasadnicza role. - Numeracya sylab jest nadzwyczaj trudna, szczególniej po ustaleniu czytania tekstu przez Massoretów. Zasady w tym względzie podane przez Bickella i zastosowane nie wystarczają, ponieważ są powodem skarg na psucie tekstu. W każdym razie w poezvi hebrajskiej rozróżniamy wiersze cztero, piecio, sześcio, siedmio, ośmio, dziewiecio i dziesiecio syllabowe. Bickell znajduje i dwunasto syllabowe wiersze, lecz jest to blad, ponieważ to, co się uważa za wiersze jest dwiema częściami parallelizmu, z których jedna ma 7. a druga 5 syllab. — Co się tyczy strof, to od chwili wydania w r. 1831 przez F. B. Koesteraart. Die Strophen oder der Parallelismus der Verse der hebräi-schen Poesie w "Studien und Kritiken," zaczeto doszukiwać się praw j formowania strof w poezyi hebrajskiej, przelecz studya w tym kierunku konały, że nie ma w tym względzie stałych regul. - Charakterystyczna cecha poezyi hebrajskiej jest alfabetyzm (ob. Alfabetyczne poematy, akrostychy). - Z Biblii tylko wnioskować możemy o liczbie słów hebrajskim. Biblia zapewne jezyku wszystkich nie przechowała, wszela-ko przypuszczać należy, iż ich po-nadto zbyt wiele nie było. Żródłosłowów liczą nie więcej, niż 2,050. Z nich niektóre prawie wcale nie były używane, inne zaś posiadały bardzo mało wyrazów pochodnych. (Zródłosłowy wy- dyalektów chananejskich. W dokumenrazów hebrajskich składają się ze spółglosek, zwykle trzech, które w połączeniu z samogłoskami tworzą dwie zgłoski). Według Renana w hebrajskim języku wszystkich wyrazów jest około 5,000. Wiele z tych słów zawiera pojęcia przedmiotów domowego użytku, zwierząt domowych, objawów i zmian w naturze, stosunków rodzinnych, społecz- ków semickich. Starano się powyższa nych. Przedewszystkiem zaś język he- kwestyę rozwiązać drogą wykazania, w

brajski bogaty jest w wyrażenia odnoszące się do pojeć religijnych żydowskich. oraz obrządków, szczególniej dla ozna czenia madrości Bożej, lub prawa Bożego. Lecz słownik hebrajski jest bardzo ubogi w słowa, wyrażające pojęcia oderwane i uczucia duszy. Tak np. pojęcia "religii" nie można inaczej w hebrajskim oznaczyć, tylko przez "bojaźń Bożą." Władze duchowne w człowieku da się określić po hebrajsku tylko przez opisanie: umysł—przez "serce," a uczu-cia – przez "nerki," "watrobę." Większa część źródłosłowów oznacza działalność duchowa, umysłowa i moralna, a jednocześnie fizyczną, zewnętrzną, co w jezykach indo-europejskich oddawna sie już zatraciło. Wreszcie zaznaczyć należy, że język hebrajski posiadał właściwość niezmiernie cenna-t. j. niezmienność i trwałość, polegającą na niezmiennem wymawianiu spólgłosek, co chronilo je od zmiękczenia i wynikających z tego przemian. Opatrzność obdarzyła jezyki semickie owym przymiotem, aby jeden z nich mógł przez wieków kilkanaście zachowywać w niezmienionej szacie Ksieg. Swiete, zawierające prawdy objawionei

Historya języka hebrajskieg o. Początek.—Język hebrajski jest z jednym z dyalektów chananejskich, czego dowodem wielkie podobieństwo jego do języka fenickiego, moabickiego, i bezwatpienia do języka Ammonitów i Edomitów (Jer. XXVII, 3), a zatem czas powstania jego jest wspólny z powyższymi językami chananejskimi. Pomniki historyczne świadcza o nadzwyczai wielkiej starożytności jezyków chananejskich. I tak np. tablice, znalezione w Tell-el-Amarna, glosza, że narody mieszkające na brzegach morza Śródziemnego w Azyi Zachodniej w XV w. przed naszą erą w dokumentach urzedowych używały języka assyryjskiego, w mowie zaś potocznej tach pochodzenia egipskiego widzimy już w XVI w. zwroty zapożyczone z jezyków chananejskich. Najstarożytniejsze jednak pomniki historyczne nie moga odpowiedzieć na pytanie: jak starożytnymi są języki chananejskie? Kiedy ich początek? Początek pozosta e w mroku i zlewa się z początkami różnych języski do jezyków semickich. Ryszard Simon uważał hebrajski za najstarszy z grupy semickich języków i za ich ojca. Zdanie to dzisiaj jest powszechnie odrzucone.

Delitzsch sądzi, że asyryjski, Schrader zaś i D. S. Margoliouth, że arabski jest praoicem. Zdania te jednak nie mają silnych podstaw i uczeni współ cześni uważają wszystkie te języki jako córki wspólnej matki i szukają kolebki dla narodów semickich nad zatoka Perska. Lecz powstaje nowe pytanie: W jakiej właściwie epoce wypada początek jezyków semickich nad zatoka Perska? i w jakim czasie rozpoczely się wędrówki narodów semickich osiadłych w Chanaan? Geneza z wedrówka Abrahama łączy powstanie małych narodów: Edomitów, Moabitów i Ammonitów, i rzeczywiście jest prawdopodobnem, że wedrówki te rozpoczynaja się przed dwoma tysiacami lat, poprzedzajacymi nasza ere. I znowu zjawia się nieroztrzygniete aż po dziś dzień zagadnienie: czy Abraham, przyszedłszy do Chanaan, przyniósł z sobą język hebrajski; czy przeciwnie zastał go już na miejscu? Czy od niego ten jezyk przyszedł do plemion chananejskich, czy też on, przyszedłszy do Chanaan, aramejskie, lub asyryjskie narzecze porzucił i przyjał chananejskie, hebrajskie? Pozostawiajac nieroztrzygniete pytanie, możemy jednak twierdzić: że rodzina Abrahama przyniosła do Chanaan albo przyswoiła sobie w nim język bardzo blizki dyalektów Moabitów, Tyru i Sydonu, bardziej zbliżony do arabskiego i assyrvjskiego, niż inne dvalekty semickie i że raz uformowany, jezyk ten pozostał dość odporny na wszelkie obce domieszki.

Wiele bardzo wskązówek przemawia za tem, że język hebrajski ,przed epoka jezyka biblijnego posiadal juž swa historye i ulegal licznym zmianom. Wskazówki te są: archaizmy, właściwe odleglejszym czasom; formy klasyczne nadzwyczaj wyrobione, które musiały przechodzić okres swej formacyi; wiele analogij języka hebrajskiego z innymi językami semickimi, które każa się domniemywać starszych i liczniejszych analogij.--Jezyk hebrajski okresu biblij-

jakim stopniu znajduje się język hebraj- po nlewoli, czyli epoka upadku; należy jednak zwrócić uwage, że i z tej epoki posiadamy utwory np. Psalmy, pisane po niewoli z takim artyzmem, jak w okresie złotym, jezyk bowiem hebrajski, chociaż w potocznej mowie coraz bardziej ulegał skażeniu, posiadał prawie do czasów ery naszej ludzi, umiejących w literaturze podtrzymywać jego dawną piękność. I. Jezyk hebrajz epoki pierwszej, (1000 lat od Mojżesza do niewoli) ma trzy (lub cztery) okresy: Mojżesza, Dawida i podczas niewoli. Pierwszy z nich odznacza się pewną liczbą archaizmów, niespotykanych później, oraz prostota w zwrotach i układzie. W drugim, mającym swój rozkwit, największy za Dawida i Salomona, zjawia się nowy porządek cywilny i polityczny, nowe stosunki społeczne i nowe pojecia, a stad i nowe wyrazy, zwroty, z czego język nabywa wiekszego rozwinięcia, poezya dochodzi do szczytu w Psalmach Dawida i pismach Salomona. Prorocki duch literacki wytwarza nowy sposób pisania, zbliżony do poetyckiego, a jednocześnie mówniczy, który przed Izajaszem zaznaczał się liryzmem, a u Izajasza wzniósł się do najwyższej potegi, podniosłości i majestatu. Wreszcie niewola, zadawszy cios narodowi żydowskiemu, skazila język, zepsula jego czystość. Walczą z tą nawałą nieprzyjacielska meżowie, żyjący bezpośrednio po niewoli, jak: Ageusz, Zacharyasz, Malachiasz, lecz walczą na próżno; mowa ojczysta żyje jeszcze za Nehemiasza w ustach warstw wykształconych, lud coraz więcej ja psuje pod wpływem obcych. Wszelako to zepsute narzecze zwać się będzie nieustannie językiem hebrajskim lub ojczystym, na tej samej zasadzie, jak w wiekach średnich jezyki, utworzone na podstawie łaciny, Nie wszyscy zganazwano romańskimi. dzają się na podział wyżej przyjęty i twierdzą, że dzieł hebrajskich za mało pozostalo, aby na ich podstawie można było z cała pewnościa aż trzy epoki języka hebrajskiego zbudować i wytworzyć charakterystyczne cechy każdej; tem więcej, że jedni autorowie pisali wierszem, inni prozą. Nadto nie każdej Księgi czas, kiedy powstała, można bez-przecznie oznaczyć; nie wiadomo też, czy nego dzieli się na dwie epoki; I-a od doszły do nas bez żadnych zmian ję-Mojżesza do niewoli Babilońskiej i II-a zykowych. Wreszcie wszystkie Księgi

tyczą się jednej dziedziny, t. j. religij- pismach Ben Sarouk'a, Ibn Cabral'a i nei: wyrażenia wiec i zwroty z jednej Rabbi Tam'a; Moise Kinchi († 1190), Ksiegi przechodziły do drugiej, a na autor gramatyki bardzo zbliżonej do na-wszystkie Ksiegi przeważny wpływ wy- szych gramatyk, przedrukowywanej bar-wierał Piecioksiąg Mojżesza.—II. Epoka dzo często w XVI i XVII w. w.; z po niewoli aż do czasów Machabejskich XIII wieku, Dawid Kimchi, autor grajest okresem jezyka zamierającego w ży- matyki (Miklol) i słownika; prace te sa ciu, a żyjącego tylko w szkołach i litur-arcydzielami filologii żydowskiej z wiegii. Od upadku Jerozolimy aż do śre-ków średnich. Z XV w., Profiat Duran dnich wieków przypada okres języka (Isaac ben Moses ha—Levi Efodi, około hebrajskiego nowego. (ob. art. Mas-1400); z XVI wieku Eliasz Levita so reci).— W Biblii nie odnajdujeny (Eliah ben Ascher ha—Levi, nazywany śladów studyów nad gramatyka hebraj- Ashkenazi z 1472-1549), uczeń, wyska, współczesnych powstaniu Ksiag dawca, komentator Kimchi'ch i spadko-Świętych. Dopiero są ślady podobnej prabierca ich chwały, napisał dykcyonarz cy w epoce talmudystycznej. Z drugiej chaldejski, Thishbi i rozprawę o massozaś strony pisarze kościelni, a szczegól-rze. — W. w. XVI od Żydów badania niej wśród nich św. Hieronim, w swych nad językiem hebrajskim przechodzą w pracach czynią wiele uwag filologicznych ręce chrześcijan; zasada wygłoszona hebrajskiego. Badania te jednak są do- nem źródłem wiary, skłania ich do tych rywcze, poważniejsza robota w tym kie- studyów. Jeszcze w okresie poprzedzarunku, zaczyna sią daleko później na jącym protestantyzm Jan Reuchlir Wschodzie, szczególniej w Babilonii. (1455—1522) i dominikanin Santes Pa-Autorowie z tego okresu: Menahem Ben gninus (1471-1541) pracami swemi przy-Sarouk († 950), twórca słownika źró gotowali drogę znakomitym Buxtorf'om dłosłowów hebrajskich (wydanego przez Jan Buxtorf, ojciec, um. 1629). Sławni Filipowskiego w 1854) i Dounasch ibn ci jednak autorowie w pracach swych Labrat (po hebr. Adonim ha-Levi), Rab- ida szlakami utartymi przez gramatyków bi Salomon ben Izaak († 1105), Rabbi zydowskich, i dopiero w w. XVIII Al-Samuel ben Meir († 1150), Rabbi Ja- bert Schultens z Leyde (1686—1750) i cobben Meir (Rabbi Tam, † 1171), byli Schroeder z Marburga (1721—1798) indoskonalymi tłumaczami Biblii i wspa- augurują nowe metody badań. — Wiek niałymi talmudystami, lecz nie posiadali XIX jest wiekiem odrodzonych studyów zdolności do syntezy gramatycznej. Do- nad językiem hebrajskim. Na czele stoi Gepiero pod wpływem cywilizacyi arab- senius (ob.), za nim idą Ewald (ob.),Olshaskiej, rozwój gramatyki hebrajskiej posu- usen, Stade i König. Każdy z nich wa sie nadzwyczaj predko naprzód, stara sie wprowadzić do badań metode wśród Zydów zamieszkujących Hiszpa-ściśle naukową. Gesenius († 1842) idzie nie i północna Afryke. Pionierami są: drogą metody analitycznej, a za nim żyd arabski Jehuda ibn Koreisch Böttcher († 1863). Ewald († 1875) za-(około 880) i Saadyah (Said ibn Jakub wdzięcza metodzie syntetyczno-spekula-al—Fayoumi, † 942). Pierwszym jednak tywnej swoje zdobycze, w ślad za nim twórcą gramatyki i słownika hebrajskie metody tej trzymaja się Seffer i Hergo jest Rabbi Jonah ben Qannah albo man Gelbe. Olshausen szuka rozwiąza-Rabbi Merinos (u Arabów nazywany nia wielu zagadnień przy pomocy me-Aboul Walid Merwan ibn Djannah) ur. tody porównawczej i historycznej, naślaokoło 990, lekarz z Korduby. – Do wie- dują go G. Bickell i A. Müller. B. ku XVI pracy nad gramatyką i słowni- Stade pracuje, mając przed oczyma mekiem hebrajskim poświecali się wyłącz- todę analityczno-historyczno-fonetycznonie Żydzi. Wśród nich zasługują na fizyologiczną. (Por. Th. Nöloete, Die uwage: z w. XII Salomon ben Abraham semit. Sprachen (1899); H. Zimmern, ben Parhon, autor gramatyki i słowni-ka; Abraham ben Meir Aben Ezra († Sprachen (1898); Brockelmann, Grund-1167), autor gramatyki i wielu rozpraw riss der vergl. Gramm. der semit. w tym kierunku; Józef Kimchi († oko-Sprachen. Dict. de la Bible. F. Vio 1160), autor rozpraw krytycz nych o gouroux. G-K. Hebraique langue;

gramatycznych, dotyczących języka przez protestantów, że Biblia jest jedy-

Ks. A. Szlagowski, Wstep ogólny do Pisma Sw. t. I. 166 str. wyd. Bib. dz. X. H. P.chrześc.).

Hebrajski przekład czterech Ewangelii dla Propagandy wypracował z Wulgaty J. B. Jonas, (Rzym, 1668). Ze strony Protestantów Seb. Münster w Bazylei wydał Ewangelię św. Mateusza wraz z Listem do Żydów r. 1537; W. Herbst i F. Petri drukował Ewan-gelie Marka i Łukasza w Wittenberdze 1574; a J. Clajus r. 1610 cztery Ewangelie. Caly Nowy Test. wyszedł w Londynie 1661. W nowszych czasach za-bierali się do przekładów Now. Test. nawróceni Żydzi i R. Caddick, (Londyn 1798); Frey, 1818; Greenfield r. 1831. Ewangelia św. Łukasza wyszła w Berlinie r. 1851; List do Rzymian wydal Delitzsch 1870, a cały N. Test. r. 1877. (Por. ks. Szlagowski, Wstęp ogólny, Warszawa 1908, II, str. 202). X. A. S.

Hebron, imię dwóch Izraelitów i miasta. 1) Hebron, trzeci syn Caath, który był drugim synem Lewiego (Exod. VI. 18; Num. III, 19; I Paral, VI, 2, 18; XXXIII, 12). Wiemy o nim, że był głowa rodu Hebronitów (Num. III, 27; XXVI, 58, I Par. XXVI, 23, 30, 31). -2) Hebron, syn Maresa i ojciec Core, Taphna, Recem i Samma, w pokoleniu Judy (I Par. II, 42, 43). wa Chebron, I Mach. V, 65), starożytne miasto królewskie Chananejskie, położone w górach judzkich, na południe od Jerozolimy, na zachodzie morza Martwego, w glębokiej i wazkiej dolinie, pod 30° 31° sz. półn. i 35° 8, 5' dług. wsch., sławne za czasów Patryarchów i Dawida (Gen. XIII, 18; XXIII, 2; Jos. X, pierwotneimie Hebronu było Kirjat-Arba (Gen. XXIII, 2; Jos. XIV, 15, 13, 54 inne). Kirjat ha-Arba, z artykulem (Gen. XXXV, 27; Esd. XI, 25); Septuaginta nazywa: Pólis Arbók (Gen. XXIII, 2); Pólis Argób (Jos. XIV, 15); Kariath — arbók (Jos. XXI, 11); Kariathar-

XX, 7). Według św. Hieronima (Ono-mastica sacra, Getynga, 1870, str. 84) i niektórych komentatorów żydowskich, arba oznaczałoby tutaj cztery i nazwa "miasto Czterech" pochodziłaby od czterech patryarchów, których ciala spoczywały w pieczarze Makpelak, t. j. szczatki Abrahama, Izaaka i Jakóba, do których dla uzupelnienia liczby czterech, jedni przyłaczają Adama, inni Ezawa, wreszcie inni Józefa. Zdanie to nie ma podstaw, jak i zdanie Saulcy (Voyage en Terre Sainte, Paryż, 1865, t. I. str. 152), że arba ma oznaczać cztery części. z których składa się miasto. Pismo Św. samo daje nam tłumaczenie nazwy, wywodząc początek jej od Arba albo Arbe, ojca Enaka.-W. H-e mieszkali: Abraham (Gen. XIII, 18), Izaak (Gen. XXXV, 17) i Jakób (Gen. XXXVII, 14). Jakób z H. udał się do Egiptu, lecz zwłoki jego odprowadzone zostały do H., i pochowane obok zwłok Abrahama (Gen. XXV, 14), Sary, Izaa-ka, Rebeki i Lii (Gen. XXIII, 19; XLIX, 29, 31; 4, 12, 13). Po wyjściu Jakóba z H., opanowali to miasto Enakici (Jos. XIII, 23; X, 3, 23), lecz wypędził ich stamtad Jozue (Jos. XI, 21), zdaje się że nie osobiście, a przez Kaleba (Jos. XIV, 14), któremu za to oddał okoliczne pola i wsie (Jos. XXI, 12; XV, 13): samo zaś H. oddane zostało lewitom (Jos. XX, 7; XXI, 11). Tu Czterej ci synowie są założycielami miasta | Dawid miał stolice | przez pierwsze  $7^{1/2}$  tego samego imienia. — 3) | Hebron | lat swego panowania, póki nie zdobył (Wulgata w jednem tylko miejscu uży- Jerozolimy (II Reg. II, 1), tu Absalon podniósł bunt przeciwko ojcu (II Reg. XV, 9, 10), Roboam założył fortece (II Par. XI, 10). Po powrocie z nie-woli babilońskiej Żydzi znów zamieszkali w H. i jego okolicach (II Esd. XI. 25). Później dostało się ono Idumejczykom, lecz odebrane przez Jude Machabeusza (I Mach. V, 65), dostało sie 3; II Reg. II, I i t. d.).—Biblia mówi, że Rzymianom, którym znów odebrał je Szymon syn Giorasa (Józef Flaw., Ant. XII, 8, 6; Bell. Jud. IV, 9, 9). W ostatniej wojnie żydowskiej spotkał je ten sam los co i Jerozolime (Bell. Jud. IV, 9, 7, 9). W czwartym wieku Euzebiusz (Onomastica sacra, str. 209) nazywa H. dużą wsią. Po przejściu pod panoboksefér (Jud. I, 10): Pólis tou pediou wanie muzułmanów H. zachowuje dość (Gen. XXXV, 27); Wulgata: Civitas wielkie znaczenie i z racyi swego poło-Arbee (Gen. XXIII, 2); Cariath—Arbe żenia, i z racyi czci, jaką Arabowie (Jos. XIV, 15) albo Cariatharbe (Jos. Żydzi i Chrześcijanie otaczają pamięć

stellum albo praesidium ad sanctum Abraham. W r. 1167 H. staje się sto-blical Res. licą biskupią. W 20 lat później dostaje dyn, 1856). sie napowrót w rece muzułmanów i katedra zostaje przemieniona na meczet; przystęp zaś do grobowca patryarchów był Chrześcijanom i Żydom wzbroniony aż do 1834 r. – W obecnej chwili H. jest jednem z największych miast Palestyny, nazywa się El-Chalil t. j. przyjaciel Boży, na pamiątkę Abrahama, któremu i Pismo Św. ten tytuł nadaje (Isai, XLI, 8). Polożone na 927 metrów na poziomem morza Śródziemnego dzieli się na cztery części. Domy zbudowane z kamienia. Górne piętra o świetlone, prześliczne okna, ulice, jak w ogóle w miastach wschodnich, sa tutaj wazkie i brudne. Góry otaczające miasto są dlań jakgdyby murami forteczne-Miasto pełne roślinności, robi wrażenie ogrodu, chociaż rosnące w niem palmy z powodu zmian klimatycznych nie dają dojrzalego owocu. H. nie posiada rzeki, dla tego też sąsiednie źródla spożytkowano w celach kultury ziemi. Pomnikiem Hebronu jest Haram el-Khalil. Są to mury starego zam-ku (65 metrów długości, 38 szerokości, od 15 do 18 wysokości). Pośrodku nich znajduje się obszerne podwórze. Haram el-Khalil przylega do góry, gdzie się znajduje pieczara, grób Patryarchów (ob. art. Mak pelah). Mury te sa jednym z najstarożytniejszych zabytków Palestyny i sa przedmiotem ciekawości wszystkich podróżujących do Ziemi Św. od czasów bezimiennego pielgrzyma z Bordeaux (Historia Terrae Sanctae, Genewa, 1877, t. I, str. 20, aż do Voguć, Les églises de Terre Sainte, Paryż, 1860, 344— 345.—Maress, Salzmann i Saulcy) (Voyage en Terre Sainte, t. I, str. 156, 4, II, 328) początki murów odnoszą do czasów Dawida. (Por. też Renan, Mission de Phénicie, Paryż, 1864, p. 799 –807). – Mieszkańców H. posiada według jednych od 8 do 10 tysięcy, wedlug drugich od 12 do 14 tysięcy, niema bowiem tutaj urzędowej statystyki. Z wyjątkiem tysiąca Zydów, reszta mieszkańców to muzułmanie, nieprzyjaźnie ko teolog arcybiskupa Spalding, stał usposobieni dla obcokrajowców; chrzesie jednak znanym w Europie dopiero ścijan niema tutaj wcale. Ludność bo- przez ksiażkę Elliot'a p. t. Zywot Ojgata, sklonna do rozruchów, z którą ca Heckera (The Life of the Heeker); rząd ma wiele klopotu. Żydzi tutejsi w której H. wystawiony jest jako siew-

Abrahama. Krzyż wev nazywają H. ca- pochodzą z różnych krajów. (Por. Guérin, Judée, t. III; E. Robinson, Biblical Researches in Palestine, Lon-X. H. P.

> Hecher Józef ks;, pisarz religijny i poeta, kanonik u św. Kajetana w Monachium, ur. w r. 1845 w Schongau, wymowny kazuodzieja. Napisał Die Werke der Bramherzigkeit. Sonette. 1891: Die Kreuzesworte des Herrn. Predigten. 1894; Das Lamin Gottes. 1894; Lehende Bilder in relig. Dichtungen. 1894, 3 części; Vaterunser. Predigten 1897; Lia 1900; Frauengestalten am Kreuzwege. Fastenpredigten, i inne. (Por. Keiters, Katholischer Literaturkalender. Essen 1902. 16-o, str. 111).

> Hecker, Izaak Tomasz, misyonarz i założyciel stowarzyszenia Paulinistów w New-Yorku, ur. 18 grudnia 1819 r. w New-Yorku z rodziców niemców, protestantów, um. 22 grudnia 1888 r. Pod wpływem dra Brownsons nawraca sie w 1844. W r. 1845 jest u Redemptorystów w Trond (Belgia), studyuje w Holandji i Anglii, w r. 1849 zostaje kaplanem. Od r. 1850 spełnia obowiązek kaznodziei misyjnego w New-Yorku i zyskuje wielkie uznanie dla siebie. Powoli rozwija swoje poglady (ob. A mer v. kanizm) i żada dla siebie i pięciu osób oddzielnego domu. Kiedy przełożeni odmówili mu swej zgody na tę seperacyę, jedzie samowolnie do Rzymu, za co zostaje usunięty ze zgromadzenia; zakłada wtedy H. własne zgromadzenie, które nazywa się Stowarzyszeniem Paulinistów. Głównem ich zadaniem jest: nawracanie protestantów w New-Yorku, do osiągnięcia czego dażyli droga: misyj, konferencyj, czasopism: The Catholic World; The Young Catholic i związku prasowego: Catholic Publication Society. Stowarzyszenie stopniowo się rozwijało. W r. 1906 liczyło: 4 klasztory, 1 kolegium, 51 kapłanów i 25 nowicyuszów. H. zarządzał zgromadzeniem jako generalny przełożony od r. 1859-71. Podróżował często do Europy, był nawet na koncylium Watykańskiem ja

ca idei amerykańskich (nazywanych przez nas amerykanizmem) i to takich, które zupełnie nie odpowiadały poglądowi Heckera. Prace Heckera: Questions of the Soul, New-York, 1856; Aspirati-ons of Nature, ed. 4. 1858; An Exposition of the Church, Londyn, 1875; Kazania. X. H. P.

Heczko Jerzy Bogusław, pastor luterański w Ligotce, ur. w r. 1825, piszacy także pod pseudonimem Prawdowskiego, kształcił się w Wiedniu. Pisał Kazania (Wiedeń 1849); Modlitewnik, czyli zbiór modlitew... Cieszyn 1860, 8-a; Kancyonał czyli Spiewnik... Tamže 1865, 8 a; Maly katechizm Dra M. Lutra i t. d. Tamže 1872, 8-a; 1878; 1895; Życie i działanie dra Marcina Lutra i t. d. Tamże 1896, 8-a: Katolictwo i ewanielictwo i t. d. Tamże 1851, 8-a. (Por. Ks. Józef Londzin, Bibliografia druków polsk. w Ks. Cieszynskiem. Cieszyn 1904, 8-a, str. 11 i 26).

Hedderich Filip, minoryta, ur. w r. 1744, studya prawne odbywał w Trewirze pod kierunkiem Hontheima, Nellera, Franka i innych; uczył prawa kanonicznego w konwencie swego zakonu, niestety w duchu józefińskim, którym był zarażony. Zaciety wróg Kła i prymatu pskiego ostro występował pko zasadniczym prawom klnym. Pius VI nazywał H-a jednym z najzaciętszych wrogów Kla, i dlatego dziela H-a przepelnione bledami i duchem józefińskim owiane sa po wiekszej cześci na indeksie, z czego zaslepiony ten mnich publicznie sie chełpił. W r. 1774 został wbrew woli Stolicy aplskiej profesorem prawa kanonicznego w Bonn; w 1788-89 rektorem tegóż uniwersytetu. Przeniesiony w r. 1803 do akademii w Düsseldorfie, tamże † w r. 1808. Z licznych dzieł w za-kresie prawa kanonicznego napisanych, większe jest Elementa juris canonici 4 in partes divisa etc. Bonnae 1778— 85, 1791, 6 vol.—na indeksie (Decr. 10 Jul. 1797). (Por. Daniel, Manuel des Sciences. Paris 1903, 8-0, str. 548; Hurter, Nomenclator lit. theol. Oeniponte 1895, 8-o, t. III, k. 684—86).

Hedge Fryderyk Henryk, filozof i teo-

Cambridge (Massaczusets) w r. 1805, wychowany w Niemczech od r. 1818 do 1823: powróciwszy do ojczyzny wstapił do kolegium w Harvard, gdzie otrzymał stopnie akademickie w r. 1825. Studyował następnie teologię i był administratorem kolejno kilku klów aż do r. 1850, w którym mianowany został pastorem w Providence. Działalność literacka ujawnił H. jako pisarz i krytyk w najpoczytniejszych czasopismach St. Zjednoczonych, pisząc w nich rozprawy o Swedenborgu, Coleridge, Emersonie, o filozofii niemieckiej, religii naturalnej i t. d. w szczególności zaś napisał The prose writers of Germany. Filadelfia, 80; The Primeval World of Hebrea Tradition. 1870, i in. (Por. Vaperau, Dictionnaire univers. des Contemporains. 1893, 8-o, st. 776).

X. J. N.

Hedio (Heyd) Kacper, jeden z t. zw. reformatorów Strassburga, ur. w 1493, zmarły na zaraze 1552, zwolennik Lutra i Zwingliego, zajadły nieprzyjaciel Kościoła katolickiego. W dziełach swych historycznych pod maską bezstronności oczernia Kościół. Napisal: "Kronika (po niemiecku) t. j. prawdziwe opisanie wszystkich dawnych chrześcijańskich kościołów," w 3-ch częściach, dzieło siegajace do r. 1545). Mialo ono kilka wydań. Wydał również: Chronicum Abbatis Vespergensis, continens historiam rerum memor. a Nino Assyriorum rege ad tempora Friderici II... Paralipomena rer. memor. a Friderico usque ad Carolum V., Argentor. 1537, 1540, i wiele innych drobnych pism ulotnych.

X. A. Kw.

Hedonizm ob. Eudomonizm.

Hedżra albo Hedira, wyraz arabski, oznaczający ucieczke, wyjście. Slowa H. powszechnie używa się, mówiąc o ucieczce Mahometa z Mekki do Jatrybu (Medyna), która nastąpiła d. 15 lipca 622 r. po N. Chr. Rok tej ucieczki, hedżry, mahometanie uważają za bardzo ważny i odeń rozpoczynają erę, jak my od Narodzenia Chrystusa.

Heermann Jan, kaznodzieja i pisarz ascetyczny, ur. w r. 1585 w Rauten, w r. 1611 został kaznodzieją w Köben, był log amerykański protestancki, ur. w od r. 1638 w Lissie w Polsce, gdzie t w r. 1647. Pisał pieśni religijne. Z dzieł ascetycznych znaczniejsze są: Crux Christi. Vratislaviae 1618, są to kazania pasyjne; Heptàlogus Christi.. Tamże 1619; Berlin 1856, o siedmiu słowach Chrystusa; Labores sacri. Tamże 1624; Devoti musica cordis. Tamże 1634; Devoti musica cordis. Tamże 1630; Gesänge lien. Tamże 1830, i inne. (Por. Schäfter, Handlexikon der kath. Theologie. Regensburg 1883, 8-0, t. II; Ledderhose, Das Leben J. H's. von Köben des Liedersängers der evang, Kirche. Heidelb. 1855).

Hefele Karol Józef, historyk. Urodzony w Koenigsbronn w Wirtenbergii 1809. Po otrzymaniu święceń kaplańskich powołany na profesora historyi kościelnej i archeologii. Jako mąż wielkiej nauki zostaje biskupem w Rotenburgu. Umarl 1893 w 85 roku życia. Najwspanialsze dzieło H-o, cieszące się powszechnem uznaniem Conciliengeschichte (Fryburg 1855-76, tom. 7) uskutecznił powtórne wydanie pierwsych czterech tomów tego dzieła; tom 5 i o wydał A. Knöpfler; dokompletował zaś to dzielo kard. Hergenroether dodając tomy 8 i 9, w których doszedł do koncylium trydenckiego; nowe wydanie wychodzi obecnie w tłumacz. fancuskim, (Paryż 1906 i nast. W dziele omawianym H-e podaje oprócz koncyljów ekumenicznych, historyę koncyliów prowincyonalnych, opierając się na źródłach historycznych dawniejszych.-Pozostawił nadto: Einführung des Christen-tnums (Tübingen 1837); Patrum apo-stolicorum opera (ib. 1839); Sendschreiben des Ap. Barnabas (ib. 1840); Card. Ximenes (ib. 1844); S. Bona-(ib. 1845); venturae Breviloquium Beiträge (tamże 1864). Był przeciwnikiem ogłoszenia dogmatu nieomylności papieskiej, nważajac je w wydanej przez siebie broszurze, za będące nie na czasie; po ogłoszeniu jednak uznał dogmat nieomylności i poddał mu się calkowicie. (Por. Hurter, Nomenclator, tom III). X. B. S.

Hegel Jerzy Wilhelm Fryderyk, filo- sze rozprawy, t. II fenomenologię, t. zof niemiecki, ur. d. 27 sierpnia r. 1770 studyował filozofię i teologię w Tübindze. Następnie był nauczycielem domowym zofię religii, t. XIII—XV historyę filo-

we Frankfurcie nad Menem. W tym czasie osiadł w Jenie i wszedł w bliższe stosunki z Schellingiem, Schillerem i Hoelderlinem. Habilitował się w Jenie w r. 1801 za rozprawe "De orbitis planetarum" i, jako prywat-docent rozpoczał wykłady uniwersyteckie w duchu Schellinga. W latach 1802 i 1803 wraz z Schellingiem wydawał tamże czasopismo filozoficzne Kritischer Journal der Philosophie, Początkowo gorący zwolennik systemu Schellinga zaczął się od r. 1803 od niego coraz bardziej oddalać i w napisanej w r. 1806 Phaenomenologie des Geistes stanal już na zupełnie od niego odmiennem stanowisku. W r. 1805 został w Jenie profesorem nadzwyczajnym, ale już w roku nastę-pnym wyjechał ztamtąd z powodu wypadków wojennych i udał się do Bambergu, gdzie przez dwa lata był redaktorem Bamberger Zeitung, a w r. 1808 został dyrektorem gimnazyum w Norymberdze, który to urząd sprawował do r. 1816. W tym czasie objął po Friesie katedrę filozofi w Heidelbergu, a 1818 r. w Berlinie po Fichtem. Od tej pory datuje się coraz szybszy wzrost sławy i wpływu H-a, zarówno w Niemczech, jak i w innych krajach Europy. H. protegowany przez władze, otoczony zaszczytami, uwielbiany jako filozof przez lat 13 szerzył z katedry berliń-skiej swoją filozofie *absolutną*, będąc zarazem gorliwym i wpływowym krzewicielem reakcyi politycznej. Zmarł na cholere d. 14 listopada r. 1831. Dziela H-a, De orbitis planetarum, Jena 1861; Differenz des Fichte'schen u. Schellings'schen Systems, ib. 1801; System der Wissenschaft: Die Phänomenologie des Geistes, Bamb. 1807; Wissensch. der Logik, Nürn. 1812-10; 2 t.; Encyklop. der Phil. Wissenschaften im Grundrisse, Heidelb. 1817; Grundlinien der Phil. des Rechts, Berlin 1821. Przyjaciele H-a: F. Marheinecke, J. Schulze, Gaus, L. v. Henning, K. Michelet, H. Hotho, F. Förster wydali w Berlinie 1832 r. jego dziela w 18 tomach: t. I zawiera mniejsze rozprawy, t. II fenomenologię, t. III--V logikę; t. VI--VII encyklopedye, t. VIII filozofie prawa, t. IX fil. historyi, t. X estetyke, t. XI-XII filo-

t. XIX tegoż wydawnictwa ogłosił w Lipsku w r. 1857 syn H-a Karol; Brie

te von und an Hegel.

H. jest najlepszym przedstawicielem panteizmu niemieckiego, Jego filozofia, rzeczywiście encyklopedyczna, zwie się Panteizmem logicznym albo panlogizmem. H. nie chciał mieć za najwyższą zasadę filozoficzną ani fichtowskiego ja, ani szellingowskiego bezwzględnej tożsamości ja i nie--ja. Wprawdzie H. przyjmuje tożsamość bytu i myśli za zasadniczy dogmat filozofii, ale te absolutną tożsamość bytu i myśli upatruje w pojęciu logicznem. W czystem pojęciu logicznem myśl i byt są jedno, i dla tego pojecie to ma za punkt wyjścia i za najwyższą zasadę swej filozofii. Przedmiotowy tedy idealizm Schellinga przemienia się u H a na idealizm logiczny, przeprowadzony konsekwentnie we wszystkich kierunkach. Przedmiotem filozofii podług H-a jest to, co jest rzeczywiste, a rzeczywistością jest to, co ogólne, i to nie o ile przez nas bywa pomyślane, ale jako byt przedmiotowy, który myśleniem tylko sobie uświadamiamy; a zatem szczegóły, jednostki, pojedyncze przedmioty i to wszystko, co przez zmysły lub pojęcia mniej ogólne poznajemy, niema rzeczywistości, jest tylko pozorem, złudzeniem. Takie jest założenie fenemenologii, która stanowi wstęp do filozofii heglowskiej. Fenomenologia doprowadziła do tego rezultatu, że tylko ogół jest prawda, szczególy zaś i rzeczy pojedyncze są tylko pozorem. Stąd już wynika, że ten ogół, właściwy przedmiot filozofii, nie tworzy się przez nasze subjektywne myślenie, gdyż on sam jest jedyną rzeczywistościa, ale w naszem subjektywnem myśleniu przychodzi on tylko do świadomości o sobie. Ogół nie może być rzeczywistym jako taki, t. j. w swej ogółowości, ale tylko w szczegółach, przeto ma on w sobie te konieczność szczególowania się, czyli wsobne działanie do przechodzenia w szczegóły i w tem dopiero szczególowaniu się ogól jest rzeczywistym. Albo raczej, sam ten ruch nieustanny ogółu ku szczegółom,

zofii, t. XVI-XVII pisma różne, t. Ten ruch ogólu macharakter dyalekty-XVIII propedeutyke filozoficzna. Jako cznego rozwoju, a zatem tylko w myśleniu iścić się może. Lecz jeżeli tylko owa ogólna idea jest prawdziwym bytem, a byt ten tylko w myśleniu i przez myślenie sie urzeczywistnia, to but a myślenie nie różnią się niczem, są jednem i tem samem. Tej jedności bytu i myśli nie dostrzega rozum (Verstandt), dla którego rozróżnienie przedmiotu i podmiotu jest czemś istotnem, tylko rozsadek (Vernunft) umie się poprzez różnice między podmiotem a przedmiotem wznieść do spostrzegania jedności w tych różnicach. To co ogólne, może być pomyślane tylko w pojeciu, bo pojecie jest istotną formą, przez którą myślenie się urzeczywistnia. Bezwzgledna tedy jedność myśli i bytu także tylko w pojęciu się znajduje i sama jako pojecie istnieje. Logiczne zatem pojecie tego, co w calem słowa znaczeniu jest owa ogólną substancyą, spoczywająca na dnie wszelkich zjawisk, stanowi właściwą istotę wszechrzeczy. Z tego bezwzględnego pojecia, obdarzonego myśleniem, może powstać mnogość i rozmajtość zjawisk w dyalektyczny sposób, mianowicie przez stawianie w sobie (w owej idei absolutnej) szczegółowych określeń, i co za tem idzie, przez przeczenie swej ogólności, Atoli mimo przeczenia swej ogólności nie przestaje owa idea bezwzględna być ogólną, zawsze sobą, bo przecząc swą ogólność równocześnie przeczy tamtemu przeczeniu, a tak przeczenie przeczenia (die Negation der Negation) staje się życiem owego pojecia, zrodlem rozwoju w niezliczone szczególy bez utraty wszelako swej jedności i ogólności. W ten sposób bezwzględne logiczne pojęcie ogólne, wypo. sażone możnością wsobnego rozwoju myślenia, przedstawia się jako przedmiotowa dyalektyka bytu, jako przedmioto. wy rozum absolutny, z ktorego wytry ska mnogość szczególowych bytów, nie wychodzących wszelako po za jego obręb. Od tego w sobie bytującego rozumu należy odróżnić, ale nie oddzielać rozumu samowiednego, bo ten ostatni jest tylko podniesieniem bezwzględnego rozumu do świadomości siebie. Przez to zaś że myślimy o przedmiotach, znow których wszakże ogół nie przestaje simy równocześnie ich treść jako bytu być ogółem, jest jedyną rzeczywistością, obcego, a zamieniamy go w naszą myśl. prawda, treścia wszystkiego, Absolutem. Rozum wiec nasz zglebiający istote rze-

czy, zglębia w rzeczywistości tylko sie- rozumu powszechnego za swój cel. Naubie samego. Stad H. określa filozofie; że jest ona wiedza rozumu o sobie. Filozofia H. ma za przedmiot pojęcie absolutu w trzech jego stadyach rozwoju i dzieli się na trzy główne części: na logikę, filozofię natury i filozofię ducha. Te trzy części przedstawiaja zarazem stnieniem wolności. Moralność urzeczytrzy momenty absolutnej metody (twierdzenie, przeczenie i kojarzenie obydwóch), która zasadza się na przerabianiu każ-dego pojęcia (tezy) na sprzeczne z nim (antytezę) i wynalezieniu trzeciego, wyższego od obu, pojęcia, które jest skojarzeniem i pogodzeniem tezy z antyteza (synteza). Przedmiotowo zaś rozwój faktyczny bytu absolutnego polega na tem, że każde pojęcie zawiera w sobie sprzeczność wewnętrzną, skutkiem czego znosi samo siebie (jest to stan antytezy), a nastepnie za pomoca trzeciego pojęcia wraca do siebie i przechodzi w ostateczny stan syntezy. Logika H-a jest nauką o bycie, o istocie i pojeciu. Punktem wyjścia i pojęciem naczelnem logiki jest pojęcie najbardziej oderwane, pojecie bytu czystego (das Sein-teza). Jako pozbawione treści, jest ono formalnie identyczne z pojęciem niebytu (das Nichtsein-antyteza), które stanowi zawartą w niem sprzeczność wewnętrzną. Skojarzenie dyalektyczne obu stanowi pojęcie stawania się (das Werden-synteza).

Pojecie przez różne kategorye tych stadyów staje się konkretnem, natura i logika zamienia się dalej na filozofię natury. Filozofia natury jest nauką o absolucie, w jego uzewnętrznieniu w naturze, w jego przejściu przez różne stopnie systemu natury. Momenty natury sa: mechaniczny, fizyczny i organiczny. Ze śmierci natury powstaje duch, w duchu odnajduje się i do świadomości sie-bie dochodzi idea, która zatonęła w nafilozofie ducha. W rozszczepianiu na świadomości siebie w człowieku. teze i antyteze duch przedstawia się jako podmiotowy i przedmiotowy. Nauka dzielące się na trzy peryody. Na o duchu podmiotowym dzieli się na anpierwszy peryod przypada rozwój Botropologię, która go rozważa w jego ga w Trójcę. Troistość zaś tę tak rozwiązku z naturą, fenomenologię, której zumie H. Bóg pojmowany jako ab przedmiotami są: świadomość zmysłowa, strakcya, jako czyste logiczne pojęcie, samowiedza, rozsądek i rozum, oraz jest *Ojcem*; o ile zaś przez wewnętrzną psychologie, badającą ducha, jako intelswą dyalektykę stawia skończoność, naligencye, wole i moralność. Istotą tej turę jest Synem; o ile zaś pokonywa ostatniej jest uznanie przez wolę treści to przeciwieństwo i skończoność, natu-

ka o duchu przedmiotowym rozważa zjawisko objektywacyi wolnej woli. Tak pojeta rozpada się na: filozofie prawa, filozofię moralnosci, filozofię historyi, filozofie sztuki i filozofie religii. Prawo jest nie ograniczeniem, lecz urzeczywiwistnia treść rozumu powszechnego w rodzinie, społeczeństwie i państwie. Idealną formą państwa jest monarchia. Przeszedłszy fazę moralności, duch przedmiotowy staje się już (nie przestając być przedmiotowym) duchem absolutnym, którego treść i cele sa nieskończone, a który jest synteza ducha podmiotowego i przedmiotowego. Objawem ducha absolutnego jest religia w obszerniejszem tego słowa znaczeniu; realizuje się ona jako kontemplacya przedmiotowa, bezpośrednia czyli sztuka (teza), jako poczucie podmiotowe istoty wszechbytu, czyli religia w ściślejszem znaczeniu (antyteza) i jako poznanie absolutne pod-miotowo - przedmiotowe, czyli filozofia (synteza).

Dla uwydatnienia stanowiska H-a do Chrystyanizmu zwróćmy uwage na jego filozofię religii. Religia i filozofia według H-a różnią się tylko formą; prawdziwa filozofia nie może być przeciwną prawdziwej religii, niema bowiem dwóch rodzajów rozumu; boskiego i ludzkiego, jest tylko jeden rozum. Główna myśla każdej religii jest przejednanie skończoności z nieskończonością. Ta przeto religia jest dosko-nalszą, która wyraźniej przedstawia ową myśl zasadniczą. Na najniższym stopniu stoją religie naturalne Wschodu, których Bogiem jest potega natury; potem następują religie duchowej indywidualności, w których Bóg uważany jest za indywiduum, wreszcie idzie religia objawiona (chrześcijanska), w Filozofia natury przechodzi w której absolut dochodzi do zupełnej ścią religii objawienej są dzieje Boże,

re, -czyli idea, mająca świadomość siebie i tożsamości z absolutem jest Duchem... Drugi peryod dziejów życia Bożego odkrywa się w królestwie Syna; rozpoczyna się wówczas, gdy idea wychodzi z nieskończoności w określenie skończoności. W tym peryodzie ma miejsce upadek człowieka i przejednanie w Chrystusie. Opowiadanie Biblii o upadku człowieka jest mytem. Wcielenie nie jest polaczeniem hypostatycznem Słowa Bożego z natura ludzka w Jezusie Chrystusie etc. Połączenie Boga z człowieczeństwem rozumie w tem znaczeniu, że Bóg ma świadomość siebie w czlowieku. Odkupienie polega na świadomości, że przeciwieństwo pomiędzy jednostka a ogólem, pomiedzy skończonościa a nieskończonościa, pomiędzy człowieczeństwem a Bóstwem jest znie-sione. Trzeci peryod to królestwo Ducha, bo rezultatem przejednania jest podniesienie Boga do Ducha społeczności. Społeczność w Duchu jest pra-wdziwą jednością. Duch jest świadomym siebie, świadomość ta wypowiada sie jako wiara. Treścia wiary jest właśnie owo przejednanie, dokonane pomiedzy Bogiem a skończonością. Wiara sama usprawiedliwia, wiara stanowi treść całego kultu, stąd prawdziwa cześć jest tylko wewnętrzna i nie ma żadnej ofia-Ofiara należy do niższych stopni religii. Tym sposobem filozofia H-a, rozwijając wiernie tę przedmiotową dyalektykę pojęcia, zawsze w tych samych trzech momentach, a idac od najoderwańszych pojęć do coraz konkretniejszych, wysnuwa w tym olbrzymim pochodzie (który 17 tomów zapelnia) wszystkie pojęcia, wszystkie umiejętności, wszystkie sztuki, wszystkie fakta historvi, wszystkie tajemnice religii, a nareszcie kończy na tem, skąd poczela-na pojeciu absolutnem. Trafnie Staudenmaier określa filozofie H-a w tych słowach: "jest to pochód (Proces) myślny, który jest Bogiem i Absolutem, wiecznie w sobie samym w kółko się obraca." Tak więc H. powiedział ostatnie słowo w kierunku transcendentalnym: wszystko jest idea, idea jest wszystkiem. Dalej idealizm iść nie może. Dla oceny falszywości systemu H-a ob. odpowie-

myślenie i byt są jednem i tem samem i że logika przedstawia tak samo określenie bytu jak i myśli, jest petitio principii. Wskutek przyjęcia za pewna tej falszywej podstawy, że logiczne pojecie wewnętrznym swym rozwojem wszelka z siebie wyradza rzeczywistość i wie o niej, jak o sobie samej, wynika, że cała treść tak filozofii natury, jak filozofii ducha redukuje się do formy i cała filozofia H-a schodzi do czczego

formalizmu myślowego.

W czczym tym formalizmie dvalektyka oparta na zasadzie ciąglego przeciwieństwa, pozwoliła H-owi wplatać wszystko w tkankę jego panlogizmu; H-owi wplatać nawet nauka chrześcijańska zostala tam wśrubowana, rozumie się, z zupełnem wyrzuceniem jej treści pozytywnej. Przeciwko katolicyzmowi wystepował H. zawsze ze staroluterańska nienawiścia. Aby krytykować H-a, trzebaby zdanie za zdaniem szczególowo rozbierać; najlepiej co do niego zastosować słowa św. Ireneusza, wyrzeczone o systemie Gnostyków: "adversus eos victoria est sententiae eorum manifestatio" (Adv. haer. I). Na jeden punkt zwrócimy uwagę: jeżeli w człowieku idea dochodzi do świadomości siebie jako absolutnego ducha, to każdy człowiek musiałby się czuć czemś jednem z absolutnym duchem, gdy tymczasem świadomość nasza czuje się być ograniczona, różna od ducha absolutnego. Ze wszystkich systematów filozoficznych, w iakie Niemcy obfitują, żaden nie miał takiej wziętości, takiego rozgłosu i rozpowszechnienia, jak system heglowski. Za długotrwalego pruskiego ministeryum Altensteina (1817—1840) Prusy były klasyczną ziemia hegelianizmu, który był nie tylko panujaca doktryna w uniwersytetach, ale przeniknał do wszystkich zakładów naukowych; nie pozostal też bez wpływu na politykę niemiecką, przez swoją cyniczna i bluźniercza naukę o państwie (Staats omnipotenzlehre), które w hegelianizmie, jako najwyższy objaw Absolutu jest wszechwiadnem, i zastępuje miejsce Boga albo raczej jest samym Bogiem (der wirckliche Gott). Popieranie urzedowe tej filozofii miało na celu podkopanie Kła i przeprowadzenie w życiu państwodnie artykuły filozoficzne, a szczególniej: wem idei H-a. Wkrótce jednak po idealizm, panteizm, Bóg-świat. Przy-śmierci H-a pomiędzy jego uczniami napaszczenie z jakiego H. wychodzi, że stąpiło rozdwojenie, tak iż wytworzyły sie odcienia: lewica i prawica. Prawica Heglowska rozwijala doktryne mistrza w kierunku zachowawczym i w duchu zgody z teologią protestancką. Organem jej były; Jahrbuecher fuer wissenschaftliche Kritik. założone w r. 1827 przez Henninga. Należeli do niej: A-lojzy Emmanuel Biedermann, Fr. Biese, Fr. Chlebik, Kazimierz Conradi, Karol Daub, Ubald Dellingshausen, Herman Dvergens, Jan Edward Erdmann, Kuno Fischer, Jerzy Gabler, Edward Gans, Karol Goeschel, Jan Hanasch, Leopold Henning, Herman Hinrichs, Henryk Hoths, Ernest Kapp, Karol Koestlin, Gustaw Lautier, Oswald Marbach, Filip Marheinecke, Karol Michelet, Ferdynand Mueller, Otton Pfleiderer, Jakób Reiff, Konstanty Roessler, Henryk Roetscher, Aleksy Schmidt, Franciszek Schwegler, Teodor Straeter, Gustaw Thaulow, Fryderyk Vischer, Karol Werder.

Lewica Heglowska, wychodząc z charakteru krytycznego i negacyjnego metody dyalektycznej, wystąpiła przeciw wszelkiemu supranaturalizmowi i zmierzała do rozwiniecia doktryny H-a w kierunku wytworzenia religii ludzkości. Z tych najwybitniejszymi byli: Dawid Strauss, Ludwik Feuerbach, Bruno i Edgard Ferdynand Bauer, Karol Bayrhoffer, Gustaw Biedermann, Fryderyk Carové, Gustaw Engel, Emil Feuerlein, Pawel Jessen, Chrystyan Kapp, Ferdynand Lassale, Adolf Lasson, Teodor Mundt, Jan Mussmann, Henryk Oppenheim, Edward Peipers, Fryderyk Richter, Jan Rosenkranz, Juliusz Schaller, Maks Schassler, Henryk i Herman Schwartz, Wilhelm Valke i Adolf Zeising. Zwolna hegelianizm wypadł z łaski potężnych; z uczniów i przyjaciół wielu zmarło. Pozostali różnili się między sobą coraz bardziej; w 10 lat po śmierci H-a mógł już pisać Schoppenhauer do Brockhausa: "Wielka bańka mydlana Fichto-Schellings-Heglowskiej filozofii pęka ostatecznie." Z inicyatywy hr. Augusta Cieszkowskiego i K. L. Micheleta dla podtrzymania heglizmu i jedności pomiędzy wszystkimi jego zwo-lennikami założone zostało w Berlinie 5 st. 1843 r. Towarzystwo filozoficzne i wydawało swój organ Der Gedanke. W Polsce hegelianizm ukazał się najprzód w różnych czasopismach, jak w

Haliczaninie lwowskim (1830) w Kwartalniku naukowym (1835-6) krakowskim, w Przegladzie naukowym warszawskim (1842-48) w Tygodniku literackim poznańskim (1838 – 46); w Roku poznańskim (1843—46) w artykulach pisanych przez Jana Kamińskiego, Edwarda Dembowskiego -Jana Majorkiewicza i Feliksa Jezierskiego. Poważniejszymi i filozoficznie wykształconymi u nas przedstawicielami hegelianizmu sa: Józef Kremer (t. I, Fenomenologia i Logika, 1859, t. II, Rzecz o naturze i o duchu ludzkim, 1852), który na miejsce idei absolutnej jako zasady naczelnej filozofii wprowadził osobe absolutną - Boga; - Bronisław Trentowski (Myśli czyli cało ksztalt logiki narodowej 2 t. Poznań 1844, Chowanna), Karol Libelt (Filo-, zofia i krytyka, 4 t. Poznań 1845— 50), August hr. Cieszkowski), Ojcze nasz t. I. Paryż 1848).

Przeciw hegelianizmowi występowali u nas: Eleonora Ziemięcka (Zarysy filozofii katolickiej, Warszawa 1857), ks. Stanisław Choloniewski, Maksym Jakubowicz (Chrześcijańska filozofia życia, Wilno 1853), ks. Feliks Kozlowski, Aleksander Tyszyński (Rozbiory i krytyki, Petersburg 1854, 3 t.), J. Goluchowski.—W literaturze rosyjskiej idee H-a szerzył Stankiewicz, Bieliński (1834 —47), Granowski, Gogocki, Cziczerin, Strachów (tłum. Hist. fil. K. Fische-ra). W Serbii Dymitr Maticz, prof. liceum belgr. W Wegrzech: L. Tarczy, J. Warga. We Francyi: E. Vacherot, Julian Michelet, E. Renan, E. Quinet. We Włoszech: Ceretti, d'Ercole, Fiorentino, Mariano, Maturi, Ragnisco, Spaventa, Tari, Vera, Settembrini, Ausonio Franchi. W Szwecyi: Borellius i Snelmann. W Danii i Norwegii: Heiberg, Broechner, Monrad, Lynq, w Niderlandach: Bakkendorf, van Ghert, Kiehl; w Ameryce: W. T. Harris, Snyder i Dr. Hall. (Por. ks. Maryan Morawski, Filozofia i jej zadanie, Kraków, 1899 str. 60-72; ks. Dr. Franciszek Gabryl, Neotyka, Kraków 1900 str. 90; Elie Blanc, Histoire de la Philosophie, Paris, 1890, t. III, p. 251 n. 783-790; Dr. Josephus Kachnik, Historia Philosophiae, Olomucii, 1896, p. 96). X. S. G.

w warsz. szkole sztuk pięknych. Cel- VI, str. 191, 334; t. IX, str. 469). niejsze utwory jego dłuta są: ambona w kle św. Jana w Warszawie; "Znalezienie kubka w worku Benjamina;" "Gmina ewangelicka" (statua na cmentarzu ewangelickim); posagi: N. M. P. i św. Feliksa przed dawnym klem OO. Kapucynów w Warszawie i inne. (Por. S. Orgelbranda, Encyklopedya powsz. Warszawa 1900, 4-o, t. VI).

Hegendorfin albo Hegendortf Krzysztof, filolog niemiecki, ur. w r. 1505 w Lipsku, dal się poznać z powodu opisania wierszem dysputy lipskiej między drem Eckiem a Lutrem p. t. Carmen de disp. Lips. inter Jo. Eccium, Carlostadum et Lutherum. Lipsiae 1519. Mianowany nauczycielem w Lüneburgu, sprzyjał błędom Lutra i takowe w pismach rozszerzał. Wezwany do Polski ok. r. 1534 przez bpa poznańskiego Jana Latalskiego przybył do Poznania i tu przez 5 lat wykladal autorów greckich i łacińskich. Ponie-waż rozszerzał tajemnie blędy Lutra między młodzieżą, miał zatarg z archidyakonem katedry poznańskiej Grzegorzem z Szamotul, który jawnie wskazywal na H. jako na odszczepieńca. Gdy Latalski został przeniesiony na bpstwo krakowskie, H. zmuszony był ustąpić z Polski, i udal się do Frankfurtu, gdzie uzyskał stopień doktora obojga praw. Tu dal wodzę swej nienawiści ku Grzegorzowi i wylał żółć w uszczypliwym pamflecie pko swemu nieprzyjacielowi p. t. Quaerela eloquentiae etc. Vittembergae 1536, 8-o. W r. 1540 zostal superintendentem w Lüneburgu i tu w tymże r. †. Z innych dziel H-a wyszły: Areopagiticus. Cracoviae 1534, 8-o; Demosthenis Orationes Philippicae quatuor etc. Hagenvae 1535, 8-0; Rudimenta pietatis Christianae, versibus, ut pueri ea facilius in memoriam reponere possint. Lipsiae. 1533, 8-o; Poloniae. Cracoviae, 1530; De recta studendi et vivendi ratione, ad bona-

Hegel Konstanty, rzeźbiarz polski, ur. | candis erudiendisque pueris nobiliw r. 1799 w Warszawie, † w r. 1876 bus libellus etc. Tamże 1533, 8-o, i intamże, kształcił się na wydziale sztuk ne. (Por. S. Orgelbranda, *Encykl. po*pięknych przy warsz. uniwersytecie i w wsz. 1900, 4-o, t. VI, str. 574; Wisz-Rzymie. W r. 1844 został profesorem niewski, *Hist. liter. pols.* Kraków, t.

Hegesippus sw. pisarz kościelny II w. Nawrócony z żydostwa. Wydal: Memorabilia actuum ecclesiasticorum, uważany za pierwszepo historyka kościelnego. Przybył ok. r. 177 do Rzymu z Jerozolimy badać archiwa chrzescijańskie. Z kilku pozostałych fragmentów jego dzieła dowiadujemy się o krewnych Chrystusa P., o męczeństwie św. Jakóba Apostola i św. Symeona. bpa Jerozolimy.

Heiceci ob. Eiceci.

Heideger Jan Henryk, wpływowy teolog reformowany, ur. 1 lipea 1633 w Bärentschweil w kantonie Zurych. Odbywszy studya filozofii, teologii i jezyków wschodnich, otrzymał katedre teologii w Heidelbergu. W r. 1659 objał takaż katedre w Steinfurcie, w r. jednak 1669 powrócił do Zurychu i pomimo kilkakrotnych wezwań pozostał na miejscu. zajmując się dogmatyka, aż do + 18 stycz. 1698 r. Był on rzecznikiem kierunku ściśle ortodoksyjnego i wraz z innymi napisal "Formula consensus Helvetici." Z pod jego pióra wyszły liczne rozpiawy polemiczne, zwłaszcza pko liberalizujacym teologom holenderskim. Slawnem dzielem H. jest Corpus theologiae christianae etc. 2 t. Tiguri 1700-1732. W Manductio in viam concordiae protestantium ecclesiasticae. (Tiguri 1686) daremnie usiłował pogodzie protestantów z kalwinami. Wielkie uznanie pozyskał jego wstęp do pisma ś. Enchiridion biblicum. Ti-guri 1680. Występował z krytyką soboru Trydenckiego w dwóch pracach: Quaestiones theol, de fide decretorum Conc. Trid. (2 t. 1662 r.) i Anatema Conc. Trid. Nie oszczędzał też Klowi kat. bluźnierczych napaści w pamflecie Mysterium Fabylonis Magnae. Lugd. Cracoviae 1543, 8-o; Encomium terrae Batav. 168i. Zgromadzil on w tej ksiażce wszelkie możliwe zarzuty i niegodziwości potworne, jakie współcześni podrum litterarum... in Gymnasio Posna- nosili pko Kłowi. Podobna nienawiść niensi adhortatio. Tamze 1530: De edu- przejawia się też w jego Historia Papatus. Arnold. 1684. (Por. Autobiografia "Historia vitae John. Henr. Heideggerii," Tig. 1698; Meister, Berühmte Züricher, Basel, 1782).

(Ch.).

Heidelberg jest trzecim z rzedu najstarszym uniwersytetem, o 38 lat późniejszym od Pragskiego, a 21 od Wiedeńskiego. Zawdziecza on założenie swoie Ruprechtowi I palatynatowi i Marsyliuszowi v. Jnghen niderlandczykowi. Początek dała mu w roku 1378 schyzma zachodnia, gdy jedno stronnictwo paryskiego uniwersytetu oświadczyło się za antipapieżem Klemensem VII. Jako zdeklarowany zwolennik Urbana VI, nie mógł Ruprecht I pozwolić poddanym swoim na pobieranie nauk w Paryżu. Marsyliusz v. Jnghen jako człowiek wielkiego wykształcenia i tych samych pogladów politycznych został uproszony na kierownika uczelni, tem wiecej, że długi czas w paryskim uniwersytecie nauczał. Papież Urban VI 20 października 1385 r. bullą wydaną, po-twierdził otwarcie uniwersytetu, któremu nadal też same przywileje, jakie posiadal paryski. Jednocześnie proboszcz katedry mianowany został jego kanclerzem. W r. 1386, 18 października otwarty został uniwersytet uroczystem świętem i nabożeństwem w kościele Ś-go Ducha, Pierwszym kanclerzem był Konrad v. Gelnhausen dr. teologii i prawa kanonicznego, oraz proboszcz w Worms, przedtem profesor uniw. parys., a od r. 1388 do 1390 profesor prawa kanonicznego w uniwer heidelberskim. Pierw-szym rektorem był Marsyliusz v. Jng-hen, magister fakultetu artystycznego w Paryżu; - pozostał on na stanowisku w Heidelbergu do śmierci 1396 r. Na jednym punkcie heid. uniwersytet odstepował od swego pierwowzoru, na tym mianowicie, że artystyczny fakultet wybieral rektora, inne zas fakultety byly od tego prawa wyłączone, lecz w r. 1393, prawo to zostało rozszerzone do tego stopnia, iż rektorami mogli być nietylko profesorowie, ale i ci z ucz-niów, których wyjątkowe zdolności wysunely naprzód. Jednocześnie wybór rektora, odbywający się co lat cztery, został postanowiony co pół roku, a w r. 1522 co rok. Przy prawie kanonicznem wy-

miejsca w paryskim uniwersytecie, jednak w XV w rzadko już prawo to bywało czytane. Ruprecht I i jego następcy starali się o zabezpieczenie egzystencyi uniwersytetu i ulatwienie w nim nauki, w czem spotykali poparcie w Rzymie, ze strony papieży. Urban VI. na prośbę Ruprechta I, uwolnił na lat pięć uczących i uczących się duchownych od obowiązku rezydowania. Bonifacy IX udzielił przywilejów w 1389 roku kolle-gium Cystersów Ś. Jakóba, utworzonemu na wzór kolegium istniejącego przy uniwers. paryskim. Ruprecht II 1390-1398 ufundował z zapisu Konrada v. Gelnhausen kolegium na wzór Sorbony i podarował mu na pamiątkę jubileuszowej podróży do Rzymu 3,000 guldenów. Za panowania jego Żydzi zostali wygnani z Heidelberga, a majatki ich obrócono na korzyść uniwersytetu, domy zaś na mieszkania dla profesorow; z synagogi zrobiono kaplice uniwersytecka Matki-Boskiei, Papież Bonifacy IX wcielił do uniwersytetu 12 kanonikatów i na użytek jego oddał kościół Św. Ducha, a Cystersów z Schönau i dziekanów kościoła Marjackiego z Neustadt uczynił strażnikami przywilejów papieskich, nadanych uniwersytetowi. To wszystko dało ogromny i slawe tej wyższej uczelni, W 1393 postanowiono w dniu Św. Tomasza z Aquinu żadnych nie odbywać lekcyi. W r. 1416 siedmiu profesorów wysłanych zostało na koncylium w Konstancyi. Jeden z nich Mikolaj v. Jauer miał konferencye, na której wygłosił poglad błędny, że wybór papieża powinien być odłożony do chwili ukończenia dziela reformy; drugi Konrad v. Soest na-leżał do konklawe, na którem jednozgodnie wybrano kardynała Otto Colonnę na papieża Marcina V. W r. 1425, husyta saski Jan v. Drändorf w obecności całego ciała uniwersytetu został jako heretyk na śmierć skazany i spalony w Worms. Papież Pius II dziękuje uniwersytetowi, że na koncylium w Bazy-lei, trzymał stronę prawego papieża Eugeniusza IV w 1462 r. W wielkich walkach kościelnych, uniwersytet trzymał zawsze z Kościołem do polowy 16 w.; z odpadłych od Kościoła uniwersytetów H. był ostatnim. Luter daje tego świadectwo w liście pisanym do Palatyna, że "młodzi oponowali jego nauce wykładano także rzymskie, co nie miało trwale i mądrze" (Luther's Briefe,

herausg. von de Wette I, III). W 1522 papież Adrjan VI wydał brewe do uniwersytetu, w którem chwalił go za tepienie nauki Lutra. Brewe było czytane na zgromadzeniu 1523 i z radosnem namaszczeniem słuchane. Elektor Ludwik V 1508-1544 wprowadził reformy w kierunku humanistycznym. Za panowania Fryderyka II uniwersytet podupadł w wierze; luterańska nauka zrobila duże postępy. Pod koniec 1545 r. wyszedł reskrypt nakazujący msze S-ta w języku niemieckim, Komunje pod dwiema postaciami i malżeństwo księży. W r. 1547 narzucił Fryderyk II rektora w osobie Henryka Stolo, księdza żonatego. W r. 1551 wybrał uniwersytet dwoch delegatów na koncylium Trydenckie; wybranemi byli Matjas Keuler i Henryk Stolo. Papież Juliusz III zezwolil, by na fakultetach, z wyjątkiem teologicznego, świeccy profesorowie wy-kładali i z funduszów kościelnych uniwersytetu płaceni byli.

Elektor Otto Henryk 1556—1559 wprowadził luteranizm jako religję państwową, Uniwersytet wybrał jednak na rektora Matjasa Keuler, który niechcąc przyjąć luteranizmu, musiał złożyć rektorat a nawet profesurę. Z nim wygasa katolicyzm, bo Henryk Stolo jest odstępcą a stary Grzegorz Niger, już nie pełni obowiązków. Wezwany Melanchton pisze książkę z nowemi prawami, tak zwaną "reformacyjną" i odtąd zaczynają się spory w łonie uniwersytetu, który od r. 1556 do 1685 przechodzi od luteranizmu do kalwinizmu i przeciwnie. Dopiero z katolicką linją Neiburską w początku XVIII w. uniwersytet staje się przeważnie katolickim i pozostaje takim do początku XIX w.

W skutek konwencyi paryskiej, Heidelberg przeszedł w 1802 r. pod panowanie Badenii. Po zawarciu pokoju w Luneville 9 paźdz. 1801 r., uniwersytet stracił większość swego majątku. W. ks. Badeński Karol Fryderyk edyktem wyznaczył 40,000 guld. rocznie na utrzymanie uczelni, później summa ta została znacznie powiększona, a uniwersytet nazwany Ruprechto Karola od imienia fundatora. Do wykładu dogmatyki wyznaczono jednego katolickiego, luterańskiego i reformowanego duchownego, inne działy teologii otrzymały po trzech profesorów katolików i protestantów;

prawo kanoniczne miał wykładać katolik i protestant. Literackim organem uniwersytetu jest: für Literatur." W ciągu XIX w. szczególną sławę zyskuje sobie na uniwers. H. wydział prawny.

Biblioteka uniwer. ufundowaną była głównie przez Konrada v. Gelnhausen i Marsyliusza v. Jnghen. Powiększała się ona wciąż i otrzymała nazwę Biblioteca Palatina. Za wojny 30 letniej, przy wzięciu Heid. przez Tillego, ofiarowaną została papieżowi Grzegorzowi XV, który ją do Rzymu sprowadził przez sławnego uczonego Leona Allaticus'a, inaczej byłaby się stała pastwą płomieni. Niektóre cenne manuskrypta powiciły z czasem do Heidelbergu, pozostała jednak ilość w Rzymie wynosi 5,000 druków, które Leon XIII w katalog zebrać kazał.

Literatura. Winkelman, Urkundenbuch d. Universität Heidelberg, 2 tomy 1886; Thorbecke, Gesch. der univ. Heidelberg, l. Abth. edd. 1886; Die Universitäten des Mittelalters bis 1400, I, Berlin 1885, 380-387; Hagen, Briefe von Heidelberger Professoren u. Studenten verfasst vor 300 Jahren, ebd. 1886; Das Corpsleben in Heidelberg während des 19 Jahrhunderts ebd. 1886. Wiele biografii profesorów i rektorów uniwersytetu podaje Schwab, Syllabus Rectorum Academiae Heidelbergensis, 2 Partes, 1786 -1790). (Ch.).

Heidelberska dysputa ob. Dysputa. 4.

Heileton (είλητόν)—w liturgii greckiej obrus, używany tak, jak nasz korporał. H-n kładą pod Antimensium (ob. art. Antimensium). Niektórzy pisarze greccy H-n utożsamiają niesłusznie z Antimensium. Również Goar (Eucolog.) mylnie mniema, iż H-n jest to Antimensium bez relikwij. (Por. Echos d'Orient, 3, 1899—1900, 198...; Cabrol, Dictionnaire d'archéologie chrétienne et de liturgie, Faris, 1907, I, 2319...; Vacant,—Mangenot; Diction. de théologie catholique... Paris, I, 1389...; Buchberger, Kirchliches Handlexikon, München, I, 1907, k. 1879).

Heilgers Józef ks., ur. w r. 1841 w

Buscherheide. Napisał: Blicke i d. Men-niemiecki, ur. w r. 1859 w Miesbach' schenleben. 1884; Ideal des Priester-profesor liceum w Bambergu. Napisał thums. 1893; Ideales Leben und Sterben der christ. Frauen u. Jungfrauen. 1893; Vom Leben f. d. Leben. 1897; Gedichte. 1901, i inne. (Por. Keiters, Katholischer Literaturkalender, 1902, 16-o, str. 111).

Heilmann Franciszek, jezuita ezeski ur. w Dux w r. 1733, przyjęty do Towarzystwa w r. 1749, był profesorem humaniorów i przez dziesięć lat kaznodzieja. Po r. 1773 zamieszkał w Pradze. Z pism godne są uwagi: Chwalorzeć o sw. a witeznem mucedlniku sw. Iiřim na jeho slawnost etc. W Praze. 1774, 4-o; Hlas Pastyř to jest sprostnovpřímna Kazáni Faraře k swym Osadnijm Owčičkam etc. Tamże 1775 -8, in 8-o; Kratka Kazanij na wšechny celeho Roku Nediele z rozličnych Kazetelu etc. Tamże 1785; Kazani na svatky. 1790–1, 2 vol; Kazani na postni nedele. Tamże 1794, i inne. (Por. Sommervogel, Bibliothèque de la Comp. 1892, 4-o, t. IV, k. 216-217).

Helm Franciszek Józef ks., ur. w r. 1817 w Waal, studya odbył w Augsburgu i Monachium, wyśw. na kapłana w 1841, został w r. 1842 prałatem kapituly i wikaryuszem generalnym mogunckim, w r. 1857 regensem seminaryum dyecezyalnego w Dillingen, w r. 1863 proboszczem v św. Ulrycha i św. Afry w Augsburgu. † w r. 1890. Był współzałożycielem czasopism "Quartal-schrift für prakt. Schulwesen" (Augsb. 1835—1847) i "Predigtmagazin" (tamże 1838 — 52); współredaktorem "Sion," współwydawca "Heiligenlexikon" (Augsb. 1857 i nast.). Oprócz tego napisal: Andeutungen über zeitgemäss. Predigten. Augsb. 1849; Predigten auf die Festtage der seligsten Jungfrau Maria. Tamze 1855; Die Rezidenz-pflicht der Pfarrer, Curaten und aller etc. Tamże 1888-praca nagrodzona. (Por. Schäfler, Kirchliches Handlexikon der kath. Theologie. Regensburg 1883; Hurter, Nomenclator literarius theologiae. 1895, 8-0, t. III). X, J, N.

Heimbucher Maksymilian ks., dr. teo-

Geschichte Miesbachs, 1883: Wirkungen d. hl. Kommunion. 1884; Bi-bliothek des Priesters. 1885; wyd. 4-te 1904; Gesch. Freisings und seiner Bischöfe. 1885; wyd. 2-ie 1887; D. hl. Oelung. 1888; Die Papstwahlen unter den Karolingern. 1889; Die heil. Firmung, 1889; In der Kinderstube. 1891; Die Orden und Kongregationen der kath. Kirche. 1896, 2 tomy; wyd. 2-ie 1907, i inne. (Por. Keiters, Kath. Literaturkalender. 1902. 16-o. str.

Heimburg Grzegorz, zw. też Heimbürger, humanista, prawnik niemiecki z z XV w. Ur. na początku XV w. w Würzburgu, odbył studya humanistyczne i prawne; otrzymał stopień dra utriusque juris. Wymowny, pelen zapału do prac reformatorskich, o jakich wów-czas marzono, H-g udał się na sobór Bazylejski, stanal obok Mikolaja z Kuzv i Enneasza Silwiusza, jako sekretarz tego ostatniego. Norymberga w r. 1433 wybrała H-a na swego doradce prawnego i H-g spełniał ten urząd do r. 1461. Oprócz tego H-g z Mikołajem von Wyle i Marcinem Mayerem, pracował nad rozszerzeniem humanizmu w Niemczech. Wreszcie wszedł H-a na arene działalności politycznej. Gdy w czasie obrad soboru Bazylejskiego Niemcy oświadczyli się za neutralnością, H-g ciągnął rodaków na stronę opozycyi pko Stolicy Aplskiej. Widzimy go na zjazdach, obradach i w legacyach w tym duchu przemawiajacego. Gdy zas ukazało się pismo wrogie władzy papieskiej Admonitio de injustis usurpationibus Paparum zwane przez Flaciusa Confuta-tio Primatus Papae, H-ga posądzono o autorstwo. Jakiś czas H-g usunął się od szerszej działalności politycznej, załatwiał spory Norymbergi z książętami niemieckimi (1450, 1452, 1453); prowadził sprawę Władysława, króla czeskiego z Burgundyą (1455) i in. Wreszcie jako doradca Zygmunta, ks. Austryackiego, H-g na zjeździe w Mantui (1459 r.) występował ostro przeciwko projektom Piusa II papieża; w sporze ksiażat ze St. Ap., jak Zygmunta ks. Tyrolu, H-g naklaniał do apelacyi logii, pisarz teologiczny i historyczny od St. Ap. do Soboru powszechnego, za

ścielną (1460), H-g pismami i wpływem na książąt popierał ten stan rozdwojenia; od r. 1466 w duchu niechętnym Znakomitsze dzieła H-a są: D. kanon. St. Ap. utrzymywał Jerzego Podiebrada. Wreszcie w r. 1472 pojednał się H-g z Klem; pż. Sylwester IV uwolnił go od cenzur i w tym też roku H-g † w Tharandt pod Dreznem. Był to bezwątpienia człowiek gwaltowny, działał na szkodę Kościoła; i nie pracował "około na-prawy stosunków w Kościele," jak o nim pisze W. E. I. (t. 27-28, str. 578). Błędnie sądził H-g o znaczeniu władzy pskiej, lecz zasady katolickiej o prymacie, a tem więcej inuych dogmatów nie odrzucał, stąd Brockhaus ((Gregor von Heimburg, Leipzig, 1861) niesłusznie nazywa go "świeckim Lutrem" i jednym z poprzedników Lutra. Pisma H-a wydano p. t. Scripta nervosa justitiaque plenaex manuscr. nunc primum erecta, Francofor., 1608. (Por. Brockhaus, dz. cyt., Palacky, Gesch. Böhmens, IV, 2; Hergenr., Hist. Powsz. Kosciola Kat., (tl. polskie), t. IX, str. 171...; W. W. t, V, k. 1648—1652; Hurter, Nomencl. theol., 1899, t. IV, k. 784—797; Buchberger, Kirchliches Handlexikon, München, t. I, 1907, k. X. C. S.

Heinecke albo Heineccius, jurysta i filozof niemiecki, ur. w r. 1681, był profesorem w Halli, gdzie † w r. 1741. Dzieła jego używały wielkiej powagi, oglosili je drukiem synowie H-a p. t. Opera ad universam jurisprudentiam, philosophiam et litteras humaniores pertinentia 1741. (Por. Blanc, Dict. de lu Philosophie. Paris 1906, 4-o, kol. 631).

Helpicke Samuel ob. Gluchonie-

Heinlin Henryk, benedyktyn niemiecki (ok. r. 1680) był profesorem teologii moralnej w akademii salzburskiej. Napisal: Medulla theologiae pastoralis practicae cum 12 centuriis casuum circa sacramenta, censuras, horas canonicas. Bambergae 1674, in 4.0. (Por. Bund, Catalogus auctorum, 1900, 8-o, str. 75).

Heiner Franciszek ks. dr. teologii i

co pż. Pius II obłożyi H-a klątwą ko- redaktor czasopisma "Archiv für kath. Obedienz oder Diözesanklerus und sein Bischof. 1886; Eine Lebensfrage der kath. Kirche etc. 1883; Die Kirchlichen Zensuren (Kommentar z. Bulle "Apost. Sedis.") 1884; Grundriss des kathol. Eherechts. 1889; wyd. 4-te 1900; Kathol. Klerus und soziale Frage 1894; Theologische Fakultäten und Trident. Seminarien. 1901; Der Jesuitismus. 1902; D. sogen. Toleranzantrag. 1902, i w. in. (Por. Keiters, Kathol, Literaturkalender. 1902, 16-o, str. 112-13).

> Heinrich Jan Chrzciciel zaslużony teolog niemiecki. Ur. w Moguncyi 1816 r, W młodym wieku poświęcał się studyom prawniczym, które ukończył ze stopniem doktora obojga prawa. wpływem proboszcza mogunckiego Kacpra Riffel poświęca się zawodowi kaplańskiemu, studyuje teologję w uniwersytecie w Tubindze i od roku 1845 pracuje jako kaplan w Moguncyi. W 1873 bierze udział w zjeździe katolickim w Monachium, na którym zbija dowodzenia Döllingera. Przez biskupa Kettelera mianowany profesorem seminaryum, późnej wikaryuszem generalnym (1866). Maż wielkiego poświęcenia i pracy dla Kościoła (um. 1891). Zostawil dziela: Dogmatische Theologie Mainz 1873, świadczy o wielkiej erudycyi antora; szkoda, że nie dokończone (6 tomów). Wydawał pisemko Katholik, w którym niejeden wspaniały zamieścił artykul; Die Reaction des s. g. Fortschriftes. ib. 1863; Christus. ib. 1864 przeciwko Renanowi; Die wahre Kirche; die Beweise für die Wahrheit des Christenthums und der Kirche (ib. 1885). (Por. Hurter, Nomenclator 8-o, tom. III).

Heintz Franciszek ks. T. J., znakomity kaznodzieja i misyonarz obozowy, ur. w r. 1666 w Wielkopolsce, był rektorem w Połocku i Mińsku, superyorem w Malborgu, gdzie † w r. 1729. Napisal: Zazdrosny Nieba z Ziemią o herbowne a szanowne JW. Piotra Hrabi na Prebendowie Prebendowskiego jab!prawa kanonicznego, prałat pski, profe-ko, koncert... ogłoszony. Gdańsk 1711, sor uniw. i rektor "Coll. Sapientiae," in fol.; Grot śmiertelny na prześwietnym pierścieniu J. W. Stanisława | Działyńskiego... pokazany. Poznań, 1719, in fol., kart 10; Prześwietny Piotra Czapskiego i t. d. Kazanie pogrzebowe. Tamže 1616, fol.; Prawdziwy dobrej śmierci portret i t. d. Toruń 1721, in fol. (Por. Zalęski, Jezuici w Polsce. Lwów 1902, 8-o, t. III, str. 1089; Brown, Bibl. pisarzów. Pozn. 1862, 8-a; Sommervogel, Bibliothèque. 1892, 4-o, t. IV).

Heinze Maksymilian, filozof niemiecki, profesor filozofii w uniw. lipskim, ur. w r. 1835, napisal: Die Lehre vom Logos in der griech. Philosophie, Oldenburg 1872; Sittenlehre des De-scartes. Leipzig 1872; Der Eudämonismus in der griech. Philosophie. 1883.

Heiricus lub Hericus, pobożny i uczony benedyktyn z Auxerre we Francyi, ur. w r. 841. Wychował się i uczył w klasztorze św. Germana, gdzie i suknie zakonna przywdział. Z uczniów jego sławnym teologiem był Remigiusz, który był później czynny w szkole w Reims i ztamtąd naukę augustjańską rozkrzewiał. Lotarjusz-syn cesarza Karola Łysego, był także wychowańcem Heirikusa i on to sklonil swego nauczyciela do opisania wierszem świętego Germana z Auxerre. H. dedykował to dzieło Karolowi Łysemu, którego wysoko cenił (druk. po raz pierwszy w Paryżu 1543). Po niem wydał cuda tegoż S-go proza. Oprócz tego należał do ulożenia Gesta Episcoporum Antissiod. Kodeks tyczący się tego, mówi: "Rainogala i Alagus napisali to dzielo collaborante Heirico theosofo." Napisal on także książkę z homiljami, mowami i listami. Bolandyiści zaliczyli go w poczet Świętych. (Jun. IV, 829). (Por. Wattenbach'a Geschichts Quellen. 5 Aufl., I, 282 f.).

Heislinger Antoni, jezuita niemiecki, ur. w r. 1668, był profesorem teologii i zdobył wielką sławę w rozwiązywaniu trudnych wypadków sumienia. † w r. 1745, Napisal: Resolutiones morales in causis sponsalitiis et matrimonialibus. Ingolstadii 1723, 8-o; Responsa moralia in causis justitiae commutativae. Tamże 1727, 2 v. in 8-o: De causis ad

spectantibus. Tamże 1738, 2 vol. in 4-o; De matrimonio. Augustae Vindelicorum 1839, in 4-o; Pro foro interno et externo. Monachii 1745, in 4-o. (Por. Bund, Catalogus aucto-rum. Rothomagi 1900, 8-o, str. 75).

Heiss Michał ks., arcbp. w Milwauke, ur. w r. 1818 w Pfahldorf w Niemczech. Udał się w r. 1842 do Ameryki i tu został profesorem w r. 1868, nastepnie został arbpem w Milwauke w r. 1881, † w r. 1890. Pisał wiele dziel apologetyczno-egzegetycznych, a między innymi The four Gospels examined and vindicated on Catholic Principles. Nadto napisal Tractatus quinque de matrimonio. Monachii 1861, w którem to dziele uwzględnia stosunki i prawodawstwo amerykańskie. (Por. Bund, Catalogus auctorum. 1900, 8-0; Hurter, Nomenclator liter. theologiae. 8-o, t. III, kol. 1443; Lemkuhl, Theol. mor. in append. 1898, 8-o, t. II, str.

Heinal, hajnal, ejnal (z weg. hajnal-jutrzenka, poranek) oznacza w języku naszym pobudkę poranna, pieśń budzącą.—Nazwa tej pobudki przypomina obyczaj podany przez Dytmara a zachowywany u Słowian Połabskich, że na kiju obnoszono obręcz (koło) żelazną z z krzykiem Henil vigila. Naruszewicz porównywa z tem obyczaj ruski zosta-wiania kija w razie zguby bydlęcia, by od niego szkodę zhonyt. Obsyłanie buławą gromady przez gońca w Karpatach (W. Pol.), przedstawia pewną analogię z obyczajem wici (od wić, wianek), bedacych także wezwaniem do gotowości wojennej, znakiem zgonienia niebezpieczeństwa, powołaniem do czujności. W takim razie H. podobnie jak henil byłby okrzykiem czujności, ze znaczenia podobnym do (symbolu slońca?) wianka, wziętego z gaju świętego (wici), który w dalsze okolice posylano.-Hejnał obozowy polski, jako muzyka budząca, był równie jak i dzisiejsze capstrzyki krzy-kliwy, co wyraźnie poświadcza w XVII w. Chrościński: "Niż jutrzenka nad obozem wschodzi, muzyki hejnał otrąbią krzykliwy." Caetani, opisując swe poselstwo do Polski, powiada: "Przed brzaskiem zorzy, odzywa się ze wszystkich wież krakowskich kościelnych słodka forum ecclesiasticum et saeculare muzyka fletów i innych detych instru-

Twórce zorzy, słońca i wszechrzeczy. jest to samo, co Chalybon stolica pro-Wielu Polaków przed wschodem słońca wincyi Syryjskiej Chalylonitis, odpowiawstaje, idac do kościoła modlić się, słudające dzisiejszemu Alep albo Haleb, chać Mszy ś." Zwyczaj trąbienia hejgdzie hodują dobre wina. Inni za hichać Mszy ś." Zwyczaj trąbienia hej gdzie hodują dobre wina. Inni za hinalów z wieży kościoła Maryackiego o storykami i geografami bizantyjskimi wschodzie słońca istnieje w Krakowie przeczą temu, twierdząc, że dzisiejsze od wieków średnich do dziś dnia. Później zaczęto powtarzać trabienie co godzina, w czasie zaś adwentu z powodu zbliżającej się rocznicy narodzenia Chry- Kinnesrin mają za dawne Chalybon. stusa i zapowiedzi sądu ostatecznego, na który Chrystus przyjdzie powtórnie, a aniolowie trąbą wzywać będą, trąbiono na pobudkę pieśni nabożne od pół-nocy do świtu. — Aleksander Poliński powiada, że z dawnych melodyi hejnałowych dochowały się do czasów naszych w pieśniach ludowych, śpiewanych w czasie adwentu. "Hejnał wszyscy zaśpiewajmy" i "Boże wieczny, Boże żywy." W czasach porozbiorowych reper-tuar hejnalistów krakowskich wzbogacono znacznie przez wprowadzenie do niego melodyi wielu popularnych pieśni ludowych kościelnych, jak np. "Serdeczna Matko," "Kto się w opiekę," "Kró-lowo Polski" i "Bądź pozdrowiona," która w 1860 r. (śpiewana z różnym tekstem) największej dostąpiła popularności. Wincenty Pol w przypisach do Mohorta podaje ulożoną na 2 traby przez Wincentego Gorączkiewicza, starszego nad kapela katedry krakowskiej w pierwszej polowie XIX w., muzykę do trzech hejnalów, a mianowicie do pieśni: 1) "Witaj jutrzenko, rano po-wstająca," 2) "Królowo nasza od Boga obrana" i 3) "Serdeczna Matko, opiekunko ludzi."-Próbowano również otrąbywać hejnaly w Częstochowie, Kielcach i różnych miastach, ale nie utrzymano tego pięknego zwyczaju. Tylko na Mazowszu i Podlasiu w noce adwentowe słyszeć można dotąd po wioskach uroczyste melodyjne tony "ligawek" starożytnych. Wyrażenie "już po hejnale" znaczyło w mowie staropolskiej to samo, co: już po godach, po harapie, klamka zapadla. (Por. Z. Glogera, Encyklopedya Staropolska Ilustrowana, Warszawa, 1901, r. II, art. Hejnal).

mentów, jutrzenkę witając, a raczej bon. Według jednych biblijne Helbon Haleb jest dawnym Berroia albo Béroia, chociaż Ptolomeusz odróżnia Beroę od Chalybonu; i dlatego dzisiejsze

Helcel Antoni Zygmunt, ur. w Krakowie d. 12 listop. 1808 z rodziny szlacheckiej, pochodzenia niemieckiego, majacej przydomek von Sternstein, który heroldya Królest. Polsk. zamienila na Sztersztyn. Otrzymawszy r. 1828 w uniw. krakows. stopień dra obojga prawa, kontynuował studya prawniczo filozof. we Wrocławiu, Berlinie, Heidelberhu i Paryżu, poczem po wybuchu po-wstania wstąpił do szwadronu jazdy poznańskiej, jako prosty żołnierz, a otrzymał dnia 2 październ. uwolnienie, w randze podporucznika. — Wróciwszy do Krakowa pojał za żonę Franciszkę z Prandotów Skrudzińskich (ale nie ostatnią z tej rodziny, jak mylnie twierdzi Debicki) i zostal docentem prawa polskiego w uniw. krakows. - Zajęcie to trwało niecały rok, gdyż reorganizacya uniw. zniosła docentury; poczem H. zakłada czasopismo p. t. Kwartalnik Naukowy, które ma na celu usuwać brak gruntowności i samodzielności w pracy naukowej,-tam też zjawiły się pierwsze ntwory jego pióra; - wydawnictwo trwalo jednak dla braku poparcia tylko dwa lata. — Mimo to nie ustawał w pracy naukowej, przygotowując dokumenty do druku w t. I Dyplomataryusza Rzyszczewskiego; był też raz wybrany do sejmu Rzpl. krakows, a w r. 1848 na sejm austryacki w Kromieryżu, gdzie był jednym z najgorętszych zwolenników idei federacyjnej w monarchii austryackiej. - W r. 1849 zostaje profesorem prawa pols. w uniw. krak., ale 1 stycznia 1853 wskutek prądu germanizacyjnego, otrzymał dymisyę. Oddany wyłacznie pracy naukowej przerywa ja r. 1860 pisząc projekt adresu w odpowiedzi na dyplom październikowy, który to Helbon, miasto wspomniane u Eze-chiela (27, 18); podług Wulgaty pingue licyjskiej aż po dziś dzień. W roku na-vinum, według Sept. Ojnas es Hel-stępnym wybrany poslem do sejmu ga-

Rady Państwa w Wiedniu, gdzie 2 czerwca 1862 wygłosił mowe nad wnioskiem komisyi finansowej, zalecającym nieuznanie własności kościelnej (drukowana po niemiecku w zbiorze: Vier Reden ûber die Konkordatsfrage., a także oddzielnie w tłumaczeniu polskiem), wreszcie pod wrażeniem obrad sesyi sejmowej z r. 1865 (w której nie brał udzialu), ulożył memoryal o stanie Galicyi, przeznaczony dla ministra hr. Belcredego, a drukowany w tłumaczeniu polskiem w dziele Henryka Lisickiego: A. Z. Helcel (2 tomy, Kraków 1882). Od dawna rozwinięta ciężka choroba podciela jego sily żywotne i pozwalala mu jedynie na prace naukową, przedewszystkiem w dziedzinie historyi prawa polskiego, której najważniejszym owocem są pierwsze dwa tomy wydawnictwa p. t.: Starodawne prawa polskiego pomniki.—Publikacya ta (kontynuowana po zgonie H. przez Akad. Umiej. w Krakowie) ma doniosłe pod trzema względami zaczenie: naprzód mieści w sobie nieprzebrane źródła informacyj o dawnej Polsce, jej prawach, obyczajach, cywilizacyi, przechowane w aktach, a przedtem prawie nietknięte, dalej była wskazówka, że do wydawnictw tego rodzaju należy przystąpić z naukowym krytycyzmem, a wreszcie jest dowodem, że kodeks znany p. n. Statutów Wiślickich składa sie z 4 cześci oddzielnych zbiorów, z których dwa są z r. 1347, trzeci z 1354, crwarty z 1368. Z licznych prac H. historyczno-prawniczych, wymieniemy, jako bardziej nas obchodzace: Badania w przedmiocie historyi dziesiecin kościelnych w Polsce, szczególniej pod względem dziesięciny swobodnej i dziesięciny oddawanej w gonitwę (druk. w Bibl. Warsz. 1863 i osobno); O klasztorze jedrzejowskim i będącym tam nagrobku Pakosława kasztelana krakow. w t. I. Roczników Tow. Nauk. krakow., 1852: O najdawniejszych nadaniach klasztoru Benedyktynôw w Mogilnie w formie listu otwartego do Aug. Bielowskiego, (odbitka z czasopisma: Bibl. Ossolinskich). Inne dziela H. p. Estr. Bibl., E. W. O. t. XI, biografię H. p. K. Wł. Wójcickiego w t. VIII Kłosów. Dobry syn Kościoła, na kilka miesięcy przed zgonem, już nie

licyjskiego, a stamtąd deputowanym do mogąc się podnieść z łoża boleści, jeszcze raz się wmieszał w sprawy miejskie i krajowe, kiedy prąd liberalny, wiejący silnie z Wiednia, pobudzil do napaści na klasztory krakowskie w lipcu 1869 i radził wystąpić z adresem żądającym wypędzenia zakonów. W odpowiedzi na adres (nie doszly jednak do skutku) przygotował protestacyą zamieszczoną przez Lisickiego (op. c. t. II), będącą ciętą i silną w argumentach rozprawą apologetyczną, a następnie założył stowarzyszenie p. n.: Warownia Krzyża z gudłem: Vigilate, state in fide, viriliter agite et confortamini. Celem towarzystwa miała być obrona Kościoła wiary i wiernych od nieprzyjaciół katolicyzmu, oraz opieka moralnych interesów i dobra mieszkańców katol. w gminie i kraju. Stowarzyszenie to z powodu obojętności, z jaką się spotkało, nie długo przeżyło swego założyciela; długich lat trzeba było, żeby katolicy przyszli do przekonania o potrzebie ta-kich związków. H. † 31 marca 1870, pochowany w grobach rodzinnych pod kaplica na cmentarzu krakows, fundacyi swoich braterstwa: Ludwika i Anny z Treutlerów, hojnych jałmużników ubóstwa w Krakowie. Pomnik ma tamże oraz w kollegiacie ś. Anny. (Por. oprócz dzieł cytowanych: Dębicki: Portrety i sylwetki z XIX w. t. I, O. Balzer Album biograficzne zasłużonych Polaków XIX w, t. II; W. E. I.; Tarnowski: Historya literatury pols. t, VI, cz. I, str. 242 i inn.; Kuliczkowski. Zarys dziejów liter. polsk. Lwów 1884, str. 529; Chmielowski: Historya literatury pols., t. V, str. 48: Kłosy t. VII str. 162—164; Tygodnik Illustrowany r. 1870, t. VI (przez W. A. Maciejowskiego); Rozbiór cytowanego dzieła Lisickiego przez Pawla Popiela p. tegoż Pisma t. II; Krak. 1893).

Helclas, imię to w Biblii niejednokrotnie się spotyka. Między innymi nazywali się tak: I) Ojciec Eliakima, przełożonego nad domem Ezechiasza, króla (Reg. 18, 18, 26, 37; Sz. 22, 20; 36, 3, 22). — 2) Arcykaplan żydowski, który w 18 r. panowania Jozyasza, króla, dobywając pieniądze z jednej ze skrzyń na restauracyę świątyni, znalazł przypadkiem księgę Prawa (autograf) i

Neh. 11, 11; Bar. 1, 7). — 3) Ojciec Jeremiasza proroka, kaplan w Anatoth (Jer. 1, 1). — 4) Ojciec Gamaryusza, posla wyprawionego przez króla Sedecyasza do Babilonu (Jer. 29, 3). - 5) Ojciec Zuzanny (Dan. 13, 2, 29, 63). X. A. L.

Held Karol Antoni ks., sekretarz bpa luxemburskiego, ur. w r. 1858 w Diekirch, pisał rozprawy z prawa ka-nonicznego, z których ważniejsze są: Dekret vom 30 Dez. 1809 über die Kirchentabriken. 1888; Les empiétements du pouvoir clérical sur le pouvoir civil. 1890; La capacité des fabriques d'église et leur patrimoine. 1892. Nadto: Leben des sel. Peter Fourier. 1893; Sechs Sonntage zu Ehren des kl. Aloysius. 1894, i inne. (Por. Keiters, Katholisch Literaturkalender. Essen 1902, 16-o, str. 114).

Held Wilibald, norbertanin, ur. wr. 1726 w Erolzheim, † w 1789 w klasztorze Roth w Szwabii. Napisał Nemegendi canonicos regulares Praemonstratenses. Augsb. 1757; Jurisprudentia universalis ex juribus canonico, civili, romano et germanico. Boos 1768-1773, 5 vol. (Por. Schäfler, Handlexikon der kathol. Theologie. Regensburg 1883, 8-o, t. II, str. 300).

Helena Adiabene (asyryjska), matka króla Izatesa rzadzącego Asyrya, jako prowincyą rzymską. H. za czasów ces. Klaudyusza przyjęła judaizm i pocią-gnęła sobą brata Monobazusa, oraz kilku krewnych. H. i Monobasus mieli w Jerozolimie swoje pałace, a sama H. wybudowała wspaniały grobowiec, w którym, wraz z Izatesem została pochowana. Grobowiec ten objęty jest prawd. ogólna nazwą grobów królewskich. (Por. Joseph Antiq. Jud. 20, 2-4; De Bello Jud. 5, 2, 2; 6, 6, 3).

Helena blog. księżna kaliska ob. Jolenta.

Helena - bpstwo w Stanach Zjedn.

doręczył ja przez Safana, pisarza, kródowie William Póln. (dioecesis Helenensis. — lowi. (4 Reg. 22, 4 i nast.; 23, 4, 24; Miasto H-a, przy Mullan-Pass w górach skalistych położone, jest głównem ten był synem Sellum z rodu Sadoka i miastem stanu Montana, w hrabstwie i wylicza się między przodkami Ezdrasza (1 Par. 6, 13; 9, 11; Esdr. 7, 1; Neh. 11, 11; Bar. 1, 7). — 3) Ojciec Je- i t. p. — Bpstwo w H-a powstało w 1884 r., od r. 1868 do tego czasu stan Montana należał do osobnego wikaryusza aposiolskiego. Dyecezya H-a, suf-fragania arcybpa w Oregon, obejmuje stan Montana, w 1906 r. liczyła ok. 40 tys. wiernych; 71 kościołów i kaplic, 72 stacye misyjne; kapłanów świeckich-31, zakonnych-12; 2 męskie, a 4 żeńskie zgromadzenia zakonne. (Por. W. E. I. t. XXVII—XXVIII, str. 608; Werner J., Orbis terrarum catholicus, Friburgi Brisg., 1890, p. 242; Cath. Dir., Milw., 1906, J, 371—375; Buchberger, Kirchliches Handlexikon, München, t. I, 1907, k. 1905).

X. C. S.

Helena św. (po łac, Flavia Julia Helena) matka Konstantyna Wielk. ur. ok. r. 247, † w 327, pochodziła z ubo-giej rodziny w Bitinii i została żoną Konstancyusza Chlorusa, gdy był jeszcze oficerem w armii Galiena. Konstancyusz porzucił H. gdy został cesarzem. Miala 64 lat, gdy zostala chijanką; i od sis Norbertina, seu methodus corri- tego szczególnie czasu zajaśniała niezwykłemi cnotami. Wielki wpływ wywierała na syna swego Konstantyna. Udała się do Jerozolimy, by odszukać drzewo Krzyża św., i gdy je znalazła, zbudowała w r. 325 kł. Grobu św.; przyczyniła się niemało do budowy in-nych kłów na górze Oliwnej i w Betleem. + w Nikomedyi w r. 327. Swieto jej obchodzi Kł. łaciński dnia 18 sierpnia, grecki zaś 21 maja. (Por. Blanc, Dictionnaire de la Pensée. Paris 1899, 4-0, t. II; Glaire, Dictionnaire des Sciences. 8-o, t. I, str. 998; Euseb.; Vita Const. t. III; Tillemont, Hist. des Empereurs; Heydenreich, Incerti auctoris de Constantino Magno ejusque matre Helena libellus. Lipsiae 1879).

Helena Duglioli blog. wdowa, ur. w r. 1472 z czcigodnej rodziny bolońskiej. Obdarzona od dzieciństwa darem wysokiej świątobliwości i szczególnego posłuszeństwa względem rodziców, nie wahala się, idąc za ich rozkazem, poślubić Benedykta d'All' Oglio. Przez lat 30 pożycia z mężem nigdy nie dała najmniejszego powodu do zamieszania pokoju i jedności rodzinnej. Zostawszy wdową H. oddała się z gorliwością ćwiczniom pobożnym i † w r. 1520 mając wieku lat 48. Mieszkańcy Bolonii zaraz po śmierci H-y zaczęli oddawać jej klnego zaseć publiczną, którą zatwierdził Leon XII. Swięto 23 września. (Por. Pétin, Dietionnaire hagiogr. Paris 1850, 4-o, t. I, k. 1308—9).

Helena (Olga) św. W. Ks. Ruska, żona Igora. Gdy maż jej został zabity przez Drewlan, H. która wtedy była jeszcze poganką, pomścila śmierć męża, urzadzając pko Drewlanom wyprawe wojenna, której osobiście przewodniczyła. Rzady jej nad państwem były pełne mądrości i chwały. Doszedłszy 70 r. życia, zdała rządy synowi Światosławowi, sama zaś udala się do Knstpla, gdzie przyjela chrzest i imie Heleny. Powróciwszy do ojczyzny usiłowała rozszerzyć światło ewangelii i udało się to jej z wielkim skutkiem, tylko syna niemogła nawrócić do wiary Chrystusowej. Umarla mając przeszło lat 100 ok. r. 970. Cześć odbiera w Rosyi dn. 11 lipea. (Por. Pétin, Dictionnaire hagiogr. 1850, 4-o, t. I, k. 1307).

Helena ze Sköfde (Schedvia) w Szwecyi św., męczenniczka, wdowa, pochodziła ze znakomitej rodziny westgockiej. Z pobożności przedsięwzięła pielgrzymkę do Rzymu; po powrocie została zamordowana przez własnych rodziców w zamku Sköfde ok. r. 1160. Relikwie H-y złożone w bogatym relikwiarzu pochowywano w kle pod jej wezwaniem zbudowanym na wyspie Zelandyi, o 7 mil od Kopenhagi. Kanonizowaną została w r. 1164 przez Aleksandra III pża. W krajach północnych, przed reformacya, obchodzono jej święto 31 lipca. (Por. Pétin, Dictionnaire hagiogr. 1850, 4-0, t. II, k. 1307; Bolland., Bibliotheca hagiogr. lat. Bruxellis 1899, 8-0, t. I; Forsenius A. H., Specimen historicum de Schevia Westergothiae urbe. Upsaliae 1736, str. 59-64).

Helenopontus ob. Azya mniejsza. I. 4. Helespont ob. Azya mniejsza. II. 2.

Helfert Józef, kanonista czeski, ur. w Plan (Czechy) w r. 1790. Jakkolwiek był świeckim, zdobył głośne imię jako powaga w prawie klnem. Od r. 1829 był profesorem prawa rzymskiego klnego w Pradze, i † tamże w r. 1848. Z zakresu prawa klnego austryackiego napisał Von dem Kirchencermögen. Prag 1825, 2 tomy; Von den Rechten und Pflichten der Bischöfe und Pfarrer. Tamże 1832, 2 tomy; Die Rechte und Verfassung der Akatholiken in Oesterreich. Tamże 1843; Handbuch des Kirchenrechts. Tamże 1845 r.; wyd. 4-te 1849, 2 vol.; Anleitung zum geistl. Geschäftsstil. Tamże 1879, wyd. 10-te, i inne. W dzielach swych H. uległ wpływowi Józefinizmu, ale umiarkowanie. (Por. Schäfler, Handlex. der kath. Theol. Regensb. 1883, 8-0, t. II, Hurter, Nomenclator Literarius. 1795, t. III, 8-0, kol. 1130).

Helfferich Krystyan Adolf, ur. w r. 1810 w Szafuzie, habilitował się w Berlinie w r. 1842 i był następnie profesorem akademii wojskowej tamże, Napisał m. i. Die christl. Mystik 1842; Die Metaphysik als Grundwissenschaft. Hamburg 1846; Der Organismus der Wissenschaft und die Philosophie der Geschichte. Leipzig 1856; Listy z Włoch; Opowiadania z Irlandyi i w. in. (Por. Schäfler, Handlexikon der kath. Theologie. Regensb. 1883, 8-0, t. II, str. 301).

Hell był to przedostatni, albo, jeżeli Samson po nim następował, co jest pra wdopodobne, trzeci z końca sędzia żydowski. Był on przytem arcykapłanem i spełniał swój urząd przy przybytku w Silo w ciągu lat 40-u. (1, Sam. 4, 18) Pismo św. nie wspomina, czy przy nim miały miejsce jakiekolwiek wyprawy wojenne, jak za innych sędziów, nadmienia jednak, że był on również, jak i reszta sędziów, najwyższą instancyą prawną. Heli należał (według 1 Par. 24, 3: por. 1 Sam. 14, 3; 22, 20) do młodszej linii arcykapłańskiej rodziny, pochodzącej od Itamara, i następował jak zapewnia Józef (Ant. VIII, 1, 3) w urzędzie arcykapłańskim po Ozim, synu

szej, nie wiadomo; być może, stało się to z tego powodu, że synowie Oziego byli maloletni, lub do piastowania tak wysokiej godności w tak trudnych okolicznościach nieodpowiedni. Jednak za czasów Dawida, potomek Eleazara Sadok spełnia urząd kapłański, obok prawnuka Helego Achimelecha. Heli był wierzącym, pobożnym mężem i, zdaje się, spęłniał swój urząd z całą sumiennością i zapałem (por. 1 Sam. 1, 13—17; 2, 23—25; 3, 9, 18), ale synow.e jego Opłni i Phinees byli bardzo źli i bezbożni, i znieważali światnię przez chciwość i gwalty, zaniedbanie przepisów ofiarnych i niemoralność, oraz dawali przez to ludowi wielkie zgorszenie, (1. Sam. 2, 12-17). Heli wprawdzie upominal ich, ale nie karal, i przez to zgorszenia nie usunał. To też P. Bóg poslał doń proroka z ostrem upomnieniem i groźbą (1 Sam. 2, 27-36), ale bez skutku. Również bezskuteczną pozostala straszna groźba kary Bożej, zakomunikowana Helemu przez usta Samuela, którego P. Bóg przy tej okoliczności powołał na proroka. Heli poddał się wyrokowi Bożemu, ale nic nie uczynił, ażeby odwrócić karę Bożą (1. Sam. 3, 10 — 18). Kara Boża poczęła się spełniać, gdy w wojnie przeciwko Filistynom, arka Pańska dostała sie w rece nieprzyjaciół, obydwaj zaś synowie Helego zginęli, a on sam, na wieść o strasznym wypadku, z przerażenia spadł z krzesła i złamał kark (1. Sam 1, 1-18). Arcykaplanem po nim został w Silo wnuk jego Achitob, syn Phineesa. następcę jego Achimelecha zamordował Saul w Nobe, wraz z 80 kaplanami, i osadził na arcykapłaństwie starszą linię Itamara, podczas gdy ostatni syn Achimelecha Abiatar, jedyny który uniknął śmierci, uszedł do Dawida. Dawid pozwolił arcykapłanom z obydwóch linij, Abiatarowi i Sadokowi piastować naj-wyższy urząd (2. Sam. 18, 17). Salomon pierwszego z nich odrzucił za spisek i w taki sposób arcykapłaństwo przeszło wyłącznie do rodziny Eleazara i przy niej pozostało (2. Król. 2, 26 i nstp.). X. A. Kw.

Heliand, poemat w języku staro-sa-

Eleazara. Na jakiej zasadzie następ dwika Pobożnego o życiu i śmierci Zbastwo przeszło od linii starszej do młod- wiciela, zwany także *Harmonią Ewan*gelii, ponieważ w ogólności trzyma się w opisaniu dziejów Chrystusa, Harmonii Ewangelii Tasyana, tłumaczonej r. 546 przez Wiktora, bpa Kapui. Część moralna i egzegetyczna, która nieznany autor tego znakomitego poematu, dodado opowiadania ewangielicznego, świadczy o pobożności, duchu poetyckim pisarza, o jego trzeźwości sądu, o jego znajomości historyi i znakomitszych egzegetów swego czasu. Styl jest pro-sty, odpowiedni do natury przedmiotu i zrozumiały dla ludu. Poemat ten siega IX wieku; przypisują go niektórzy zakonnikom klasztoru Werthin, założonego przez św. Liudgera († 809) za Karola Wielkiego. I. A. Schmeller, który wydał H. p. t. "Heliand, poëma Saxonicum," Münch. 1830, przypuszcza, iż dzielo to może mieć za autora nie jednego, lecz wielu duchownych. Tłumaczyli na jezyk niemiecki H. Gotthard, Freysing 1646; Kannegiesser, Berlin, 1847; G. Ropp, Stuttgart, 1856; K. Simrok, Elberf, 1856, J. R. Köne, Münst. 1855; Moriz Heine, Padeb. 1865 (Por. Mindisch. Der H. u. seine Quellen Leipzig 1867). X. S. G.

Helicyci, tak się nazywali, fanatycy VII w., którzy prowadzili życie pustelnicze. Praktyki religijne zasadzali na pewnego rodzaju tańcu w kólko i śpiewaniu piesni, chcac przez to naśladować przykład Mojżesza i Maryi. Podobni oni byli w tem do montanistów, którzy nazywali się ascitami albo askodrutami. Zdaje się, że H-i rekrutowali się przeważnie z mnichów rozwią-złych, praktykujących z upodobaniem śmieszny ów taniec w kółko, skąd też prawdopodobnie wyprowadza się nazwa ηλικη po grecku oznacza tego który się kreci. (Por. Guyot, Dict. univ. des Hérésies. Paris 1847, 8-0).

Helinand (Helmandus, Helmundus, E. limandus etc.) z pochodzenia flandryjczyk, cysters klasztoru Mons frigidus, umarl po roku 1221. Znawca starożytnej poezyi i dzieł Ojców Kościoła, czem bardzo często posiłkuje się w swoich pismach. W 84 książkach napisał historyę zakonu Cystersów w roku 1204; nieznane jest całkowite wydanie ksońskim, napisany z polecenia ces. Lu- tego dzieła. Powołują się na nie późniejsi kronikarze jak Albericus, S. An- 78, 30 i nst. 79, 1—21; Lampridus, tonin, autor wjelkiej kroniki belgijskiej Vita Heliogabali, K. Salzer; D. sirii inni. Zostawił 28 kazań, spisanych schen Kaiser Heliliogabalus u. A-przez Wincentego Belloraceńskiego. S. leks. severus, Heidelb. 1866). S. Gereonis, Victoris, Cassii et Florentii Theologorum martyrum passio inactis SS. 10 oct. commentarium in Apocalypsim, nie wydane. (Por. Hurter, Nomenclator, t. IV).

Heliogabal, grecka nazwa syryjsko-fenickiego bóstwa, które na monetach nosi miano Elagabalus. Nazwę tę przyjął cesarz rzymski, który panował r. 218-222 po Chr. Byl on wnukiem Julii Mäzy, siostry matki Karakalli. Julia korzystając z jego podobieństwa do Karakalli i popularności, jaką sobie zdobył w Emezie, zostawszy w 14-stym roku życia arcykaplanem w świątyni Elagalala, doprowadziła do tego, że żołnierze d. 16 m. maja 218 r. pod nazwa M. Aureliusza Antoniusza obwołali go cesarzem. On sam chetnie nazwał się H-em. Po zwycięstwie nad Makrynusem pod Antyochia, H. samowładnie zapanował nad państwem rzymskiem. Odznaczał się on rozpustą i marnotraw-stwem, jakiego nie dopuścił się żaden z jego poprzedników, tak dalece, że senat po jego śmierci orzekł, iż gorszym od niego był tylko Kommodus. Starał się on wszelkimi sposobami rozpowszechnić kult Elagabala. Wystawil wiec na Palatynie wspaniałą świątynie, wpadł na dziwaczny pomysł, aby tego bożka ożenić z syryjską Astartą. Sławny jej obraz sprowadził z Kartaginy i nazwał ją Venus coelestis. W zepsuciu nie znał miary i pomimo chłopięcego wieku doszedł do ostatniego stopnia zbydlecenia. Dla chijan nie był okrutnym, gdyż wszystkie religie, prócz czei Elagabala były mu obojętne. Babka H-a Mäza, przewidując że prędzej czy później nastąpić musi upadek H-a, tem więcej, że i skarb, wyczerpany jego zbytkami, zaczął świecić pustkami, skłoniła go, aby syna jej siostry młodszej Julii, Aleksandra Sewera zamianował swoim następcą. H. z początku mu sprzyjał, powoli jednak powziął ku niemu różne podejrzenia i usiłował go zgładzić, czemu jednak zapobiegli żolnierze, mordując rosputnika. Ciało jego wleczone po mieście ku po riae. – "Epitaphium Nepotiani."—Jak śmiewisku i pogardzie ludzi zostało długo Heliodor żył, kiedy umarł, napewrzucone do Tybru. (Por. Dio Cassius | wno niewiadomo.

(Ch.).

Heliocentryczny system jest to astronomiczny system Kopernika i Galileusza, uważający słońce jako centrum naszego systemu planetarnego, ziemię zaś jako planetę obracająca się na równi z innemi, naokoło siebie i naokoło słońca. (Por. Goblot, Le Vocabulaire philosophique. Paris 1901, 8-o, str. 261).

Hellodor-minister skarbu króla Syryjskiego Seleuka IV Filopatora. Wskutek poduszczeń Apoloniusza wielkorządcy Celesyryi, Seleuk IV zapragnał posiąsć skarby przechowywane w świątyni Jerozolimskiej. W tym celu posyla Heliodora do Jerozolimy. Arcykaplan Oniasz przyjmuje go serdecznie, przedstawia, że skarby owe to depozyty wdów i sierot. Pomimo to Heliodor ze swym orszakiem wtargnął do świątyni, ale tu nagle ujrzał niezwyklego jezdźca w otoczeniu dwóch aniolów, pod postacią dwóch młodzieńców, od których tak okropnie został obity, iż tylko na skutek modlitwy Oniasza został przywró-cony do życia. Po powrocie oświadczył Seleukowi: "Jeśli masz którego nieprzy-jaciela, albo zdrajcę królestwa twego, poślij go tam, a ubiczowanego przywitasz go, jeśli się jednak wybiega." II Mach, III, 1 ss. Zdaje się, że ten sam Heliodor zabił później króla 1 chciał zawładnąć tronem. (Por. Appianus, Syriae, 45, 60-70; F. Vigouroux, Les Lirves Saints et la critique rationaliste, 4 ed. Paris 1891, t. IV, p. 621; Diction. de la Bible, t. III, p. 570-571. X. R. J.

Heliodor sw., ur. ok. r. 330 w Dalmacyi, był jakiś czas żolnierzem, później został kapłanem, następnie bp. w Altino. Na synodzie w Akwilei gorliwie występował przeciwko Aryanom. Pozostawał w blizkich a nawet przyjacielskich stosunkach z św. Hieronimem, o czem świadczą listy św. Hieronima. A Heliodorum, De laude vitae solitariae. - "Epitaphium Nepotiani."--Jak

wieku dojrzałym, wkrótce został biskupem. Jeszcze będąc poganinem napisal romans Aethiopica, o którym uczeni wiele później rozprawiali. (Por. Sokratesa, Hist. V, 22; Jacobs. Wstep do tlum. Aethiopica.

Hellodor św. bp. i męczennik w Persyi żył w IV w. Porwany od swoich owieczek został wraz 9000 chijanami uwieziony przez Persów, w czasie napadu na granice państwa rzymskiego. Miejsce pochodzenia H. nie jest wiadome, równie jak i stolica bpia, na której zasiadal. † w drodze, gdy go uprowadzano do niewoli. Widząc zbliżający się koniec, wyświęcił na bpa kapłana Dausasa, aby go zastąpił w jego urzędzie. Sądził bowiem, że okoliczności, w których się znajdował, były dostateczną przyczyną do niedostosowania się do kanonów, wymagających, aby przy wyświęcaniu na bpa, oprócz bpa konsekrującego, było jeszcze dwóch innych bpów-asystentów. Sw. H. † w r. 362 w 53-im panowania króla Sapora II. Święto 9 kwietnia i 20 sierpnia. (Por. Pétin, Dict. hagiogrophique. 1850, 4-o. t. I, k. 1309 -10).

Heliolatrae (czciciele słońca), przezwisko nadawane przez pogan pierwszym chijanom. Według świadectwa Tertuliana (Apol. 16), powodem tego przezwiska był zwyczaj zwracania się przy modlitwie ku wschodowi, a także święcenie niedzieli. Baumgarten (Christl. Alterth. Halle 1768) podaje jako przyczynę to, że pierwsi chijanie Chrystusie P. nazywali "Sol justitiae Oriens ex alto." W gruncie wychodzi to na jedno.

Heliopolis (= miasto słońca), sławne i starożytne miasto w dolnym Egipcie. Leżało ono na północ od dzisiejszego Kairu i dawnego Memfisu, na prawym brzegu Nilu. Część dawnego Heliopolisu zajmuje obecnie wioska Matarych, gdzie, według podania, Święta Rodzina znalazła w ucieczce schronienie. W ksiegach koptyckich Heliopolis mianuje się Un. On, co znaczy światło, a nastę-

Heliodor, bp. Tricca w Tessalii. Wy- nia od An-res, t. j. Anu poludnia chowany w religii pogańskiej. Nawró- (Hermonthis, w Egipcie górnym). W cił się do wiary Chrystusowej dopiero w Heliopolisie kaptani egipscy mieli główną siedzibę swoją, posiadali tam wspaniała świątynie słońca, biblioteki, szkoły kwitnace, które wydały wielu filozofów greckich. Miedzy bogami czczonymi w Heliopolisie prym trzymał Atum albo Tum (Słońce zachodzące) i Ra (słońce). Putyfar, miano kapłanów egipskich, oznacza kapłana boga Ra. (Petifara=poświecony Ra). - W okregu heliopolitańskim za Ptolomeusza VI Filometora, r. 150 przed nar. Chr. Oniasz kapłan żydowski, syn arcykaplana Oniasza III wybudował świątynie żydowską i był jej pierwszym arcykapłanem.—Ezechiel, przepowiadając upadek Egiptu, pisze o Heliopolisie. "Młodzieńcy Heliopolea i Bubasty (miasto nieco na pólnoc od Heliopolisu), od miecza polega, a same w niewolę zawiodą (Ez. 30, 17). — Oprócz Heliopolisu w Egipcie był jeszcze Heliopolis, inaczej Raalbek w Celesyryi. (Por. Hagen, Lexicon biblicum, Parisiis, 1907; Baedeker, Egypte, 1898, p. 100: Fillion et Nicolle, Atlas geo-graphique). X. A. L.

Hell - 1) Kacper, jezuita, ur. w Ingolsztadzie w r. 1592, wstapił do Towarzystwa w r. 1607; nauczał gramatyki, humaniorów i filozofii w Ingolsztadzie od r. 1621-24. W r. 1629 został pierwszym rektorem w Ambergu i tu † w r. 1634. Napisal: De recto usu terminorum logices etc. 1623. 4-o; Disputatio Philosophica de ente medio inter substantiam et accidens. Ingolstadii. 16:3, 4-0; Dissertatio de prodigiosis Spirituum effectibus etc. Tamże 1624, 4-0, i inne. — 2) Maksymilian, jezuita, ur. w Chemnitz w r. 1720, wstapił do nowicyatu w r. 1738. Był profesorem gramatyki i matematycznych nauk. Wyslany do Wiednia spelniał przez 36 lat obowiazki astronoma obserwatoryum, które sam zbudował w tem mieście. Od r. 1768 do 1770 odbył podróż do Japonii w celu obserwowania przejścia Venus przez tarczę słoneczną. Był członkiem korespondentem akademii nauk w Paryżu. † w Wiedniu w r. 1792. Z dzieł H-a pnie słońce. W pismach hieroglificz-nych: An, Anu, i dokładniej Anu— zdań astronomicznych wydawanych w mhit, t. j. Anu Północy dla odróżnie- Wiedniu od r. 1757 do 1793 p. t.

Ephemerides. Sprawozdanie takie z r. najwięcej. H. zdobył sobie rozgłos i 1778 (Viennae) na str. 57-61 zawiera spostrzeżenia astronomiczne dokonane w r. 1773 w obserwatoryum królewskiem w Wilnie przez Poczobuta, astronoma królewskiego i członka Londyńskiego Towarzystwa oraz Strzeckiego również astronoma królewskiego. Z innych dzieł zasługuje na uwagę Elementa Alge. brae etc. Vindebonae 1745, 8-o; Elementa Architektüry domowey krótko zebraney i t. d. przekl. z łacińs. 1749, 4-o, i w. inn. (Por. Sommervogel, Biblioth. de la Compagnie. Bruxelles. 1893, 4-o, t. IV, k. 237-157).

Helleniści, żydzi zgreczeni, (Dz. Ap. 6, 1; 929), którzy pod wpływem prozelitów greckich przyjeli Chijanizm, natomiast hebrajczycy byli to palestyńscy żydzi chijanie, mówiący po hebrajsku resp. aramejsku.

Hellenizm. Tak nazywa się filozofia i literatura grecka i ich wpływ na cywilizacye zachodnia. (Por. V. E. Egger, Histoire de l'hellénisme en France. 1869).

Hellenjusz pseudonim Eustachego Antoniego I wanowskiego (ob.).

Heller Jan z Corbach, z zakonu Braci Mniejszych, żył w XVI w. † w r. 1536, według innych w 1535, walczyl w obronie wiary z anabaptystami w dziełach De unico baptismate. Colo-niae 1534; De pseudobaptismo etc. Przeprowadził także dyspute z Fryderykiem Myconius'em wobec ksiecia Jana Franciszka Saskiego. Akta tej dysputy wydano w r. 1527 i nast., ale niezgodnie z prawdą; wtedy H. zmuszony był wydać własne prawdziwe sprawozdanie w obronie swej prawowierności, w Kolonii w r. 1527. (Por. Hurter, Nomenclator literarius theol. Oeniponte 1899, 8 o, t. IV, k. 1064).

Hello Ernest, pisarz i myśliciel francuski, ur. w r. 1828 w Lorient, † tam-że w r. 1885. Natura oryginalna i wyjątkowa, niedbająca o rozgłos literacki, mimo licznego zastępu gorących wielbicieli, którzy dopiero po śmierci swego uwielbianego pisarza, potrafili zwrócić na te osobistość powszechną uwagę. Wáród wielbicieli Veuillot wynosił H. niach zmysłowych wzroku, słuchu i t. d.

sławę ogłaszając drukiem ok. r. 1858 piekne studyum o stylu i odprawe ateizmu XIX w. uosobionego w Renanie. Z innych dzieł ogłoszonych drukiem zwróciły powszechna uwage: L'Homme. 1872; wyd. nowe w 1899; Philosophie et athéisme (dzielo pośmiertne). 1888, 18-o; Contes extraordinaires. 1879, 18-o; Physionomies des Saints; Paris, Perrin, 1897, in 12-0, wyd. nowe; Le Siecle, les hommes et les idées. Tamže 1896: przekład dzieł Rusbrock'a p. t. Oewores choisies de Jean Rusbrock, dit l'admirable, 1869, i inne. W polskim tłumaczeniu mamy: Człowiek. Zycie-wiedza-sztuka. Kraków 1907, 8 a; Z życia i ze sztuki, studya i szkice, pizekł. Walerego Gostomskiego. Warszawa 1991, 8-a. H. pisywał tak-że do czasopism katolickich jak np. "Revue du monde catholique" i innych. (Por. Blanc, Répertoire bibliogr. Paris 1902, 8-a, str. 197; Tenže, *Hist. de la Philosophie*. 1896, 12-a, t. II, str. 525; Bethleem, *Romans à lire*. Cambrai 1906, 12-o, str. 246).

X. J. N.

Heimezyusz, Henryk, kontrowersysta 16 stulecia, ur. w Halberstadzie, przyjmuje habit zakonny w jednym z klasztorów franciszkańskich prowincyi kolońskiej.- Działalność swoję pko Lutrowi rozwinał, jako kaznodzieja katedral-ny koloński i jako prowincyał prowincyi saskiej (1545—1551). Kuszony wielokrokroć do apostazyi i prześladowany przez lutrów, pozostał wierny nauce Chrystusowej. Dzieła jego: Tomi quinque homiliarum in Evangelium et omnes epistolas canonicas, Colon, 1550, 1556, Par. 1557, De verbo Dei, Par. 1553; Adversus Captivitatem Babilonicam Lutheri. Par. 1553, 1557; Enchiridion de vera et perfecta impii justificatione, Colon. 1554; In Evangelia quadragesimalia, Par. 1556; Passio J. Christi sec. IV Evangelistas in monotessaron comportata, Col. (Por. Wadding, Script. O. Min. 164).

Helmholtz Herman, fizyk i fizyolog niemiecki, ur. w Postdamie w r. 1821, był profesorem fizyki w uniw. berlińskim od r. 1871. Pisał wiele o wraże-

r. 1894. Napisal: Ueber die Erhaltung der Kraft. Berlin 1847; Hand-buch der phys. Optik. Leipzig 1856— 66; Lehre von den Tonempfindungen. Braunschweig 1862; Populaeren wissenschaftlichen Vorträge. Tamże 1865-76, i inne. Kilka prac H. przełożono na język polski, między innem zaś Termodynamika zjawisk chemicznych. Warszawa 1889, 4-a, i in-ne. (Por. Blanc, Dictionnaire de la Philosophie. Paris 1906; Tenže, Dict. de la Pensée. 4-0, t. I; Vapereau, Dictionn. univ. des Comtemp. Paris 1893, 4-o, str. 778).

Helmold, kronikarz wendyjski, żył współcześnie ze ś. Wicelinem († 1154), ostatnio został proboszczem w Bosau pod Holsztynem. Na uczczenie Gerolda bpa Oldenburgu († 1163), napisał siegajaca do r. 1171 Chronica Slavorum (wyd. Schorkel Francf. 1556, Bangert, Lubecae 1659, po niemiecku Laurent, Berlin 1852). H. był świadkiem działalności misyjnej ś. Wicelina, ujarzmienia Wendów przez Henryka Lwa, sprowadzenia obcych kolonistów z Westfalii i Holandyi. Jakkolwiek H., w rzeczach o których dowiedział się z ustnego podania jest bałamutny, a także stronniczy pko arbpom Bremeńskim, nie mniej jego kronika jest źródłem wielkiej doniosłości. (Por. Wattenbach Deutschl. Gesch. Quellen, 5 Aufl. II, Berlin 1886, str. 305).

Helmstädt niegdyś uniwersytet w ks. Brunszwik, założ. 10 maja 1575 r., hojnie wyposażony przez księcia Juliusza, skutkiem czego uczęszczało doń wielu studentów ubogich, nie stronili wszakże i synowie szlachty i książąt. Ks. Henryk Juliusz wybudował nowy gmach poświęcony 1612, pod nazwą Juleum novum. Podczas wojny 30 letniej, uniwersytet wiele ucierpiał, zwłaszcza od Szwedów. Po zawarciu pokoju od r. 1652 książeta brunszwiccy znowu starają się go podnieść. Po r. 1676 zaczyna się powolny jego upadek, zwłaszcza gdy powstał uniwersytet w Getyndze 1733 r. Za Napoleona 1803 r. zastaje uni-wers. w H. zniesiony. Jakkolwiek ks. Juliusz został protestantem, jednakże

z punktu psycho-fizyologicznego. † w | sie ostoją dla teologów umiarkowańszych, jak Melanchton i in. Dzięki temu H. był kolebka t. zw. synkretyzmu, skutkiem czego zaciekli protestanci oskarżali go i książat brunswickich o kryptopapizm. Blaskiem sławy otoczył H. Jerzy Calixtus. (Por. Gesch. d. ehemaligen Hochschule Julia Carolina, Helmot 1876).

> Heloiza albo Luisa, ur. w Paryżu w r. 1105, była siostrzenicą kanonika Fulberta, znała języki łaciński, grecki i hebrajski, studyowała także filozofię, matematyke i Pismo św. Pokochała i poślubiła potajemnie Abelarda (ob.) poczem oboje wstapili do klasztoru. H. była najpierw przeoryszą w Argenteuil, a następnie w Paraklecie. Gdy w r. 1141 Abelard umari, H, sprowadziła jego zwłoki do Parakletu. † w r. 1164 i pochowana została w jednym grobie z Abelardem. W r. 1808 szczątki obojga przewieziono do muzeum historycznego w Paryżu; w r. 1817 do kaplicy w Monamy, w r. 1828 przeniesiono je na cmentarz Père la Chaise do specyalnego grobu. H. napisala zbiór listów do Abelarda, które wydrukowano w r. 1616; w 1723 w 2 tom. in 12-o. (Por. Fon-tenay, Hist. de l'Eglise galicane, t. IX: Gervaise, Vie d'Abélard et d'Heloïse; Kaszewski w "Bibl. Warsz." Pawlicki Stefan; Listy Abelarda do Heloizy tłumaczył Chometowski).

> Helot Karol dr., współczesny, napisal: Névroses et possessions diaboliques. Paris, Bloud, 1897, 8-0; Le Diable dans l'Hypnotisme. Tamže 1899, 16-0; L'Hypnotisme franc et l'Hypnotisme vrai, 16-o; L'Hypnose chez les Possédes. Paris, Bland 16-o, 5 vol., i inne.

Helwacyusz Klaudyusz Adryan. Urodzony w Paryżu 1715 r., wykształcenie pobierał u Jezuitów, dla mody uczęszczał na wykłady geometryi Maupertuisa. Został poborcą podatków, przyczem miał wielkie dochody. Był początkowo dobrym chrześcijaninem; dzieła Lock'a. Montesquieu-go i Woltera zrobily na nim wielkie wrażenie, powoli stał się ateuszem. Protegował go bardzo Fryderyk II pruski. Umarł w r. 1771 r. W dzielach swoich: De l'esprit (1758), De trzymał się zdala od walk i sporów ów- l'homme, de ses facultés et de son czesnych i dla tego uniwers. w H. stal education (Londyn 1772), Les pro-

grés de la raison dans la recherche Picpus franciszkaninem, gdzie † w r. du vrai (Londyn 1775), okazuje się egoistą materyalistą: dla siebie pożądamy i unikamy, tak, że dosyć przez edukacye i prawo pokierować samolubstwem, by dążności indywidualne zgodziły się z dobrem ogółu. Dażacy do swego celu, bez szkodzenia interesom innych jest dobrym człowiekiem. Wszystko, co dobro ogółu ma na celu jest godziwe. Zadaniem prawa jest nie zniesienie własności, lecz ułatwienie jej nabycia; prawo ma ograniczać nadużycia pracy jednych nad drugimi. Komplet dzieł H. był wydawany kilkakrotnie.

X. B. S.

Helwidyusz (Helvidius), heretyk z IV w. H-sz był uczniem bpa aryańskiego Auxencyusza, nieprawnie zajmującego stolice medyolańską. Za pża Damazego H-sz przybył do Rzymu. Był to człowiek świecki, bez gruntownego wyksztalcenia, podług św. Hieronima ("hominem rusticanum et vix primis quoque imbutum litteris"). H-sz napisal (ok, 380 r.) dzielo, w którem uwłaczał nienaruszonemu dziewictwu św. Bogarodzicielki. Głosił błędy pokrewne aryańskim t. zw. Antydikomaryanitów (ob. art. Antydikomaryanici, gdzie bledy te zaznaczono szczególowo). Sw. Hieronim zbił nikczemne zdania H-a w dz. De perpetua virginitate Beatae Mariae adversus Helvidium (Opp. ed. Martianay, IV, illigne P, L. t. XXIII). Św. Augustyn (De haer., 84) wspomina, że H-sz miał zwolenników t. zw. Hlwidyanów, atoli nie należy ich utożsamiać z Antidikomaryanitami (ob.). Bledy H-a zbija art. Bracia i siostry Jezusa (ob.). - Por. Gennadius, De viris illust., c. 23; Herzog-Hauck, Realencykl. für protest. Theologie... Leipzig, t. VII, k. 654; W. Haller, Jovinianus, 1897, p. 152...;
Grützmacher, Hieronimus, II, 1900, p. 269—275; W. W. t. V, k. 1757—1759; Hergenr., Historya Kościoła...
(tł. polskie. Warszawa. Wyd. Biblioteki dzieł chrześć.) t. II, str. 211; Buchberger, Kirchliches Handlexikon, München, 1907, t. I, k. 1911).

X. C. S.

Hélyot Piotr znany także pod imieniem zakonnem O. Hipolita, ur. w Pa-

1716. Dal sie poznać przez swe znane powszechnie dzieło: Histoire des Ordres monastiques, religieux et militaires et des congrégations séculières. Paris 1714-19, 8 vol.; Guingamp et Paris 1838, 3 vol., in 8-o. Z innych dziel H-a znane są: Le Chrétien mourant. Paris 1695 i 1705, 12-0; Dissertation sur le Bréviaire du card. Quignonez: Lettres sur la nouvelle édition de l'Histoire des Ordres etc. 4-o. (Por. Glaire, Dictionnaire des Sciences. 8-0, t. I, str. 1001; Schäfler, Handlex. der kath. Theologie. 8-0, t. II, str. 302).

Heman, 1) w St. Test. potomek Ezawa, syn Lotana, a wnuk Seira (Gen. 36, 22). — 2) H. 4, syn Joëla, a wnuk Samuela, z rodu Kaath z pokolenia Lewi. Niewatpliwie wychowany w szkole prorockiej swojego dziada, był on za Dawida jednym z najsłynniejszych mistrzów śpiewu w Izraelu, sam grywając na rogu (1. Par. 25, 5). Był on początkowo przełożonym nad innymi śpiewakami, (I. Par. 15, 16, nst.) ale następnie przez Asapha przyćmiony, razem z Iditunem posłany do Gabaonu obsługiwał tam przybytek, podczas gdy Asaph spełniał swój urząd na Sionie (I. Par. 16), zdobył jednak sobie wkrótce Heman znów przewagę przez swą liczną rodzinę, która pociągnął do artyzmu. Z 24 klas śpiewaków 14 było kierowanych przez jego synów (1. Par. 25, por. 6, 33 nst.). Rodzina jego była jeszcze czynną za Salamona, Ezechiasza (2 Par. 29, 14) i Jozyasza (2 Par. 35, 15), ale po powrocie z wygnania niema już o niej wzmianki. - 3) H. 4, jeden z najmądrzejszych ludzi z czasów króla Salomona (3 Król. 5, 11; Vulg. 4, 31), w Wulgacie nazywany także Eman (Ps. 87, 1), przedstawiony obok Ethana, jako Ezrahita, stad niesłusznie (1. Par. 2, 6) uważany za pochodzącego z pokolenia X. A. Kw. Judy.

Hematyci. Tak się nazywała sekta, o której wspomina św. Klemens Aleksandryjski (Stromata, l. VII), nic jednak nie mówi jakie były zasady tych heretyków. Zdaje się, że był to odłam katafrygianów albo montanistów, któ-rzy, jak świadczy Philastrius, używal ryżu w r. 1660, był w pobliskiem m. w czasie świąt Paschy, podczas swych

zakazu koncylium jerozolimskiego, albo inne. (Por. Schäfler, Handlexikon der miesa poświęconego szatanom. (Por. kath. Theologie. Regensb. 1883, 8-o, Plucquet, Dictionnaire des Hérésies. t. II, str. 301). Paris 1847, 4-o, t. I, k. 760; Guyot. Dictionnaire univers des Hérésies. 8-o, str. 172).

Hemel Jan ks. van, ur. w r. 1798, gorący patryota belgijski, wydalony przez rząd holenderski z kraju, powrócił do ojczyzny, gdy Belgia odzyskala niepod-ległość. Był przez 32 lata prefektem malego seminaryum w Mechlinie i profesorem wymowy św. w seminaryum mechlińskiem. Za zasługi został mianowany wikaryuszem generalnym, egzaminatorem parsynodalnym, cenzorem ksiąg religijnych i doktorem teologii uniw. lowańskiego honoris causa, wreszcie prałatem domowym Piusa IX. † w r. 1866. Napisal Précis de rhétorique sacrée. Louvain 1855, 8-0; w jezyku niemieckim wyd. przez F. X. Kraus'a p. t. Handbuch der geistl. Beredsamkeit. Regensburg 1860. (Por. Schäfler, Handlex. der kath. Theologie. 1883, t. II, str. 302; Hurter, Nomenclat. liter. theologie. 1895, 8-o, t. III, k. 1168).

Hemerobaptyści (Kath' heméran baptisómenoi) jest to sekta żydowska, której bląd wynika z charakterystycznej właściwości Żydów, szczególniej zaś Faryzeuszów i Essejczyków, polegającej na ustawicznem obmywaniu się, stąd też i nazwa sekty pochodzi (Epifaniusz, Hacres. 17). Skutkiem tego też słusznie pisze Tertul. w De bapt. 15: "Ceterum Israel quotidie lavat, quia quotidie inquinatur."

Heming Mikolaj zwany "Praeceptor Daniae," ur. w Laaland w r. 1513, stu-dyował w Wittenbergu teologię, był kaznodzieją w Kopenhadze, tamże profesorem hebrajskiego i greckiego języka, w r. 1557 teologii, a w r. 1579 zostal

ofiar, krwi dzieciecej. Spencer (Dis- de Domino Jesu vero Deo et vero sert. ad Act. XV, 20) sądzi, że nazwa homine. 1571; Syntagma institutio-H. wywodzi się stąd, iż ci heretycy u- num christianarum. Copenh. 1574; Ożywali mięsa zwierzat duszonych, mimo puscula teologica. Strasb. 1586, i

> Hemmer H. ks., współczesny, napisał Vie du cardinal Mannig. Paris, Lethielleux, 1898, in 8-o.

Hemmerlin (Malleolus) Feliks, wybitny dyplomata klny ur. w r. 1389 w Zurychu, zostawszy kanonikiem, choć niewyświecony udał się w r. 1413 do Bolonii na studya prawne. W r. 1417 jest obecny na soborze w Konstancyi, jako notaryusz aplski. Wypowiedziane tutaj hasła reformy przeniknęły go na wskroś. Wraca jenak napowrót do studyów i otrzymuje w Erfurcie bakalaureatr, a w Bolonii 1424 r. doktorat prawa. Święcenia kapłańskie przyjął dopiero 1430 r., jakkolwiek już otrzymał probostwo Solothurn. Zarówno tutaj, jak i poprzednio, jako kanonik w Zurychu zajął się żarliwie reformą stosunków klnych, dbając o ścisłość, gorliwość i godność w wykonywaniu obowiązków klnych. W Zurychu nie szło mu tak łatwo, gdyż młodsi kanonicy formalnie sprzysięgli się pko niemu, tak dalece, iż groziło mu skrytobójstwo. W r. 1432 i 135 brał żywy udział w przygotowa-niach do soboru bazylejskiego, a acz-kolwiek chwilowo stanął po stronie antipża Feliksa, jednakże z radością powitał zakończenie schyzmy przez Mikolaja V, i ogłoszenie z tego powodu roku jubileuszowego w 1450 r. Świadczy o o tem jego pismo De anno jubileo. Pomimo to rozgoryczenie pko istniejącym stosunkom klnym i duch wojowniczy ogarniały go coraz więcej. Przeszło 30 pism ulotnych wydał pko swoim przeciwnikom zurychskim, a także pko ulegającym wpływom spiritualistycznym Beghardom (ob.) (Contra validos mendicantes; Contra anachoritas, beghardos, beguinasque etc), nie dosyć tego, polemizował z bullami pskiemi, kanonikiem katedry Roeskilde. † w r. wydanemi ku ochronie Braci mniejszych. 1600. Napisał: Enchiridion theol. (Glossa quarundam bullarum etc.). Wittenb. 1558 i nast.; Catechismi Gdy nie znalazł poparcia u swoich quaestiones. 1560; Historia Jesu Chri- zwierzchników duchownych, rozpoczal sti. 1562; De jure naturae. 1566; walke z nimi w pamflecie Doctoratus Demonstratio indubitatae veritatis in stulticia... Contra iniquos judi-

ces... etc. Zaczepiał nawet wielbionych | des felix, sive Clodvaldus... etc. Traprzez siebie pierwiastkowo pży Marcina V i Mikolaja V (Recapitulatio de anno jubileo i Forma apellationis contra cardinalem etc.); ostatnie zwrócone glównie pko krdlowi Mikolajowi z Kuzy. Cały wreszcie swój gniew pko stosunkom klnym zawarł w większych pismach De libertatae Ecclesiae i w niedrukowanem Passionale. Walki lakie następnie rozpoczal ze sprzymierzonymi z Austrya mieszkańcami kantonu Zurych (De nobilitate et rusticitate, oraz Processus judiciarius) dopełniły miary checi zemsty jego wrogów. Korzystając więc z obchodu świątecznego, z okazyi zawarcia pokoju w r. 1454 w Zurychu, tlum podburzony pojmał H. i z rozkazu wikaryusza general. Konstancvi osadził w wiezieniu w Meerseburgu. Po długim śledztwie został H. pozbawiony kanonikatu i dożywotnio zamkniety w klasztorze Braci mniejszych w Lucernie; pozostawał tam jeszcze 1457 r. Nie zaniedbywał on jednak pracy literackiej i napisal traktaty: De exorcismis, De credulitate daemonibus adhibenda, De emptione et venditione, De matrimonio i in. Uwolniony w r. 1457, przeniósł się do dyecezyi Lausan-ne i † prawdop. przed r. 1464. Jego wszechstronne oczytanie, goracy zapał, duch polemiczny stawiają nam przed oczy typ reformatora XV w. Nie pracował on bynajmniej dla przyszlej re-formacyi, lecz zawsze, choć niezbyt konsekwentnie pragnal reformy stosunków klnych. W pismie swojem De negotio monachorum, złożył szczery dowód uznania powagi i majestatu Stolicy aplskiej. (Por. B. Reber, F. Hemmerlin, neu nach Quellen bearbeitet Zürich 1846. Część pism H. wydał Brant w Bazylei; większość pozostaje w (Ch.). rekopiśmie).

Hempel Rafal ks. T. J., rusin, ur. w r. 1718, wstapił do Towarzystwa w r. 1732, nauczał w Warszawie humaniorów i filozofii, † w r. 1758 w Krasła-wiu. Współczesny H-i Tromler w dziele "De Polonis doctis" (Varsoviae 1776) mówi o nim, że był biegły w obojgu rodzaju wymowy i miał łatwość do pisa-nia wierszy. Napisal: Majestas asser-to sive Darius tragoedia etc. Varso-stać w drugim przypadku. Np. Gen. viae 1746, 4-o; Infidelis felicitas, fi- 3, 16; "Rozmnożę nedze twoje, i poczę-

goedia. Tamže 1748, 8-0; Assertiones philosophicae etc. Tamže 1753, 8-0; Oratio de Bibliotheca Zalusciana publicam litterarum in Polonia culturam plurimum juvante. MS. in 4-o, i w. in. (Por. Sommervogel, Bibliothèque, 1893, 4-0, t. IV, k. 265; Brown, Biblioteka pisarzów. Poznań 1962, 8-a, str.

Hemsterhuis Franciszek, filozof niemiecki, ur. w Gröningen w r. 1721, † w La Haye w 1790 r. Zwolennik sensualizmu Locke'go rozwijał jego teorye i popularyzował. Z dzieł filozoficznych przeważnie wydanych po francusku znane sa: Lettre sur l'homme et ses rapports. 1782; Oeuvres philosophiques. Paris 1792; Sur les désirs; Simon ou des facultés de l'âme; Alexis ou De l'âge d'or. 1787, i w. in. Zbiorowe wyd. dzieł ukazało się 1846—50, 3 tomy. (Por. Blanc, Dict. de la Philos. 1906, 4-o, str. 632; Schäffer, Hando. der kath. Theologie. 8 o, t. II, str. 303).

Hénault — I) Adryan Chryzostom, ur. w r. 1828, napisal Origines chretienne de la Gaule celtique. 1884. -2) Karol Jan Franciszek, historyk, ur. w r. 1685 w Paryżu, † w r. 1770, był członkiem akademii francuskiej i berlińskiej akad. nauk. Oprócz wielkiej liczby dziel historycznych i literackich napisal: Discours, qu'il ne peut y avoir de véritable bonheur pour l'homme que dans la pratique des vertus chrétiennes. 1707-praca nagrodzo. na przez akademię francuską; L'incertitude de l'avenir est un bien qui n'est pas assez connu; Rien ne rend l'homme véritablement grand que la crainte de Dieu, i inne. (Por. Glaire, Dictionnaire des sciences. 8-0, t. I, str. 1002; Hurter, Nomenclator li-ter. Oeniponte, 1895, 8-0, t. III, k. 1357).

Hendyadys (hendiadys, &v διά δυοΐν = jedno przez dwa) jest to postać stylowa, spotykana w piśmie hebr., polegająca na tem, że dwa rzeczowniki łącza się ze sobą współrzędnie, choć jeden

cia twoje;" Luc. 2, 49: "zdumiewali się, rozumowi i odpowiedziom jego" = rozumnym odpowiedziom; Rom. 1, 5; "laskę i Apostolstwo = łaskę Apostolstwa; lI Tim. 4, 1; Tit. 2, 13. W Piśmie św. bywa też hendyadys czasowników, połaczonych ze soba współrzednie spójnikiem i, choć jeden jest dopelniającym dla drugiego, np. Gen. 9, 20: "I począł Noe i sprawował," zam. "począł... sprawować," jak jest w Wulgacie; lub Gen. 42, 25: i kazal... i napełnili, zam. "kazal..., aby napelnili."

Hengstenberg, Ernest Wilhelm, glowny przedstawiciel pozytywnego i prawowiernego kierunku w egzegezie i teologii protest. XIX w., oraz gorliwy obrońca wierzącego protestantyzmu. Ur. 20. X. 1802 w Fröndenburgu, † 28. V. 1869 jako profesor teologii w Berlinie, które to stanowisko zajmował od 1826 r. Syn pastora, średnie wykształcenie otrzymał w domu pod kierunkiem ojca, studya zaś uniwersyteckie odbył w Bonn, poświęcając się ze szczególnem upodobaniem nauce wschodnich języków oraz arabskiej i greckiej filozofii. Na-bytych wiadomości użył dla tłumaczenia i bronienia Starego Testamentu przed racyonalistycznymi prądami ówczesnych protestanckich teologów, zbliżając się czesto w swych pogladach do nauki katolickiej. W wydawanej przez siebie Evangel-Kirchenzeitung śmiało zwalczał racyonalizm i wszelkie przejawy niewiary swego czasu. - Zostawił wiele poważnych studyów odnoszących sie do Starego Testamentu, oraz Ewangelii i Objawienia św. Jana. (Por. Bachmann, E. W. Hengstenberg, 2 t. Gütersloh 1874—1879; Schwarz, Zur Geschichte der neuesten Theologie, Leipzig 1960). hs. Fl. Kr.

Aloizy, apostata, ur. 11 Henhöfer czerw. 1789 r., po ukończeniu nauk w Freiburgu 1815 wyśw. na kaplana, objął niezwłocznie obowiązki nauczyciela w domu hr. v. Gemmingen-Steineq'a, a jednoczesnie dopomagał w dusz pasterstwie. W r. 1818 otrzymał probostwo Mülhausen. H. zajął się gorliwie swoją parafia, lecz nie widząc zbyt prędkich owoców swojej pracy pasterskiej, poczał to przypisywać różnym obrzadkom zewnętrznym, które jakoby pochlaniały

przygotowania teologicznego zabrał się do czytania Biblii. Powoli utrwalił w sobie przekonanie, że wszelkie obrządki, nawet msze św. są zbyteczne, a potrzebom duszy zadosyćczyni jedynie religia serca, oparta na wmyślaniu się w życie Chrystusa, jako w ideał miłości i przebaczenia. W tym stanie duszy i spowiedź jest zbyteczną a zastępuje ją usprawiedliwienie przez wiarę. Jednocześnie rozwinał szeroko działalność kaznodziejska, gromadząc katolików i protestantów, a także urządzając tajemne zebrania wie-, czorne. Powoli zwróciło jego postepowanie uwage władz klnych, został tedy powołany przed konsystorz w Bruchsal, gdzie uznano, iż poglądy i praktyki jego sprzeciwiaja się nauce Kła kat., że przeto nadal nie może być proboszczem w Mülhausen. Wówczas H. ogłosił swoje "wyznanie wary" i 6 kwiet, 1823 r. wraz z całą rodziną hr. Steineg (z wyjatkiem 1 syna) i 167 parafianami przeszedl na protestantyzm. Konsystorz w Karlsruhe przyjął H. jako pastora, rząd badeński wszakże nie utworzył jednak w Mülhausen osobnej parafii protestanckiej, lecz polecił odstępcom z własnych środków opędzać potrzeby parafialne. Wkrótce w. ks. Ludwik nadał mu parafię Graben, a w r. 1827 intratniejszą Spöck. Protestanci otoczyli go swoją opieką, a uniwersytet w Heidelbergu w uznaniu wrzekomych zasług nadał mu tytuł doktora. H. wydał kilka pism polemicznych m. i. pko celibatawi. † 5 grud. 1862, zostawiwszy żonę i córkę przybrana. (Por. D. Kath. Zustände i Baden. Regensb. 1841; Ks. F. Lederhose, Erinnerungen von Dr. A. Hen. höfer. Heidelberg 1885).

Henil ob. Hejnal.

Henke. - 1) Ernest Ludwik, historyk kościelny protestancki, ur. w r. 1804 w Helmstädt, † w r. 1872, był do r. 1839 profesorem w Marburgu, od r. 1848 bibliotekarzem tamże. Z dzieł głośniejsze są: Papst Pius VII. Marburg 1860; Zur neuen Kirchengeschichte, 1867; Vorlesungen über Liturgik und Homiletik. 1876, i inne. -2) Henryk Filip, teolog i historyk klny protestancki, ur. w r. 1752 w Hehlen, † r. 1809, od r. 1778 był pro-fesorem teologii w Helmstädt. Napisał istotę religii. Nia posiadając należytego m. i. Kirchengeschichte, Braunschweig 1788-804, 6 vol: Lineamenta institu- tion. univ. de la Pensée. 1899, 4-0, t. tionum fidei christianae historico-criticarum. 1795; Opuscula academica. 1802, i inne. (Por. S. Orgelbr., Encykl. powsz. Warszawa. 1900, 4-o. t. VI, str. 608).

Henle Franciszek Antoni dr. teologii, egzegeta katolicki, ur. w r. 1851 w Veissenhorn, napisal: Der Evang. Johannes und die Antichristen. 1884; Kolossäer und der Kolosserbrief. 1886; Der Mitrakult. 1889; Kommentar zum Ephesierbrief. 1890; Philippi und die Philippergemeinde. 1893, i inne. (Por. Keiters, Katholischer Literaturkalender. Essen 1992, 16-0, str. 115-116).

Henne Józef Antoni, ar. w r. 1798 w Largans, studya odbył w klasztorze benedyktyńskim, do którego wstapił w r. 1817 jednak wystapił, i poświecił sie całkowicie studyom filozoficznym i historycznym w Lucernie, w r. 1820 w Heidelbergu, w r. 1821 we Fryburgu w Brysgowii; zostawszy drem filozofii w Heidelbergu, był od r. 1823-24 nauczycielem w instytucie w Fellenburgu, w r. 1825 został kantonalnym archiwaryuszem w St. Gallen, w 1834 profesorem historyi w katolickiej kantonalnej szkole, w 1842 również profesorem historyi w wyższej szkole w Bernie; od r. 1861 był aktuaryuszem w radzie wychowawczej kantonu St. Gallen. † w r. 1870 w Wolfhalden. Napisal: Ansichten eines Obscuranten über Katholicismus u. Protestantismus. St. Gallen 1829; Die Pharaone Aegyptens. Tamże 1837 r.; Versuch einer Herstellung der ältesten Chronologie. Bern 1841; Manethos, die Origines unserer Geschichte u. Chronologie. Gotha. 1865, i inne. Wydawał też czasopisma: "Schweizer Blätter." 1832—34; "Die pädagogische u. kirchliche Zeitschrift der Gärtner." 1833-36, i inne. (Por. Schäfler, Handlexikon der kath. Theologie. Regensb. 1883, 8-o, t. II, str. 304).

X. J. N.

Hennepin, misyonarz rekollek. pochodził z Haunaut, ur. w r. 1640, † w 1700; w r. 1675 udał się do Kanady i tu wraz z Lassale'm odkrył Mississipi. Napisal m. i. Description de la Louisiane. 1684, i inne. (Por. Blanc, DicII. k. 1350).

Hennequieur Hieronim, dominikanin. ur. w r. 1633 w St. Omer, był profesorem w Tournay, generalnym definitorem w prowincyi św. Róży i przeorem klasztoru St. Omer; † w r. 1712. Napisal: Cultus B. V. Mariae vindicatus etc. St. Omer 1674; Dissertatio theologica de absolutione sacramentali etc. Tamze 1682: Oratio in laudem angelici et communis ecclesiae doctoris s. Thomae Aquinatis. Antverp. 1702. (Por. Quetif et Echard, Scriptores ord. Praedicatorum recensiti. Par. 1719—21; Schäfler, Handlexikon der kath. Theologie. 1883, 8-0, t. II, str.

Henner Jan Jakób, malarz francuski, członek Instytutu, ur. w r. 1829 w Bernwiller (Alzacya), wstąpił w r. 1848 do szkoły sztuk pięknych, zdobył w r. 1858 nagrode konkursową w Rzymie za obraz "Adam i Ewa znajdujący ciało Abla." Ulubionym tematem utworów jego pędzia były sceny biblijne St. i Nowego Testamentu. Wyróżniaja się m. i. jego utwory religijne: "Magdalena pokutnica," "Chrystus w więzieniu," "Czysta Zuzanna," "Magdalena na pu-szczy" (ulubiony i często powtarzający się temat Ha) "Św. Jan Chrzciciel," "Św. Hieronim," "Chrystus w grobie" i w. in. W obrazach H-a uderza wyrazistosć fizyognomii i świetna karnacya figur, stanowiąca żywy kontrast z ciemnem tłem szczegółów je otaczających. Był to malarz którego obrazy szczególniej lubiane były przez publiczność. Wyróżniony wielokrotnie oznakami honorowemi, został w r. 1878 członkiem akademii sztuk pięknych. (Por. Vapereau, Dict. univers. des Contemporains. 1893, 4-o, str. 780).

Henning Jan, jezuita, urodził się w Gdańsku w r. 1611, przyjęty do nowicyatu w r. 1628, śluby uroczyste wykonal. Byl profesorem wymowy i poetyki, filozofii i teologii dogmatycznej, polemiki i kontrowersyi, wreszcie Pis. św. Byl przez 6 lat prefektem studyów, kaznodzieją i rektorem kolegium w Gdańsku i Krakowie. † w r. 1682. Napisal Betrachtung der Antwort, welche Johann Botsak ad quaestionem de clae

Gedani 1668, in 4-o. (Por. Brown, Biblioteka pisarzów assystencyi polskiej. Poznań 1862, 8-a, str.

Henno Franciszek, belgijski franciszkanin, teolog rygorysta, napisal: Theologia dogmatica et scholastica. Duaci 1706-1713, 8 vol. in 12 o; dzielo dobrze opracowane na zasadach św. Tomasza i Skota. (Por. Bund, Catalogus auctorum. Rothomagi 1900, 8-o, str. 76).

Henny Jan Marcin biskup w Milwauke. Urodzony w Szwajcaryi w roku 1805, syn zamożnego wieśniaka. Ksztalcił się w San Gallen, Lucernie i Rzy-mie. Edward Fenwick bp w Cincinnati wziął H. do Ameryki, gdzie ukończyl studya teologiczne i został wyświecony na kaplana 1829 r. Zostaje profesorem filozofii, w roku 1834 mianowany wikaryuszem generalnym biskupa Purcel m. Cincinnati. Odwiedza Europę, celem poparcia missyi w Ameryce i ku temu oglasza Wiadomości o stanie Kościola w Ameryce. Po powrccie redaguje pismo Wahrheitsfreund. W roku 1844 przeznaczony na biskupa nowej dyecezyi Milwauke; zastaje tam maleńki opuszczony kościólek i 8,000 katolików w całej dyecezyi i stanie Visconsin. Nie znajdując środków na odbudowanie katedry, udaje się na missyę między Indjan i dociera do jeziora Oberez, gdzie dotad nie widziano nigdy biskupa. Powoli liczba katolików zwiększa się, lecz H. ma nowe kłopoty, powstaja przeciw biskupowi purytanie: zwalcza ich w piśmie: Facts against assertions. W 1847 r. dokończa budowy nowego kościoła, buduje szpital, sprowadza Siostry Miłosierdzia. W 1848 r. odwiedza Rzym, aby papieżowi zdać relacyę ze stanu dyecezyi i pozyskać środki na potrzeby kościoła. Rewolucya udaremniła zamiary, wrócił więc z niczem. Niezrażony niepowodzeniem udaje się do Meksyku i na Kubę. W r. 1852 ma już dwa nowe kościoły i nowa katedre. Buduje seminaryum, kościół przy niem

ritate Sacri e Scripturae in rebus fidei sierot wychowanie. Działalność H. obejmuje cały Visconsin; jednego roku poświęca 25 kościołów. R. 1857 zakladają w M. klasztor kapucyni. R 1868 dyecezya Milwauke liczyła 336 kościołów, 16 kaplic, 75 stacyi misyjnych, 154 kaplanów świeckich, 123 zakonników, 23 klasztory i 300,000 wiernych, Uwielbiany przez wszystkich H. za poświęcenie, pracę niezmordowaną, był uczczony przez wszystkich swych dyecezyan uroczystym obchodem 25-letniego jubileuszu biskupstwa w roku 1869.

> Henoch-Syn Kaina, od którego wzięto imie pierwsze ufortyfikowane miejsce zamieszkania, a mianowicie: "miasto Henocha" (Gen. 4, 17). Nie należy sądzić, żeby to "miasto" było podobne do miast późniejszych, albo przynajmniej do miast, zakładanych po potopie (Anuchta); nie było ono niczem innem, jak tylko "gródkiem," doprowadzonym do stanu obronnego przy pomocy rowów i wałów.

Henoch, jeden z najstarszych patryarchów, syn Jareda, ojciec Matuzala, urodzony w piątym pokoleniu po Adamie. Ksiega rodzaju slawi go ponad innych patryarchów za to, że chadzał z Bogiem. Znaczenie tego wypadku pod-noszą i inne księgi Pisma św. zarówno Starego, jak i Now. Testamentu. (Eccli. 44, 16; 49, 16; Zyd. 11, 5). Również cale podanie chrześcijańskie jest pod tym względem jednozgodne, tylko Zydzi mają odmienne zapatrywania (Jarchi. 5, 24). W nagrode tej wierrości, okazywanej P. Bogu (wiary żywej. Żyd. 11, 5) został Henoch, w 365-ym roku życia, na ówczesne stosunki w sile wieku, (Madr. 4, 11) wzięty przez P. Boga "ażeby nie oglądał śmierci," i przytem, ażeby "przywieść przed oczy zwiatpialej ludzkości pierwszą jutrzenkę zwycieskiej nad skażeniem siły, nadzieję przyszłego zmartwychwstania" (Atanazy; Theodoret. Qu, 45 in Gen.; Chryzostom); Ireneusz (Haer. 5, 5) dodaje, ad exemplum futurae longitudinis dierumpo sześciu sześćdziesięcioletnich okresach życia przepracowanego następuje i klasztor S. Franciszka. Siostry szkol-ne budują klasztor, zakładają szkoly; czynku w siódmem. Jako Eliasz pod przeczucie wiecznego Szabatu - odpodziś rozchodzą się one po całej Amery- zakonem, tak Henoch przed zakonem ce i maja 74 domy, 610 sióstr; u nich był poprzednikiem Chrystusa, rzeczywi-25,000 uczennic pobiera nauke a 1,200 stego zwycięzcy śmierci, jednak oby-

dwai byli zwycieztwa, gdyż obydwaj według po bóg (np. Sudra, Aqui) posiada przymiowszechnego mniemania pisarzy (Iren. 4, ty wszystkich innych i zarazem (w tej 16; 5, 5; Tertull. De anim. 1; De resurr. chwili) jest dlań jedynem najwyższem 58; Hippol., Ambr., Hieron., Aug. i in- | bostwem. Tej formy politeizmu dopani) kościelnych wrócą przy końcu świa- trują się i u innych narodów, np. w reta, i, dawszy świadectwo Chrystusowi, ligii staro-egipskiej. (Por. Lepage—Reprzez antychrysta zostana umeczeni. nouf, Relig. of. Eg., w Hihhert's Lec-Jako Eliasz bedzie apostolem Żydów, tures; por. art. art. Fetyszyzm). tak Henoch ma być apostolem pogan, X. H. P. których już nauczał w pierwszem swo-jem życiu (Eccl. ut det gentibus poeni-tentiam; por. Żyd. 14). Tymczasem ży-dność). Tak się nazywa wydany w 482 ja oni obydwaj w miejscu nieokreślonem, w stanie, który nie jest stanem bezpośredniego oglądania P. Boga, ale raczej stanem ekstatycznej kontemplacyi. pośrednim między szcześliwościa a ży-ciem ziemskim. W tym stanie nie potrzebują oni pokarmów, tak jak Mojżesz na Svnai i Eliasz w drodze do góry Horeb (Tak Tomasz za Aug. De peccat. merit, et remiss. 3). Inni maja na my-śli używanie drzewa żywota, albo też pewien rodzaj uduchowienia ciała, ale i to bynajmniej sprawy nie wyjaśnia. Wystarcza jednak, jako dowód, że i starsza teologia odnośnie do tych kwestyj nie zeszla z dobrej drogi, opierając się w ostatniej instancyi na wszechmocy Bożej i nie sprzyjając niepotrzebnemu szperaniu. Na podania pogańskie o zaliczaniu smiertelników do liczny bogów (Ganymed i t. p.) niekoniecznie należy patrzeć, jako na resztki opowiadań biblijnych; tego rodzaju poetyckie twory mogą być również wyrazem tęsknoty ludzi za niebem, ale bynajmniej nie mogą podawać w wątpliwość opowiadań biblijnych i sprowadzać je do rzędu podań. Herbelot (Bihlioth, orient. I, 624 sq.) przytacza inne podania o Henochu, krażące na wschodzie, że np. chciał nawrócić Kainitów najprzód słowem, a potem oreżem, że był wynalazcą narzędzi pisarskich, igły, astrologii i mantyki. Te i tym podobne podania wchodza już w zakres treści istniejącej od pierwszych wieków apokryficznej ksiegi Henocha. X. A. Kw. (Ob. Apokryfy).

Henoteizm v. Katenoteizm, terminem tym Fryd. Maks Müller (w Essyas, I, str. 24 i nast., 1859 r.) oznacza tę formę wedejską Politeizmu, gdy poszczególne bóstwa nie posiadają jeszcze ściśle określonych cech i jedno może zastepo- chcących przyjąć H, pozbawiano biskup-

tylko przepowiednia tego woć drugie. Dla modlącego się każdy

przez cesarza Zenona edykt, łącznie z formula zgody religijnej. Cesarz Zenon, gorliwy początkowo katolik, ze względów politycznych (w celu przywrócenia, w poszarpanem religijnymi sporami cesarstwie, jedności) powział namieszcześliwsza myśl pojednania wszystkich stronnictw religijnych, na gruncie jednej formuly wyznaniowej. Formule taka (pojednawczą) wpracował patryarcha Kplski, Akacyusz, ze współudziałem Piotra Mongusa (w tym celu swieżo odwołanego z wygnania po nieprawnem strąceniu patryarchy Jana Talaja), ponownie osadzonego na stolicy Aleksandryjskiej Formule te oglosił (w 482) edykt cesarski, zwany Henotikon. Zwracał się on do biskupów egipskich, ale był przeznaczony dla całego państwa. H. potepiał wprawdzie Nestoryusza î Eutychesa, uznawał anatematyzmy Cyrylla Aleksandryjskiego, ale z drugiej strony zabraniał na przyszlość wspominać zarówno o jednej jak o dwóch naturach Chrystuta i przyjmował jedynie Symbol wiary Nicejsko-Kplski, z odrzuceniem wszelkiego innego, nawet Chalcedońskiego symbolu i listu dogmatycznego Leona pża. Zamiast pojednania, wywołał większe jeszcze zamieszanie, nikogo nie zadowolnił, ani katolików, ani monofizytów, ani nestoryanów. Przeprowadzenia H-u wżycie praktyczne w Egipcie podjał się Piotr Mongus. Jednakże mała tylko czastka monofizytów przyjęła tę nową formułę wiary, znaczniejsza zaś – skrajni monofizyci-opuściła swego dotychczasowego przywódce, Mongusa, i utworzyła sektę odrebną, pod nazwą Bezgłowych (Acephali ob.). W patryarchatach Antyocheńskim (Piotr Garbarz) i Jerozolimskim (Martyryusz) gwaltami i siłą przeprowadzono H. Biskupów, nie stwa i wysyłano na wygnanie. Zamieszanie spowodowane ogłaszaniem H. ustało dopiero, kiedy Jan II z Kapadocyi (24 marca 519 r.) patryarcha Kpl-ki przyjął uroczyście formulę wiary przysłaną przez pża Hormizdasa. (Por. Baronius, Annales ad an. 482 n. 26 i nast. Hergenröther, Photius t. I; Ks. Wł. Szcześniak, Dzieje Kościoła katolickiego, t. I, str. 422 i następ.).

Henricus a S. Ignatio, teolog zarażony rygoryzmem jansenistowskim, karmelita belgijski z końca XVII i początków XVIII w. Ur. 1631 r. w Ath (w Bel-gii), w 1647 r. wstąpił do Karmelitów, uczył teologii po klasztorach. W 1701 --1709 r. przebywał w Rzymie i tu zyskał zaufanie Klemensa XI. † 1719 r. (czy 1720 r.) w La Cavée. H-s zostawił liczne dziela teologiczne. Pisma z dziedziny teologii moralnej podał w systematycznem wykładzie z obszerną erudycyą, lecz zarażone rygoryzmem jansenistowskim: Theologia vetus fundamentalis ad mentem... J. de Bachone. carmeliticae doctrinae principis, adjuncto ei lumine... De Thomae Ag.... de Deo uno et trino (Leodii, 1677); Theologia Sanctorum veterum et novissimorum circa universam morum doctrinam... (Tom. X, ib., 1700); Ethica amoris seu theologia Sanctorum... circa universam amoris et morum doctrinam adversus novitias opiniones strennue propugnata... (3 voll., Leodii, 1700). Dzieto to grubo tchnace bajanizmem i jansenizmem, pelne nienawiści ku Jezuitom, winno być raczej Ethica Odii nazwane. Potepił je Parlament paryski i dekret indeksu (12 Sept. 1714; 29 Jul. 1722); Artes jesuiticae in sustinendis... novitatibus .. (Salisburgi, 1703), Molinismus profligatus... 2 voll. Leodii, 1715; Tuba magna... ad SS. D. N. P. Clementem XI... de necessitate reformandi societatem Jesu... (Por. Biblioth. Carmel. I, Aurelianis, 1752; 625... Hurter, Nomenclator theologiae, Oeniponte, 1893, t. II, k. 911, 404, 980, 877, 1021, 1032 — wylicza dzieła H-a i pisma przeciw niemu pisane; W. W. t. V, k. 1774).

X. C. S.

Henrion Mateusz Ryszard, adwokat

francuski, ur. w r. 1805 w Metzu, po odbyciu studyów w tem mieście był wspólpracownikiem w wielu czasopismach i ogłaszał drukiem wiele dzieł historycznych i literackich; † w r. 1862. Oprocz 13 tomowej Histoire générale de l'Eglise. Paris 1844, napisal m. i. Redemption du genre humain, annoncée par les traditions et les croyances religieuses etc. Paris 1828, dzieło to stanowi dodatek do "Soirées de Saint-Pétersbourg; "Histoire des Ordres religieux, depuis leur origine, jusqu'a l'établissement des Ordres mendiants. Tamże 1831, in 12-o; 1835, 2 vol. in 12-o; Tableau des congrégations religieuses formés en France etc. Tamže 1831, in 12-o; Histoire de la Papauté. Tamże 1832, 3 vol. in 1'-o, i inne. (Por. Nouv. biogr. gen.; Glaire, Dictionnaire univers. de sciences ecclesiastiques. 1868, 8-o, t. I, str. 1006; Stang, Historiographia ecclesiastica. Friburgi 1897, 12-o, str. 215). X. J. N.

Henriques Henryk S. J. 1) długoletni misyonarz w Indyach, który obok wielu pism katechetycznych ułożył gramatykę i słownik języka malabryjskiego † 1600 (por. Nir. Antonio, Bibl. hisp. nova, I, 563). 2) Jeden z najuczeńszych teologów z czasów wskrzeszonej scholastyki, ur. 1536 r. w Oporto w Portugalii, wstąpił do Jezuitów 1552. † 1608 r. w Tivoli we Włoszech. Nauczał w wielu miejscach, szczególnie zaś w Salamance, gdzie Suarez i Grzegorz z Walencyi byli jego uczniami. Na prośby przyjaciół i i wielbicieli zebrał swoje wykłady w obszernem dziele p. t. Summa Theologiae moralis, którego pierwszy tom ukazal się w Salamance 1591 r. Są to metodycznie ułożone główne i podstawowe zasady moralności, ze szczególnem uwzględnieniem praw kloych, obywatel-skich i specyalnych oraz kazuistyki. Cale dzielo dzieli autor na dwie częścio przeznaczeniu człowieka i o środkach osiagniecia go. Do tych ostatnich zalicza autor wiarę i sakramenta. W rozprawie De fine hominis porusza autor naukę o łasce. Tutaj wszedł H. w zatarg z uczonymi swego zakonu, gdyż właśnie na on czas wrzała między Jezuitami i Dominikanami zaciekła walka o laske, H. zaś stawał po stronie ostatnich. Doszło do tego, że Klaudyusz Aquaviva,

generał zakonu, zabronił mu dalszej honorowy w Saint-Dié, ur. w r. 1828, działalności pisarskiej, a także i druku † w 1881 r. Napisał *Histoire de l'e-*drugiego tomu swego dzieła. H. odwo- loquence avec des jugements critiques lal się do kongregacyi generalnej. Tymczasem jednak, pomimo wezwania go do Rzymu, uzyskawszy pozwolenie inkwizycyi hiszpańskiej pozostał w Salamance, gdzie wydał drugi tom swego dzie-Wobec tego został uwięziony i pod strażą sekretarza przewieziony do Rzymu W Salamance jeszcze wybrał z Moliny "Concordii" 52 zdań, które uważal za heretyckie lub podejrzane o herezyę. Zwłaszcza odrzucał stanowczo w sprawie laski "scientia media" Moliny, a obstawał przy "praemotio physica." Zdaje się też, że H. nie małą odegrał role w rokoszu hiszpańskich i portugalskich Jezuitów przeciwko generałowi Aquavivie (1592 r.). Wreszcie nie skłaniając się do uległości zażadał pozwolenia na wystapienie z zakonu, które zostało mu udzielone. Wstąpił więc do Dominikanów, po kilku jednak miesiącach nowicyatu powrócił do Jezuitów i osiadł na stale we Włoszech. Teologia moralna H-a doznała b. życzliwego przyjęcia; cenil ją wysoko i ś. Alfons. Autor wszakże całego dzieła nie skończył. Natomiast wymieniają inną jego pracę p. t. De clavibus Ecclesiae, którą jakoby nuncyusz apiski w Madrycie kazał spalić. Faktem też jest że w indeksie inkwizycyi hiszpańskiej z 1624 r., powiedziano, iż książka a zwłaszcza tam gdzie mówi o klnej jurysdykcyi, ma być czytana "caute et cum judicio." Backer, (Hist. des écriv. de la comp. de Jesus IV 302) przytacza jeszcze inne prace H-a w rękopiśmie m. i. Apologeticus de justitia censurarum in causa reipublicae Venetae. Zakaz Klemensa VIII z 20 czerw. 1602, dotyczący i Summy H., ma zastrzeżenie "donec e-mendetur," które dotyczyło kwestyi absolucyi in absentia, której wszakże H. nie rozumiał w dosłownemu znaczeniu, twierdził bowiem: "Si forte confessio per litteras aut nuntium facta sit absenti sacerdoti, absolutio tamen non potest impendi scripto sed verborum forma prolata et poenitenti praesenti." To też w wydaniu mogunckiem z r. 1613 ustęp ten się znajduje. (Por. Sommervogel (Ch.). 1. c.).

sur les plus célèbres orateurs etc. Paris 1866-75, 4 vol; Tegoz dziela: Précis. 1875, wyd. 5-te; Les Israélites convertis à la foi chrétienne avec l'exposé des motifs qui les ont déterminés. Tamże 1866, 5 vol. in 12-0; Les Protestants revenus à la foi catholique etc. Tamze 1866, 2 vol; Les Magnificences de la Réligion, recueil de ce qui a été écrit de plus rémarquable sur le dogma, sur la morale etc. Paris 1859—82, 72 vol. in 8-o, i w. in. (Por. Hurter, Nomenclator literarius. 1895, t. III, 8-0, kol. 1464). — 2) Idzi T. J., ur. w r. 1772 w Luxemburgu wysłany jako misyonarz na Kaukaz, wydalony stad został na archipelag grecki i przebywał tu przez 27 lat. † na wyspie Chio w r. 1856. Napisał Missions des Jésuites en Russie et dans l'Archipel grec., Lettres etc. Paris. 1869, in 8-o; (Por. Hurter, op. cit. kol. 1101; Stang, Historiogr. ecclesiastica. 1897, 12-o, str. 211). — 3) Pawel Emil, bp. Grenobli, ur. w Blidah (dyec. Algier) w r. 1851, konsekrowany na bpa w r. 1900, napisal François Bosquet, intendent de Guyenne et de Languedoc. Paris, Fontemoing, 1889, in 8-o; Discours sur la philosophie contemporai-ne prononcé le 13 nov. 1901, à l'occasion de la rentrée des Facultés catholiques de Lyon, i inne. (Por. Blanc, Répertoire biblogr. ds auteurs. Paris 1902, 8-o, str. 197).

X, J, N.

Henrycyanie ob. Henryk z Lozanny.

Henryk I Brodaty, ks. Szlaski, krakowski i wielkopolski (ur. ok. 1166 † 19 marca 1238 r.), młodszy syn Bolesława Wysokiego. Rządy objął, po śmierci ojca, w 1201, skutkiem tego, że starszy brat jego, Jarosław, poświęcił się stanowi duchownemn i został bpem Wrocławskim. W tym samym roku dzielnicę jego najechał stryj, Mieszko ks. raciborski i zajal ks. Opolskie. H. dażył ustawicznie do zdobycia przodującego stanowiska śród Piastów i przyznać należy, iż dzięki niepoślednim zdolnościom swoim udało mu się polączyć w Henry | 1) August Karol, kanonik swoich rekach większą część ówczesnej

Polski, co mogło poslużyć do przywrócenia jedności państwa. Prócz dziedzicznych ziem swoich, dolnego i średniego Szlaska, Ziemi lubuskiej i Małopolski, która objał w czasie maloletności Bolesława Wstydliwego, pokonawszy poprzednio Konrada Mazowieckiego, miał on także opiekę na książętami górnego Szlaska, a nadto, jako mianowany dziedzicem przez Laskonogiego, zdobył sobie w wojnie z Władysławem Odoniczem także Wielkopolskę, aż po Wartę. H. był duszą również wypraw krzyżowych przeciwko pogańskim Prusakom (1222 i 1223), którym odebrano wówczas ziemię chelmińską. Niemniej też jemu przypisać należy starania około sprowadzania Krzyżaków w celu szerzenia Chrześcijaństwa w krajach pruskich. Rozpoczeta jeszcze za rządów Bolesława Wysokiego kolonizacya niemiecka na Szląsku za panowania H. przybrała wielkie rozmiary. Przyczynilo się do tego niewątpliwie malżeństwo 88. jego z niemiecką księżniczką, Jadwiga, córka ks. Bertolda z Meranu. W wielu wsiach na Dolnym i Górnym Szląsku osadzono niemieckich kolonistów na prawie niemieckiem, niemniej powstało w tym czasie wiele miast na wzór niemiecki. To usposobienie germazizatorskie uwikłało H w spory ze szlachtą polską i duchowieństwem. W walkach ze szlachtą H. odniósł zupełne zwycięstwo. Pod koniec życia H. wywiązał sie spór z Wawrzyńcem, bpem wrocławskim, z racyi odmówienia przez H. dziesięcin bpowi z nowozałożonych wsi szlaskich; oblożony klatwą kościelną † H. 1238 r. Podnieść jeszcze należy wielką ofiarność H-a pod wpływem pobożnej małżonki na klasztory, szczególmej Cysterskie. Uposażył szczodrze miedzy innymi klasztor klarysek w Trzebnicy (ulubione miejsce pobytu św. Jadwigi) i klasztor Cystersów w Henrykowie. (Ob. Smolka Stanisław, Henryk Brodaty, ustęp z dziejów epoki Piastowskiej, Kraków 1873; Szajnocha

Henryk I z Ketlic, szlazak, arcybp. gnieźnieński, rządzi arcybiskupszem lat 19. Od Inocentego III otrzymuje misyę legata apostolskiego do urządzenia spraw pruskich. Od misyi tej uwalnia go Honoryusz III, 11 maja 1219. H. wywierał znakomity wpływ nie tylko na duchowieństwo, ale i książąt polskich. Przyczynia się do wywalczenia Kościolowi w Polsee takich swobód, jakie miał na Zachodzie. Wyjednywa przywileje dla włościan dóbr kościelnych. W r. 1206 za Władysława Laskonogiego chwilowo wydalony z kraju, um. 1219. (Ob. Stenzel, Scriptores I, str. 101; Roeppel, Geschichte I, 386, Teiner I. 9).

Henryk II z Brenu (de Brene), wizytator zakonnic ś. Klary w Wrocławiu mianowany przez breve Marcina IV d. 23 grud. 1281 arcybiskupem gnieźniejskim;-H. dziękuje papieżowi i nie przyjmuje tej godności. Ob. Teiner I,

Henryk I z Montfort, bp. Chur (1070 -8), przedtem benedyktyn, gorliwy stronnik Grzegorza VII w jego walce z symonia, inwestyturą i konkubinatem duchownych. W pracach Grzegorza VII przyjmował czynny udział. Brak o H-u monografii. Ob. Eichorn, Episcopatus Curientis.

Henryk II król angielski (1154-–1189), był synem Gotfryda Plantageneta i Matyldy, dziedziczącej tron po Henryku I, którym jednak zawładnął jej kuzyn Stefan hr. de Blois. Malžeństwo Henryka II z Eleonora, przedtem malżonka Ludwika VII francuskiego, przyniosło mu dużo posiadłości na stałym ladzie. Wstapiwszy na tron po śmierci Stefana w r. 1154, Henryk II staral sie sprawiedliwoscią, porządkiem, naprawić zło uczynionie przez poprzedników. Musiał też zarządzać swemi posiaułościami lądowemi, rozciągającemi się od Pikardyi do Nawarry. Arbp Kanterbury i bp Arnulf de Lisceux wpływali na króla, by Karol, Szkice historyczne, Warszawa podtrzymał pża Aleksandra III; tym-1876, t. I (przed sześciuset laty, zało-żenie klasztoru N. Panny w Henryko-bór Wiktora IV, jednak na koncylium wie przez Henryka Brodatego około r. w Tuluzie Aleksander III przy poparciu 1227); Ketrzyński W. Henryk Broda- H. zostal uznany pżem. Przez wdzięczność ty, Lwów 1886; Semkowicz Wł. Hen- dla Henryka II, policzył w poczet Święryk Brodaty, w Encykl. II., t. 27 i tych ostatniego sprawiedliwego króla T. angielskiego Edwarda Wyznawcę. Pod-

czas zjazdu króla z papieżem w Dôle, twy między ojcem a synem, gdy śmierć Henryk II padł na kolana przed głowa kościota, oddając m i hołd. Po śmierci Henryka 11 czerwea 1183 r. Cios ten Teobalda, Tomasz Becket, wielka podpora króla, został arcbpem Kanterburtylko chwilowo, gdyż znów Gotfryd skim. Ten jednak stawiając obowiązki wojne chciał wznowić, lecz na turnieju względem Kla ponad króla, w końcu został na wygnanie skazany i nasteonie zamordowany. Od tej pory nieszcześcia nie oszczędzały Henryka II; wprawdzie w katedrze w Avranches przysiągł, że nie on stał się przyczyną śmierci arbpa, nie mógł jednak utaić, że pośrednio na to wplynal. Jako zadosvćuczynienie przyrzeki legatom pskim dostarczyć 200 rycerzy corocznie do zgromadzenia Joanitów, dla obrony Ziemi świętej i jeśli to będzie przez pża wymagane, sam miał udać sie do Palestyny i Hiszpanii i walczyć przeciw niewiernym, zwrócić Kłowi i przyjaciolom arbpa z Kantenbury dobra zabrane, wszelkie zaś prawa ograniczające wolność Klu znieść, lub złagodzić. Nową i smutną kwestyą stalo sie ukoronowanie Henryka syna królewskiego przez arbpa Yorku. Doradcy i przyjaciele mlodego króla namawiali go do buntu, ponieważ zdaniem ich, ojciec jego, zezwoliwszy na koronacye, tem samem powinien sie od rzadów usunać. Królowa Eleonora, zazdrosna o meża, który jej dawał do tego powody, podżegała nietylko Henryka, ale i dwóch młodszych synów Ryszarda Gotfryda przeciw niemu. Obadwai królowie oddali się pod opiekę pża. Skończyło się na otwartej wojnie, do której sie wmieszal król francuski, aby te sposobność wyzyskać, ku osłabieniu swoich wasali. H doszedłszy do przekonania, że prześladowaniem św. Tomasza, ściagnał na siebie tę karę niebios, ofiarował się na pielgrzymkę do grobu jego, w pokutnej szacie, krzyżem tam leżac, a nawet mnichom rozkazawszy się biczować. To wzmocniło go na duchu, tem więcej, że rownocześnie przyszła wiadomość, iż Wilhelm Lew Szkocki, niebezpieczny jego nieprzyjaciel, wpadł w rece Ranulfa de Glanville. To dalo mu taką przewagę, że pognębiwszy swoich wrogów, zawarł z królem Ludwik VII pokój, który nastapił później i ze swymi trzema buntowniczymi synami. Po-kój ten nie trwał jednak długo, znów król frac. Filip August zaczął budzić nie- zacheconym do walki przez rycerstwo zgodę, która doprowadzila niemal do bi- polskie, otaczające Konrada, niechętne

w r. 1186 żvcie utracił. W r. 1118 król Henryk II postanowił udać się na wojnę krzyżowa, w chwili jednak, gdy ukladal się o pokój z Filipem Augustem, błyskawica na pogodnem niebie tak go przerazila że uległ gwaltownej niemocy. Podczas cieżkiej choroby wpadł w stan rozdrażnienia, w którem rzucał przekleństwa na wiarolomnych synów. Ostatecznie jednak upominany przez bp5.v, kazał się zanieść do kościoła, by tam otrzymać pocieche religijna. Umarl w Chinon niedaleko Tours 6 lipca 1191 Za panowania jego Irlandya przeszła pod panowanie Anglii. Henryk II postat stawnego Jana Salisbury do pża Adrjana IV, prosząc go o nadanie mu praw do tej wyspy, która jako chrześcijańska do Stolicy papieskiej należała. Za po-wód podał nieuswiadomienie ludu, który należało nauczać, usuniecie niesprawiedliwego gnębienia przez panów, oraz cozpowszechnienie w Irlandyi daniny Ś-go Piotra. Pż zgodził się na to i po-slał królowi pierścień ze szmaragdem na znak obdarowania go prawem nad Irlandya. Król był jednak zmuszony na zgromadzeniu W Oxfordzie syna swego Jana ustanowić panującym nad Irlandya, wskutek nieporządków jakie się tam wkradły. Niesłychana ruchli-wość i siła woli cechowały tego króla, lecz gwaltowność, falsz, chciwość i chęć panowania brały górę. (Por. Liugard Gesch. v. England, d. Frankfurt 1828, II; Pierre d'Orléans, Hist. des revolutions d'Angleterre. La Haye 1723, I; Phillips, König Heinrich II v. England und Giraldus Cambrensis, in den vermischten Schriften, Wien, 1856, I, 386 ff., oraz literatura przy art. Becket Tomasz).

Henryk II pobożny, książe Wrocławski, syn Henryka Brodatego i Jadwigi (Świętej) Merańskiej ur. w 1191. młodości walczył z bratem Konradem. niezadowolonym z podziału dziedzictwa przez ojca, lub, jak chca inni (E. K.),

H-i z przyczyny ulegania ostatniego wpływom Niemców, których wielu, zwłaszcza księży, sprowadzał na dwór swój. H-k zwyciężył brata z pomocą Niemców pod Lignica. W 1216 r. ożenił się z Anna, córka Przemysława Czeskiego. Urządzeniem dworu i wychowaniem dzieci H-a zajęła się święta matka, Jadwiga; pod jej też wpływem zostawała po-bożna żona H-a Anna. W 1238 r. po śmierci ojca objął rządy, jako książe Wrocławski i pan na Wielkopolsce (dux Slesiae, Cracoviae et Poloniae). W ciagu krótkiego panowania walczył z Wildebrantem, arcybpem Magdeburskim, roszczącym pretensye do Lubusza-zwyciężony biskup ustąpił; nadto z Mongołami, którzy zwyciężywszy Sandomierskie i Krakowskie, wpadli na Szlązk. H. wspólnie z Mieczysławem Opolskim spotkali Batuchana pod I ignica 9 kwietnia 1241 r. Zwycięstwo zdawało się przechylać na stronę chrześcijan, gdy zreczny wybieg Batuchana, (choragiew z olbrzymią głową, buchającą dymem), przeraził wojska H-a, które w poplochu uciekły z pola; zwycięstwo atoli Mongołów musiało być niewielkie, skoro po Lignicy cofneli się ze Szlązka. H.yk poległ pod Lignica ciało jego złożono w kościele św. Jakóba we Wrocławiu. Cnoty H. zjednały mu przydomek pobożnego; dopomagał dzielnie zbożnym zamysłom pobożnej żony, myślał o założeniu szpitala we Wrocławiu; w tym celu sprowadził kawalerów krzyżowych czerwonej gwiazdy z Pragi.  $X^{\bullet}$  B. S.

Henryk II, św., zwany Kulawym, ur. 6 maja 973, um. 13 lipca 1024 w Grona pod Gettynga, cesarz rzymsko-niemiecki (1002—24), ostatni z książecego domu Saskiego, syn księcia bawarskiego Henryka Kłótnika, prawnuk króla Henryka I. W r. 995 po śmierci ojca obejmuje rządy Bawaryi. Po śmierci Ottona III w Niemczech następuje zawierucha. O tron niemiecki ubiega się wielu, lecz na zebraniu książąt i panów niemieckich w Akwizgranie, głównie za poparciem arcybiskupa mogunckiego Willigisa, d. 6 czerwca 1002 zostaje obwolany królem H. Zaraz w początkach swego panowania musiał toczyć zacięta walkę z bratem swym Brunonem i margr. Henrykiem ze Schweinfurtu, rosz-

ral ich Bolesław I Wielki. H. zwycięża nieprzyjaciół pod Kreussen, zdaje Bawaryę w 1004 r. szwagrowi swemu Henrykowi Luk semburskiemu. W tym też roku przyjmuje w Pawii hołd miast i panów włoskich. Jest to skutek wyprawy H. do Wloch, celem uzyskania godności cesarskiej i załatwienia sprawy zwierzchnictwa korony niemieckiej nad Lombardya, która obrała swoim królem Hartwiga, (zwanego Arduin) margr. Iwrei. Koronuje się H. w Pawii żelazna korona longobardzka, lecz zagrożony przez mieszkańców Pawii ledwie uszedł z życiem. Po powrocie do Niemiec zbiera wojska z Frankonii, Saksonii i Bawaryi i walczy z Bolesławem I, który ma licznych stronników w Niemczech, wypiera go z Czech i ziemi Łużyckiej i wreszcie w 1006 r. zawiera z nim pokój. Na ziemiach, znajdujących się pomiędzy biskupstwem Würzburskim i granicą czeską. podarowanych Henryko-Klótnikowi przez Ottona II. poztanawia H. zalożyć biskupstwo bamberskie. Sprzeciwia się temu i rodzina H., która pragnie zagarnać te ziemie jako należąca do Bawaryi, i bp. Würzburgski, który za zgode na podział swej dyecezyi żąda dla siebie tytułu arcybiskupa i zwierzchnictwa nad nowo się tworzącą dyecezyą bambergską. H. zwraca się do papieża, który zgadza się na otworzenie nowej dyecezyi, wyjętej z pod jurizdykcyi arcybiskupa, jako pozostającej pod bezpośrednią opieką St. Apostolskiej. W r. 1007 na zjeździe biskupów niemieckich we Frankfurcie nad Menem żadaniu królewskiemu staje się zadosyć; na nowego biskupa wybrany kanclerz H-a i tego samego dnia konsekrowany. W 1012 r. zostaje ukończona z hojnych ofiar katedra bamberska. W tym też czasie kończy nową i niepomyślną dla siebie wojnę z Polską i rozpoczyna układy z papieżem o koronę cesarską. Przybywa do H-a, bawiącego w Pölten, Grzegorz VI-ty, antypapież. H. odbiera mu oznaki godności papieskiej, zabrania wykonywania przywłaszczonej władzy, przyrzekając, że po przybyciu do Rzymu starać się będzie o zalatwienie sporu podług praw rzymskich. W końcu października 1013 r. wyrusza do Włoch. Nie zgadza się na propozycyę Hartwiga z Iwrei, przyrzekającego zrzec czącymi pretensye do Bawaryi. Wspie- się korony lombardzkiej za jakieś hrab-

stwo, udaje się do Rawenny. Arnulfa, | jopisarstwo nieprzychylnie o nim się brata swego, osadza na tamtejszym ar- odzywa. Niektórzy historycy nazywaja cybiskupstwie, stamtąd wyrusza do Rzygo bigotem, dającym się wyzyskiwać mu, gdzie 14 lutego 14 lutego 1014 przez duchowieństwo. Inni nienawiścią r. wraz z żoną Kunegundą, zostaje ku duchowieństwu mierzą zdolności moukoronowany jako cesarz przez Benedykta VIII. Za staraniem H. Niemcey Jahreb des Dtsch. R. unter H. II, dykta VIII. Za staraniem H. Niemcey Jahreb des Dtsch. R. unter H. II, dykta VIII. Za staraniem H. Niemcey Jahreb des Dtsch. R. unter H. II, dykta VIII. Za staraniem H. Niemcey Jahreb des Dtsch. R. unter H. II. zapewniają sobie zwierzchnictwo nad 1862-75. Gfrörer, Allg. Kircheng. hierarchia kościelna wegierska, szczególniej po usunięciu z Wegier opata Romualda, który pracował nad uwolnie-niem Kościoła wegierskiego od zależno-ści niemieckiej. Prowadzi H. w dalszym ciągu walkę z Polską, lecz trzy wojny dlań niepomyślne przekonywają go, że musi się wyrzec planów zabor-czych w Polsce. Stara się powetować stratę zagarnięciem Burgundyi, lecz opór burgundów, zamieszki wewnetrzne i nowa wyprawa do Włoch zmuszaja H-a do zaniechania uskutecznienia planu. Musi tłumić bunty nieposlusznych wasalów (szwagra Adalberona margr. i hr. Flandryi). W r. 1022 przedsiębierze znowu wyprawe do Włoch, aby dać pomoc papieżowi przeciwko Grekom, którzy zagrażali Rzymowi. Przed wyprawa, na mocy układu zawartego z Benedyktem VIII, H. uzyskuje prawo zatwierdzania nowo obranych papieżów i najwyższą juryzdykcyę nad Rzymem i Państwem kościelnem. 1023 na zjeździe w Ivoy H-a z królem francuskim Robertem prowadzono układy i postanowiono zająć się zwołaniem powszechnego soboru. Podczas przygot)wań do nowej wyprawy włoskiej umieraH., i stosownie do woli swej zostaje pochowany w katedrze brambergskiej. Umiera bezdzietnie i na nim się kończy szereg cesarzów z domu saskiego. H. starał się zawsze kroczyć drogą sprawiedliwości, oddany cała duszą poddanym, umiał panować nad sobą tak, że mawiano o nim, iż nie widziano nigdy takiej pokory pod purpurą. Najbardziej
cenił tych, którzy mu mawiali prawdę i
zwracali uwagę na jego błędy, takimi byli np. św. Odilo, opat z Clugny, św. Burchard, bp. wormski, Św. Heribert, dalberta, który był groźnym przeciwniarcybp. koloński. Kościół zaliczył go kiem ks. Bernarda saskiego, a tego arcybp. koloński. Kościół zaliczył go w r. 1146 w poczet Świętych. Słusznie powiada Gfrörer: "Średniowieczny Ko-ściół zamieścił H-a II w liczbie Świętych i zaiste imię jego zaszczytne miejsce od którego 12 biskupstw zależało. W zajmuje obok Winfrida-Bonifacego. Lecz trakcie tego Klemens drugi umari otruwłaśnie wskutek tego nowoczesne dzie- ty przez stronnictwo mu przeciwne.

IV, I, I). H. P. H.

Henryk III cesarz rzymski i król niemiecki (1039–1056) z domu Franko-Salickiego, syn Konrada II i Gizeli ur. 1017, 28 paźdź., koronował się w Akwisgramie 1039 r. Zastał kraj w spokoju i tylko z ksieciem Bretysławem Czeskim i królem wegierskim wojne prowadzil; pierwszy mu się poddał, drugi dostał margrabstwo między rzeką Marchą a Leitą. W r. 1942 ożenił się z duńską księżniczką Kunegundą, a następnie z Agnieszką, córką księcia Wilhelma Akwitanii. Pragnał wskrzesić do dawnej świetności cesarstwo Zachodnie i posiaść przeważny wpływ na pstwo. Rzym miał w 1044 r. trzech papieży: Benedykta IX, Grzegorza VI i Sylwestra III. Rzymski archidjakon Piotr na kleczkach prosil króla o pomoc dla Kościoła w tych cieżkich warunkach. Zebrawszy przed wyprawa do Włoch bpów, król surowo powstawał przeciw (symonii) świętokupstwu, dowodząc, że jak jego korona doszła go bez pieniężnej zapłaty, wprost od Boga, tak i godności kościelne nie powinny być wypływem przekupstwa. W Rzymie na zebraniu powzięto uchwałę, że Henryk III ma być patrycyuszem, jak nim był Karol W. To znaczy, że żaden Papież niema być konsekrowany bez zezwolenia króla Niemieckiego. Wskutek tego prawa Henryk III mianowal bpa Bambergu Suidgera papieżem, który przyjął imię Klemensa II i Na arbpstwie Bremeńskiem osadził A-

Nastepca jego Damazy II, um. po 23 dniach pontyfikatu. Wtedy Henryk III zwołał synod w Wormacyi, na którym wybrano bpa Brunona z Toul (ob. art. Leon IX i Grzegorz VII). W 1050 r. ur. sie Henryk IV (ob.), z drugiego matżeństwa króla. Na ojca chrzestnego zaproszonym został Hugo v. Cluny, opat. zakończoną została pokojem i Cław, Henryk i Władysiaw (1053 r.), mocą którego trzyletni syn cław, Henryk i Władysiaw królewski otrzymał hold jako następca Lignickie i Głogowskie. Henryk nie Podozas zgromadzenia du- ustępuje z Wrocławia; rozpoczyna się chownych w Moguncyi, nadeszło poselstwo z Rzymu z Hildebrandtem, by na miejsce zmarlego Leona IX nowego następuje ugoda; H. zostaje przy Wro-obrać papieża. Biskup Gebhardt z Eich- cławiu, łącznie z bratem Władysławem, staedt został ostatecznie mianowany, ale Konrad otrzymuje księstwo Głogowskie, wymógł na królu, że odstąpił od patry- Bolesław Lignicę. Rządy H. były przycvatu i wiele majatków oddał Kościołowi. Zaledwie Gebhard, jako Wiktor II, objął marca 1260 r. H. zaręcza, że brat Bolesław stolice apostolską, król Henryk III przybył do Włoch i zjechał się z pżem na koncylium we Florencyi, gdzie powzięto uchwały wzgledem zaborców dóbr kościelnych, malżeństwa księży i świętokupstwa. Oprócz tego podano skargę ze strony królewskiej z powodu, że król Ferdynand Kastylski przywłaszczył sobie tytuł cesarza, na co papież zagroził mu klątwą, jeśli się tego me wyrzecze. Ferdynand ogłosił apostolikusem, t. j. niejako papieżem hiszpańskim archpa od Ś-go Jakóba z Compostatti. Niewiadomo dokładnie jak się skończył ten zatarg miedzy Henrykiem III a Ferdynandem. Za powrotem zastal król nieporzadki w kraju, do których załatwienia zabrał się z całą energią. W Zurychu zaręczył swego syna sześcioletniego z Bertą, córką margrabiego Otto v. Suza, a to, by przez ten związek wejść w posiadanie Burgundyi i Lombardyi. Po wielkiej naradzie w Goslar z papieżem Wiktorem II, zmarl Henryk III po krótkiej chorobie 5 paźdź. 1056 r. Wkrótce po nim umarł Wiktor II. Był to król madry, ale twardy, dążył do reformy Kościoła, lecz nie w szlachetnem tego słowa znaczeniu. Przy jego zamiarach pstwo zeszloby do godności patryarchatu, (Por. Giesebrecht, Gesch. der deutsch Keiserzeit. 4. Aufl. II Braunschweig 1875, 342 ff. Höfler, Die deutschen Päpste, I. Regensburg 1839, 229 ff, Weineck, Der Patriciat Hein-

Henryk III. ksiaże Wrocławski, syn Henryka Pobożnego; Anny Czeskiej. Otrzymawszy po ojcu Wrocław, pozostawał czas jakiś pod opieką matki. Bolesław, starszy brat H-a, wygnany z Wielkopolski i krakowskiego, rządzi we Wrocławiu w imieniu małoletnich. Po dojściu do pelnoletności H-a, bracia w Kilka lat trwała wojna z Wegrami i 1246 r. robią nowy podział Szlaska. zakończoną została pokojem w Tribur Bolesław z Konradem otrzymuje Wrowalka miedzy braćmi. Za wpływem Tomasza bpa Wrocławskiego w 1255 roku jazne dla Kościoła i miasta. Aktem z 8 wypłaci biskupowi 2000 grzywien, tytulem odszkodowania za dawne grabieże; innym 5 czerwca t. r. na rzecz Kościoła oddaje dochód z cla od drzewa, splawianego do Wrocławia. Przywilejem z d. 2 sierpnia 1264 r. przyznaje Henryk bpowi Wrocławskiemu prawo dziesięciny mennicznej i t. d. umarł 5 grudnia 1266 r. pochowany u św. Kłary we Wrocławiu. Z Judyty, pierwszej żony, córki Konrada Mazowieckiego, zostawil małoletniego syna Henryka i córke Jadwige, wydaną za Henryka, landgrafa Turyngii. X. B. S.

Henryk IV król francuski, był synem ks. Antoniego de Bourbon i Joanny d'Albert, po której odziedziczył królestwo Nawarry. Ur. d. 13 grudnia 1553 r., wychowany był w zasadach protestanckich. Po śmierci ojca, gdy druga wojna religijna wybuchła, matka postawiła 13 letniego wówczas syna, na czele Hugonotów; ze względu jednak na swój wiek, był on tylko świadkiem walki. Właściwym dowódzca był stryj jego Ludwik Condé, a po śmierci tegoż w r. Admiral Colligny. Malżeństwo Henryka z Małgorzatą de Valois 18 sierpnia 1572 r. zawarte w celu wzmoenienia pokoju, nie dalo pożadanego rezultatu. Królowa matka, Katarzyna de Medici, nienawidząc adm. Colligny'ego, doprowadziła w sześć dni później do strasznej rzezi protestantów (ob. Bartłom. ś. noc) i richs III, Jenaer, Dissert, 1873). X. | wojna wybuchła na nowo. Henryk IV wyrzekl się protestantyzmu, chcac zostać na dworze francuskiem, lecz uciekł wkrótce i odtad zostal na czas jakiś nie nominalna, ale rzeczywista głową protestantów. Ponieważ tron francuski należał się domowi Burbońskiemu, na czele którego stał Henryk, a przeszkodą do objęcia go było jego wyznanie, którego by sie odrzec musiał, postarał się o pomoc i zawarłszy przymierze w Magdeburgu 15 grudnia 1584 r. z królową angielska, kilku nieksiążętami i Szwajcarya, domieckimi prowadził swoje starania do pewnego rezultatu. Tymczasem przeciwnicy jego pracowali także i zawiązali Lige, do której wciągnęli nietylko Hiszpanie i Stolice apostolską, lecz i cesarza Henryka III. Edykt w r. 1595 nakazywał protestantom, albo przyjęcie religii katolickiej, albo opuszczenie kraju. Zaś Bulla Sykstusa V, ogłaszała Henryka z Nawarry i ks. Condé kacerzami nie mogacymi obejmować tronu. Jednocześnie wybuchły wrzenia w stronnictwach katolickich, o kandydata na tron, wszakże między niemi było jednomyślne przeświadczenie, że król jako heretyk traci prawo salickie, dajace mu korone. Musiał wiec Henryk ostatecznie, 4 sierpnia 1589 r. w 3 dni po smierci Henryka III, złożyć deklaracye, że przyrzeka dać zupełną swobodę w państwie wyznaniu katolickiem, a sam podda się decyzyi soboru, który obowiazuje sie zwołać w ciagu sześciu miesiecy. Zwłóczył jednak bardzo długo z stanowczem słowem, aż w końcu poselstwo udalo się do Rzymu, a papież Klemens VIII, stojący po stronie Ligi, napieral o decyzye króla. Wymagał też tego i kraj i zgromadzenie stanów w Paryżu w 1693 r. i konferencya bpów w Surcenes koło S-ta Cloud, które nakoniec wymogły na Henryku IV, że 25 lipca 1593 r. w kościele St. Denis przyjął religie katolicka. Edyktem w Nantes r. 1598, zadowolił nakoniec wszystkich, nadajac wolność sumienia w calem królestwie. Nawrócenie pochodziło głównie z powodów politycznych, bo Henryk był więcej politykiem, niż chrześcijaninem, a do swych zaufanych mawiał sławne słowa: "Paryż wart jest Mszy." Jego życie prywatne było rozwiązłe do końca; — z Małgorzatą Valois rozwiódł Po jego śmierci w 1072, objął Anno się za zobopólną zgodą, z powodu brakierunek spraw państwowych i dzielnie ku potomstwa, a związek z Marją de je prowadził, lecz królowi nie dogadzał

Medici, siostrzenica Wielkiego ksiecia Toskanii, dal mu pożadanego następce tronu. Nie doczekał długich lat na na tronie, gdyż wybierając się na wojne z habsbursko - hiszpańską potega, został zamordowany w powozie 14-go sierp. 1610 r. przez Franciszka Ravaillac'a, (ob.). (Literatura: Segretani, Sixte V et Henri IV, Paris 1861; Revue des Quest. historiques XXXIV (1883), 34-114; E. Stähelin, Der Uebertritt Heinrich's IV von Fran-kreich zur römisch - katolischen Kirche, Bazel 1856; Saint Poncy, Hist. de Margueritte de Valois, 2 vols. Paris 1887; por. też Art Huge-

Henryk IV król Niemiecki, mając zaledwie lat sześć przy śmierci ojca swego, musiał mieć opiekunów sprawujących rzady, którymi byli matka jego Agnieszka i papież Wiktor II. Możni panowie, gnebieni przez Henryka III, teraz zaczeli się buntować, co zmusiło cesarzowa do szukania opieki i pomocy; znalazła je w arbpie Anno z Kolonii i bpie Henryku z Augsburga. Anno zabral króla na wyspe ś go Suitberta, gdzie chciał go wychować na dzielnego księcia, usunąwszy go z pod wpływu słabej matki. Ta ostatnia udala się do Rzymu, gdzie suknię zakonną przywdziała, nie przestając jednak pracować dla swego syna, przez wpływ jaki miała na Kuryę rzymską. Podczas gdy Anno był obecnym na koncylium w Mantui w sprawie wyboru pża Aleksandra II, bp Adalbert z Bremy pozyskał wpływ na mlodego króla, i w piętnastym roku przypasawszy mu miecz, ogłosił go pelnoletnim. W 1066 r. ksiażęta duchowni i świeccy przypomnieli królowi, jego zaręczyny z Bertą córką margrabiny Suza i Turynu; ślub miał miejsce tegoż roku. Narzucona jednak malżonka, jakkolwiek i piękna i zacna, zraziła króla odrazu i postanowił się z nią rozwieść. Piotr Damiani przemówił jednak z taka sila i powaga do króla, że porzucil ten zamiar. Po sejmie w Moguncyi wrócił Adalbert na dwór i znów najgorszy wpływ na króla wywierał, zadzierając wciąż z Saksonją i Turyngją. Po jego śmierci w 1072, objął Anno

stał usunięty. Henryk IV nie zjednał sobie zresztą ani panów świeckich ani duchowieństwa przez swoje nierówne i

beztaktowne postępowanie.

Tak stały rzeczy, gdy Grzegorz VII wstapił na stolice Apostolską, otrzymawszy przez przysłanych posłów przyzwolenie króla na ten wybór. Listy zamienione dowodziły zupełnego porozumie-nia. Z Saksonją rozpoczęły się układy, moca których Henryk zgodził się na wszelkie ich żądania, jednak nie dopelniwszy przyrzeczenia, został zamkniety w Goslar przez Sasów, podczas gdy lud rabował kraj, nie oszczędzając kościołów. Wtedy Henryk zwrócił się do papieża o pomoc, udalo mu się też niektórych przeciwników na swoją stronę pozyskać i ostatecznie w r. 1075 pod Hombur-

giem Sasów zwyciężył.

Zesławszy za karę wielu panów i książąt w oddalone prowincye, 25-letni król, nie miał już żadnych przeszkód do życia swobodnego. Lecz teraz znalazł się innny przeciwnik-papież Grzegorz VII. Poslał legatów swoich do Niemiec (miedzy nimi znajdowała się cesarzowa matka), aby przeprowadzić uchwały względem świętokupstwa 1 malżeństwa księży. Nie chciano jednak traktować z królem, dopóki się nie upokorzy i nie odsunie zlych doradców. Król na prośby matki przystał na wszystko. Nastepnego roku drugie rzymskie zgromadzenie tyczyło się inwestytury świeckiej, bedacej kościa niezgody miedzy Cesarstwem a papiestwem aż do r. 1122. Po zwycięztwie nad Sasami, król przybrał ton lekceważący względem pża, który mu losem Saula zagroził. W Goslar, gdzie król swego syna Konrada, jako swego następcę mianował, przybyli legaci oświadczyli mu, że ma natychmiast traktować kwestye inwestytury, inaczej będzie wyklęty i z tronu złożony. Wtedy król z pogarda ich odesłał i zebrawszy duchowieństwo w Worms, ogłosił złożenie pża z jego godności, za co pż wyklał go; klatwa ta byłaby króla pozbawila korony, gdyby się nie zdecydował sam do Rzymu udać i przebaczenie uzyskać. Wyprawa pko pżowi nie była łatwa, z powodu braku środków pieniężnych, do których nawet przyjaciele króla i Zydzi, nie chcieli się przyczynić. Pod Kanossa, gdzie H. spotkal pża poddal się pokucie, ści swego pożycia, w końcu włożyła suk-

i w r. 1073, pod pozorem starości, zo- lecz przebaczenia nie uzyskał. Wtedy zemsta znów wzięła górę i złe rady; zaczał gromadzić ludzi koło siebie najgorszy wpływ nań wywierających. Wybrano wówczas drugiego króla Rudolfa Szwabskiego w r. 1077. Henryk IV postanowił walczyć na śmierć i życie o tron i koronę. Nad Neckarem spot-kały się wojska dwóch przeciwników. Nie przyszło jednak do walki, zdecydowano bowiem sądzić tę sprawę na zgromadzeniu książąt Rzeszy. Papież trzymal się neutralnie, ku wielkiemu niezadowoleniu Sasów. Obłudny Henryk, udawał, że się popdaje papieżowi, gdzie zaś tylko mógł, przeszkadzał porozumieniu. Była to straszna chwila, gdyż niezgoda nietylko opanowała książąt, lud i stany, ale w rodzinach nawet rozdwojenie nastąpiło. W następnych latach król oddał księstwo Szwabii hr. Fryderykowi v. Hohenstaufen wraz z córka swoją Agnieszką. Grzegórz VII nagabywany przez wszystkich a osobliwie Sasów, zwołał synod w Rzymie 1080 r. na którym wyklął króla i złożył go z tronu, na co Henryk na synodzie w Moguncyi zlożył pża ze stolicy, a na miejsce Grzegorza VII wybrać kazał zebranym w Brixen bpom swego stronnika Wiberta, który przyjął imie Klemensa III. Grzegorz VII pod opieką Normanów udał się do Kampanii i umarł w Salerno w 1085 r.

W Niemczech w dalszym ciągu wojna domowa straszne robiła spusztoszenia. Na miejsce Rudolfa, obrany został hr. Herman v. Salm z Luxemburga, ale ten odrzucił koronę. Gdy margrabia Egbert v. Meissen, nowy aspirant do korony, zamordowany został wraz bpem Halberstad-Burkardt'em, H. uzyskał przewage w Saxonii. Po śmierci Grzegorza VII za jego następców Wiktora III i Urbana II mógłby był pokój zapanować, gdyby nie różne stronnictwa, które się temu sprzeciwiały. W 1090 r. udal się H. do Włoch, by zawojować wojska margrabiny Matyldy, wdowy poślubionej synowi ks. Welfu. Tu jednak został sromotnie pobity. Drugim ciosem dla niego bylo odstępstwo jego najstarszego syna Konradu 1093. Zaraz potem rozwiodła się jego żona Eudoksya (ruska księżniczka), która na różnych synodach duchownych w Konstancyi i Piazency odsłaniała okropno-

odzyskał równowage, gdy obaj Welfowie odstapili od Matyldy, dowiedziawszy się, że dobra swoje zapisała Rzymowi, a swoie usługi ofiarowali cesarzowi. Gdy H. powrócił do Niemiec po 7 latach nieobecności, udało mu się uspo-kojć państwo, mógł też uratować imię swoje, stając na czele wyprawy krzyżo-wej. Nie uczynił tego i tem samem wykreślił się z historyi. Chciał on po śmierci Urbana II zrobić coś dla Kościoła, lecz zamiast podażyć na synod zwolany przez Paschalisa II, szukał pomocy do wybrania innego papieża, za co znów klatwą obciążony został. Wyrzekł go się także syn własny, Henryk V i przyszlo nawet do tego, że stanal naprzeciw ojca z bronia w reku. Został jednak pobity w Visat i uciekł do Worms, wołając o pomoc i zemstę. Tymczasem nadeszła pożądana wiadomość, że Henryk IV umarł w Lüttich 7 sierpnia 1106 r. Ciało jego pochował bp Olbert w kościele S-go Lambetta, lecz bpi trzymający za Henrykiem V, wywieżli je na wyspę. Potem Henryk V kazał je odwieźć do Spiru i umieścić w katedrze. Tamtejszy biskup odmówił posług religijnych i kazał trumne w niepoświęcanej kaplicy postawić; dopiero w 5 lat potem zwłoki przywiezione zostały do katedry i nakoniec przy przodkach swoich znalazly spoczynek. (Por. Stenzel, Gesch. Deutschlands unter den Fränk. Kaisern I, Leipzig, 1827; Giesebrecht, Gesch. der deutsch. Kaiserzeit, 4 Aufl. III. Braunschweig 1876; Hefele, Conc Gesch. 2 Aufl. IV u. V, a także literatura pż Grzegorza VII). X.

Henryk IV, Probus, ks. szląski, syn Henryka III i Judyty Konradówny Ma-Objal rządy w księstwie zowieckiej. Wrocławskim 1270 r. Pojmany przez Bolesława Łysego, ks. Lignickiego w r. 1277 dostał się do niewoli. Wrocławiznie na pomoc uwięzionemu prosili Przemysława, który przywiódł rycerstwo syn Fryderyka I Barbarossy, ur. w ro-Wielkopolskie i krakowskie. Bolesław ku 1165 w Nymwedze, od roku 1169 Wstydliwy, również przysłał posiłki. król rzymski, od roku 1186 król wło-Wojsko Bolesłesława Łysego poko- ski, od roku 1191 cesarz niemiecki, od nało wojska sprzymierzonych. Za wsta-wiennictwem Przemysława czeskiego, 28 września 1197 r., pochowany w Pa-Władysława Opolskiego i Tomasza bi- lermo. H. uchodzi w historyi powszeskupa Wrocławskiego H. otrzymał wol- chnej za jednego z najambitniejszych

nie zakonna. Jednak Henryk IV jeszcze ność, lecz zrzekł się części swych posiadlosci. (Stenzel, Geschichte Schlesiens I 69). Po objeciu rzadów rozpoczal H. wojne z Tomaszem biskupem Wrocławskim. Tomasz opierając się na u-chwałach synodów, żądał dziesięcin. Wybierajaa się na sobór Lyoński nakazał duchowieństwu zbieranie składek (1272). H. zadal od biskupa cofniecia tego nakazu. Korzystając z wyjazdu biskupa na sobór, zatrzymał dziesieciny. nakładał ciężary na poddanych biskupa i zabierał włości; nadto grabił lub kazał grabić majątki kościołów i klasztorów dyecezyi Wrocławskiej. Uspokoił się na chwile po rzuconej nań klatwie przez legata St. Ap. Filipa bpa Firmińskiego (1282). Po wyjeździe atoli legata postepował po dawnemu, wobec czego Tomasz rzucił klątwe powtótnie i uwolnił poddanych od posłuszeństwa. Z obawy przed zemstą ucieka biskup do Otmuchowa, potem do Raciborza, i oddaje się pod opiekę Mieczysława Opolskiego. Rozgniewany H. mści się na ludzie i duchowieństwie. Żąda od Mieczysława wydania biskupa; otrzymawszy odpo-wiedź odmowną, zbiera wojska, oblega Raciborz (1287). Biskup wychodzi naprzeciw H., czem skruszony pojednał się z biskupem (1288). Oddał zagrabione dobra i na pamiatke pojednania podpisał akt założenia kościoła S. Krzyża we Wrocławiu. 11 st. 1188 r. Walczył o tron krakowski po śmierci Leszka Czarnego, wojska, pod dowództwem Henryka Lignickiego zdobyły dlań Kraków; Henryk atoli nie wyruszył już z Wrocławia; złożony cieżka choroba umarl 23 czerwca 1290 r. Przed śmiercią w celu wynagrodzenia krzywd, uposażył duchowieństwo, biskupom Wrocławskim dał tytuł książęcy, z przysługującemi mu prawami, sądownictwa, bicia monety i t. d. (Dlugosz, Stenzel, Geschichte Schlesiens).

X. B. S.

Henryk VI (1190-1197), najstarszy

plany uniwersalno-polityczne; w historvi niemieckiej upamietnił sie wiecej jeszcze z tego powodu, że panowanie jego przypadło na czas nowego rozwoju kuturalnego w Niemczech (kultury niemieckiej rycerskiej, której sam H. był wyrazem i przedstawicielem); w historyi Kościelnej znany jest z namiętnych walk z papiestwem. Małżeństwo H. z Konstancyą, dziedziczką królestwa obojga Sycylii, stało się powodem zatargu z pżem, H. bowiem chciał Sycylie, lenno St. Ap. przlaczyć do swych posiadłości. Kiedy pż przeciwko tym uroszczeniom zaprotestował, H. najechał zbrojno państwo Kościelne. Kres działaniom wojennym tym razem położyła, podjęta przez Fryderyka Barbarosse, wyprawa krzyżowa. Po tragicznej śmierci Barbarossy, H. podjął wyprawę do Rzymu i 14 kwietnia 1191 r. z rak Celestyna III otrzymał koronę cesarska. Stosunek no-wego cesarza do St. Ap. tak nienawistnie usposobił ku jego stronnikom Rzymian, że sam cesarz musiał im zezwolić na wykonanie zemsty nad Tuskulum sprzyjającem cesarzowi. Za pieniądze o-trzymane z okupu od Ryszarda Lwie Serce H. uzbroił znaczną armię, z która po śmierci Tankreda w 1194 najechał i zagarnał pod swoje władze Neapol i Sycylię. Od pża zaś zażadal, żeby syna jego, niemowle, Fryderyka, koronował na króla. Pż oparł się, zażądawszy złożenia przedewszystkiem przysiegi lenniczej. Z politycznych jedynie względów poczał organizować H. w 1195 r. wyprawe krzyżową, niedoprowadził jej jednak do skutku, gdyż na samym początku w Messynie życie zakończył. Według powszechnego mniemania historyków despotyzm, okrucieństwo, niczem nienasycona żądza władzy charakteryzują tego skądinąd utalentowanego monarche. (Por. Toeche, Jahrbücher des deutschen Reiches unter H. VILipsk 1867, Raumer, Geschichte der Hochenstaufen 1878. Miecke, Heinrich VI, Erfurt 1876, Maire, Würdigung Heinrichs VI, 1903, Watterich, 1862, tom II, str. 741 i nast).

cesarzów średniowiecznych przez swoje 1491 d. 18 czerwca. Ożenił się z wdową po bracie swoim Arturze, Katarzyną Aragońska, z którą był zaręczony w 12-ym r. życia. Za sprawą papieża Juljusza II przyłaczył się w 1511 do św. Ligi, by stawić czoło armii francuskiej we Włoszech. W 1514 r. zawarty pokój, został wzmocniony małżeństwem króla Ludwika XIII z młodziutka siostra Henryka VIII. Podczas tej wojny, wystąpił na widownię Tomasz Wolsey i 15 lat na niej się utrzymywał. Skłonil on króla do starania się o koronę cesarska po śmierci Maksymiljana I, liczac, że sam tym sposobem na stolice papieską się dostanie. Tymczasem na miejsce Maksymiljana I, wybrany został wnuk jego Karol a na papieża po Leonie X, Adrjan VI. W tym czasie Luter dał sie poznać swoja silna opozycja przeciw Kościolowi, a król stanowczo zaraz przeciw niemu powstał, nakazując publiczne spalenie jego dzieł, oraz zakazując ich czytania pod srogą karą. Studyując długo teologie. Henryk VIII stał się bieglym kazuistą, a laska jaka się cieszył Wolsey, pochodziła z ich wspólnego zamiłowania do dzieł ś-go Tomasza z Akwinu. Król odpowiedział Lutrowi w swojej Assertio septem sacramentorum, na atakowanie przez niego siedmiu Sakramentów, ale choć dzielnym był sam teologiem, dał jednak pismo swoje do przejrzenia, naprzód krdłowi Wolsey, potem bpowi Fisherowi z Rochesteru a szczególniej uczonemu Tomaszowi Morus'owi. Nie wystarczało mu jednak, porównywanie go z uczonymi kościoła Augustynem i Grzegorzem. Na prośbę jego, papież Leon X bulla formalna nadal mu tytul "Defensor fidei, "który w parlamencie 1543 r. z koroną związany został aż do najnowszych czasów. Co do Lutra, odpowiedział on w sposób gwaltowny i namiętny i był traktowany odtąd z pogardą przez króla - Henryk VIII młodszy o lat 8 od żony swej, był jej jednak wiernym przez lat 17, gdy nagle zwróciła jego uwagę na siebie jedna z dam dworu, Anna Boleyn, a pobudzane zręcznie przez nią Pontificum romanorum... vitae, Lipsk jego namietności, doprowadziły go do szukania drogi w celu unieważnienia małżeństwa. Dopomagał mu w tem Wolsey i okoliczność zabrania w niewo-Henryk VIII król angielski (od r. 1509 le przez wojska cesarskie Klemensa VII. -1547) z rodziny Tiudorów, ur. w r. Wolsey pojechał do Francyi, by sprawa

ta osobiście się zająć i 18 sierpnia 1527 pojecia Macchiawelowskie, stal się teraz r. zawarto układ z Franciszkiem I, moca którego, podczas niewoli papieskiej, obaj królowie mieli niegodzić się na zwołanie soboru, ani przyjąć bull i brewów, któreby Klemens VIII wydał na niekorzyść ich uroszczeń. Sprawy Kościoła tymczasem mieli bpi franc. i angielscy zalatwiać, a wszystkie wyroki Wolsey'a, jako legata, miały być ważne, tem samem i rozwód, jakiby na korzyśc króla orzekł. Wolsey liczył jednak na malżeństwo z córką Ludwika XII, nie biorac na seryo upodobania do Anny Boleyn, to też głęboko był zmartwiony, gdv sie dowiedział, że król z nią się żenić zamierza. Henryk VIII tymczasem opracował uzasadnienie swego rozwodu, na podstawie Leviticus 18, 16. Klemens VII był w wielkim klopocie; z jednej strony z powodu Karola V, który bronił honoru swojej ciotki Katarzyny, z drugiej zaś, z powodu zasług Henryka VIII dla Kościoła. Powierzył on tę sprawę Wolsey'owi i kdłowi Campeggio, który już przedtem, dostal od króla bpstwo Salisbury. Papież polecił im odwłóczyć rezolucyę, licząc na jakaś nieprzewidziana pomoc. Katarzyna tymczasem wezwała także pomocy papieża, broniąc praw swoich z wielka moca duszy i charakteru. Gdy Wolsey jednak ogłosić chciał już rozwód, papież odjął mu władzę, jaką mu nadal, a wkrótce potem nastąpił jego upadek. Po roku udreczeń † Wolsey w wiezieniu 1530, za nim wyrok o zdradę stanu został wydany. "Gdybym byl," powiedział on przed śmiercią, "tak wiernie służył Bogu, jak królowi, nie byłby mnie opuścił." Na jego dobro trzeba powiedzieć, że król pod jego wpływem, trzymał swoje namietności na wodzy, odtąd zaś stracił wszelką miarę. Do Bolonii przyszło poselstwo, od Henryka VIII, z ojcem Anny Boleyn na czele Papież Klemens VII obiecał zrobić wszystko, co bedzie w zgodzie z jego sumieniem. Tymczasem zewsząd od uczonych kanonistów i uniwersytetów dawały się słyszyć głosy przeciwne rozwodowi. Henryk VIII czując, że dyspensa papieska nie jest rzeczą łatwą do otrzymania, byłby się cofnął, gdyby nie To- środków, zamiast wystąpić z całą enermasz Cromwell, który przedtem poma- gią i zle w samym zarodku stłumić. gał Wolsey'owi w sekularyzacyi klasz- Crommvell zabrał się z całą zaciekłością torów, a o cnocie u panujących dzielił do dzieła. Polegając tedy na uchwale

chetnem narzedziem króla. On to poradził królowi, by się ogłosił głowa Kła i zrzucił jarzmo Rzymskie. Duchowieństwo zawezwane zostało przed trybunał kró-lewski z powodu przekroczenia "statutów dla Prowizorów i t. z. Praemunire (nadawania beneficyów przez kuryę rzymską). Zawezwani ofiarowali 100,000 funt. szt. w zamian za ułaskawienie. Król odmówił ofiary, jeśli niebędzie uznany jako głowa Kościoła i duchowieństwa w Anglii. W supremacyi była przecież klauzula "o ile się to zgadza z nauka Chrystusową." Papież w piśmie do króla nakazuje mu usunać Anne Boleyn. Tym-czasem Cromwell zwoluje parlament, który ogłasza, że duchowieństwo niema prawa wydawać ustaw i postanowień. Na zjeździe króla z Franciszkiem I postanowione było zaprosić papieża na konferencye, na której ta sporna kwestya byłaby osobiście traktowana. W trakcie tego margrabina Pembroke, (tytul nadany Annie Boleyn) mając wkrót-ce urodzić dziecię ze stosunku z królem, została z nim zaślubioną przez kapelana dworu Lea w r. 1533. Teraz przyspieszono sprawe rozwodu. Najpierw Cromvell sklonił parlament do rezolucyi, iż pod najsurowszymi karami nie wolno duchownym sędziom angielskim apelować do Rzymu. Wnet Katarzyna wezwana została przed trybunał złożony z arbpa kanterburyjskiego Cranmera i innych bpów, który unieważnił jej małżeństwo z Henrykiem, poczem przystąpiono do koronacyi nowej królowej. Pż wnet ogłosił wyrok Cranmera za nieważny, a malżeństwo z Anną Boleyn za nieistniejace, królowi zaś zagroził klatwa jeżeli do września nie opuści nieprawej małżonki. Król odwołał się do soboru powszechnego. W marcu 1534 Klemens VII potwierdził wyrok konsystorza, uznający małżeństwo z Katarzyną za ważne. Niektórzy historycy m. i. Scarpi czyni pżowi zarzut, że tym sposobem spowodował oderwanie się Anglii; tymczasem jeżeli pżowi można czynić zarzut, to chyba ten, że zbyt długo zwlekał i zbyt uciekał się do dyplomatycznych

parlamentu poddał Kł. supremacyi królewskiej: córke Katarzyny Marye odsądzono od tronu, do którego prawo nastepstwa przyznano Elżbiecie, córce Anny Boleyn. Król zalatwiwszy się z tem wszystkiem, nie czuł się jednak na sumieniu swojem czystym i odtad stał się gwałtownym i przykrym dla otoczenia. Narzucił duchowieństwu począwszy od bpa u skończywszy na proboszczu wiejskim, by każdej niedzieli i swięto wykładali swoim owieczkom, że król jest głowa Kościoła. Było jednak wielu, zwłaszcza po klasztorach, którzy się temu poddać nie chcieli i w więzieniach życie kończyli. W r. 1535 trzech przeorów Kartuzów meczeńską śmiercią zginęło z tego powodu. Tak zginęli także Tomasz Morus i Fisher, a głowy ich na moście Londyńskim były wystawione.

Cromvell został mianowany generalnym Wikaryuszem królewskim, i jako dowód, że wszyscy bpi nie są delegowanymi Chrystusa, ale korony, kazal ich zawiesić w ich czynnościach na miesiąc. Nakazaną została wizytacya klasztorów, lecz za pośrednictwem takich ludzi, którzy dla nikczemności i zbrodni na szubienicę zasługiwali; doniesieniom ich jednak uwierzono i dekretem parlamenta w r. 1536 — 376 klasztorów zostalo zniesionych, a dobra ich do korony przyłączone. Tymczasem Katarzyna Aragońska przed śmiercią swoją, poleciła listownie królowi, by o duszy swojej pamiętał i to go tak wzruszyło, że kazał ja z honorami należnymi pochować i żałobę po niej nosić. Ponieważ znów jedna z dam dworskich Joanna Seymour posiadła serce królewskie, kazał ściąć Anne Boleyn, a przedtem małżeństwo swoje z nią unieważnić. Za pośrednictwem Pawla III zawarty został 10 letni pokój między Karolem V a Franciszkiem f, wraz z przyrzeczeniem, że wszelkie stosunki z angielskimi poddanymi-zrywają. Gdy się Henryk VIII o tem dowiedział, przypisał to krewnemu swemu kardynalowi Pola i cała rodzinę jego okrutnie prześladował, męcząc i karząc śmiercią. W parę dni po urodzeniu Edwarda VI 1537 roku Joanna Seymour zmarla, a Henryk w dwa lata później, za radą Cromvella miał się starac o rękę Anny de Cleve, lecz ta serca jego nie zdobyła. Prędko te-

sypaniu go majatkami i nadaniu mu tytułu hr. Essex, oraz kamerjunkra, został naraz odtrącony od łaski królewskiej i bez procesu na śmierć ekazany 29 lipca 1540. Jako dowód, że król zarówno z protestantami jak z katolikami obchodził się surowo, wystarczy, że katolicy byli ćwiertowani i wieszani jako zdrajcy, a protestanci jako kacerze. Ożeniwszy się z Katarzyną Howard, córką ks. Norfolk, w rok potem skazal ją na śmierć. Jako glowa Kościoła, zwracał Henryk uwage na duchowa strawe swoich owieczek i zabronił im czytać Biblię, wyjąwszy ludziom bardzo wykształconym. Wydał książkę: "nauki niezbędne dla każdego chrześcijanina" i to musialo być wykladane przez każdego kaznodzieję. Między Karolem V a Henrykiem VIII nastapila chwilowa zgoda, z powodu śmierci Katarzyny i powrócenia praw do tronu jej córce Maryi. Pomimo upodobań do lektury religijnej, oddawał się obżarstwu, skutkiem czego zaczela mu dolegać monstrualna tusza. Imienia swego nie mógł podpisać. Gdy leżał już na śmiertelnem łożu, nikt nie śmiał mu powiedzieć o nadchodzącym końcu, i przeszedł do wieczności nieświadomie w 56 roku życia, a 38-ym panowania w r. 1547. Byl to najokrutniejszy tyran, który pozbawił Anglję wolności, oddał ją na lup schizmy; parlament za niego stracil swoją powagę i znaczenie. (Por. Lingard, History of England deutsch. Frankf. 1827 pp. VI; Turner, History of Henry VIII, 2 vols., Lond. 1835; Cobbett, History of the Protestant Reformation, deutsch. 4 Aufl. Mainz 1862).

twem Pawła III zawarty został 10 letni pokój między Karolem V a Franciszkiem I, wraz z przyrzeczeniem, że wr. 1120 w Brukselli, stąd jego przydomek. Skończywszy studya w Paryżu, prowadził chlubnie szkoły w Hıldeshemie nymi—zrywają. Gdy się Henryk VIII o tem dowiedział, przypisał to krewnemu swemu kardynałowi Pola i całą rocząc i karząc śmiercią. W pare dni po urodzeniu Edwarda VI 1537 roku Joanna Seymour zmarła, a Henryk w dwa lata później, za radą Cromvella miał się starac o rękę Anny de Cleve, lecz ta serca jego nie zdobyła. Prędko terzenastąpił upadek Cromvella; po ob-

wojnę krzyżową się wybrał, dopomógł | bpem Tuluzy a potem arbpem Citeaux. nawet w trudnych okolicznościach wojsku w Wegrzech i wypadkiem w Konstantynopolu miał dysputę z uczonymi Grekami, w obec Cesarza, o pochodzeniu Ducha S-go, w której zwycięzko bronił nauki katolickiej. Gdy po śmierci bpa Konrada, stolica w Lubece zawakowała, książe mianował go następcąH-a, znakomitego uczonego i kaznodzieję, komentatora Pisma S-go, opata z kościoła S-go Egidyusza. Zyl on w dalszym ciagu jako mnich pobożnie i cnotliwie i wszystkie serca sobie pozyskał. Po jego zamianowaniu, położono kamień wegielny pod kościól ś-go Jana Chrzciciela i ś go Mikolaja w Lubece, oraz pod kościół w Ratzeburgu. Podczas oblężenia Lubeki przez cesarza Fryderyka (1181) tru iził się bp wiele o pokój i tak sobie ujął cesarza, że ten, choremu posłał swego doktora; nie było mu jednak sądzone żyć dlużej i + w r. 1182 w klasztorze przez siebie ufundowanym. (Por. Arnoldi, *Chron. St. M. G. S. S. XXI*, 116—145). Biskup Henryk dużo pisal. Kronikarz Ditmar wspomina o Homilyi, którą ułożył o Matce Boskiej (Joan. 19, 25) i którą czytano rok rocznie w Lubece w świeto Wniebowziecia.

Henryk de Calstris ob. Henryk z Löwen.

Henryk de Clairvaux, krdl. bp Albanii, ur. na zamku w Marcy w Burgundvi. Zdolny i zacnie wychowany, złożył śluby swoje na ręce Opata Roberta w r. 1156 w Clairveau, a w r. 1160 został opatem w Haute Combe w Sabaudyi. Jego znajomość spraw klnych była tak rozlegia, że w r. 1162 służył jako pośrednik między pżem Aleksandrem III a arbpem Reimsu i księciem francu-kım Henrykiem. (Bouqué Delisle XV, 788 ss.) Po śmierci męczeńskiej szóstego przeora Clairveau Geralda, H. został mianowany na jego miejsce 1176. Zaczał od przeniesienia zwłok ś-go Bernarda do wspanialego marmurowego mauzoleum, które mu wybudował. Pogodził w r. 1178 króla Henry-ka II aug. z kłem Kanterburyjskim. Posłany z krdłem Piotrem i innymi pralatami dla zwalczenia nauki Albigensów, pracował piórem i słowem i doprowadził hr. Henryka z Szampanii do catorum, zw. także Liber secunpokuty i do odbycia krucyaty. Został dus de imitatione Christi, Berlin

W r. 1176 został krdłem i bpem Albanii. Był obecny na soborze powszechnem w Rzymie. Jako legat pski jeździł do Francyi, Anglii i Niemiec, zwalczał Albingensow i zdobył ich fortece La Baur, zniszczył to siedlisko herezyi, zwołał synod w Limoges, łagodził spory, zreformował klasztor Benedyktyński, złożył arbpów Lyonu i Narbonny z ich godności, z powodu ich złego postępowania, nawoływał do krucyaty i wszędzie czynił dobrze. Wyjątkowo oczytany w Piśmie S-tem wydał De peregrinante civitate Dei, które ofiarował braciszkom w Chairveaux. Byłby został obrany pžem w r. 1187, po śmierci Urbana III, gdyby nie był odmówił z powodu słubu zorganizowania wojny krzyżowej, w którym to celu jeździł nakłaniać panujących do jej poparcia. † w kościele S-go Andrzeja w Arras 11 stycznia 1189 r. i pochowany został w Clairvaux miedzy S-tym Bernardem a S-tym Malachjaszem. Jego listy są zebrane w Migne'a, (Patr. lat. CCIV, 213-253). Notatki o jego życiu i dziełach są u Bouque'go, Miansi, Baroniusza, Tissiera

Henryk (Eger) z Kalkar, pisarz asceta, ur. w r. 1328 nad Renem. Otrzymał tytuł magistra teologii w Paryżu, gdzie ją studyował, jak również filozofię. Po powrocie do kraju, otrzymał przy kolegiacie s-go Grzegorza prebende kanonika, ale zrzekł się jej i w 37 r. życia wstąpił do Kartuzów Po dwuletnim pobycie został przeorem Kartuzów w Munnikhuizen, nie daleko Arnheimu, gdzie 5 lat pracował. Tutaj, przykladem nawrócił do życia bogobojnego kolege swego Gerharda Groote. Stal zostal poslany do Kolonii, glzie do r. 1384 był prawdziwem błogo-ławieństwem miasta. W Strasburgu pracowal lat 12, leez zlamany praca, powrócił do Kołonii. Przy cafej tej działalności nie opuscił dnia jednego, by nie od uówał różańca. Był gorliwym czcicielem Maryi i naoożeństwo różańcowe szerzył gdzie mógł. Z pism Henryka drukowano: Psalterium seu Rosarum B. M. V. 150 dictiones in ejusdem laudem continen-, Colon, 1609, Speculum pec.

1873. I. 482-504. Niektore z pism jego niedrukowanych znajdują się w bibliotece miejskiej w Kolonii. † w Kolonii w r. 1408.

Henryk Friemar, wysoko urodzony i ceniony augustyanin z XIV w. Wstapił do klasztoru Augustyanów w Erfurcie, gdzie stryj jego był lektorem. Studyował teologję w Paryżu, potem wrócił do Erfurtu. W r. 1318 został mianowany egzaminatorem niemieckich zakonów, następnie staje na czele klasztoru ś-go Tomasza w Pradze, a potem jest profesorem teologii w Erfurcie. † tam w 70 roku życia 21 kw. 1354 r. Z licznych dzieł jego, tylko mala cząstka i to często pod obcem nazwiskiem zostala wydana. Oto one: De discretione spirituum seu de quadruplici instinctu, divino, angelico, diabolico, naturali, Venet, 1498, Hagen, 1513, Par. 1514, cum vita Henrici, opera Corn. Dielman, O. S. Aug., Antw. 1652; Praeceptorium lub De decem praeceptis, Colon. s. s. (1475) pod nazwą Mikolaja v. Lyra, Paris. Colon. 1513; Sermones de Passione Domini et de Sanctis, Landsh. s. a.; Par. 1514, Hagen, 1517; Tractatus pro Conceptione B. M. V. cum aliis XIX aliorum authorum collecti et editi Petro de Alva, Lovanii, 1664. (Por. Joh. Capgrave. Liber de ill. Henricis, ed. Fr. Ch. Hingeston, Lond. 1858, 181; Beyer, Heinrich v. Friemar in Mittheil. des. Ver. j. d. Gesch. u. Alterthumsk. v. Erfurt, 5 Heft, 1871).

Henryk z Gandawy ob. z Gandaw v Henryk.

Henryk z Gorkum, założyciel Montańskiego gimnazyum w Kolonii, ur. się niedaleko Rotterdamu w Gorkum w r. 1386. Skończywszy uniwersytet w Paryżu, przyjechał na studya do Kolonii, lecz tu, przekonawszy się, jakie one mają braki, utworzył gimnazyum wyżej wspomniane. Jakkolwiek nie dożył jego najwyższego rozkwitu († w r. 1481), niemniej zasługa jego jest wielka. Dzieła jego dowodzą, że był równie dzielnym teologiem, jak filozofem. (Por. Hartzheim, Biblioth. Colon. 119; Sanderi Bibliotheca belgica, I, 295; Trit-"Mem." I, 213—214).

Henryk Harphius albo de la Harpe po facinie Citharvedus, minoryta, ur. w Herp w Brabancyi, + w r. 1478 w Mechlinie. Pisał po flamandz-ku dzieła mistyczne, później przełożone na jezyk łaciński. Znaczniejsze sa: Theologia mustica cum speculativa et affectiva lib. 3 (dzieło to było umieszczone na indeksie z uwagą: "Nisi repurga-ta fuerit ad exemplar illius quae fuit impressa Romae anno 1585"); Speculum aureum in decem praecepta Decalogi; Speculum perfectionis; Collationes tres de perfectione Vitae; Sermones de Tempore, de Sanctis et de tribus poenitentiae partibus; Tractatus de effusione cordis; Directorium aureum contemplativorum, inne. (Por. Trithéme, De Script. eccl.; Glaire, Dictionnaire. 8-0, t. I; Daniel, Manuel des Sciences. 80; Zitelli, Enchiridion ad sacrarum disciplinarum cultores. Romae 1880, 8-o, str. 97). X. J. N

Henryk I) z Herford, sławny pisarz, dominikanin, urodził się w Herford w Westfalii, zmarł w Minden w zakonie kaznodziejskim w r. 1370. Z jego traktatów teologicznych sławnemi były: Catena aurea in decem partes distincta De conceptione Virginis gloriosae. Kronika jego w XIV w. wyróżnia sie wśród innych historycznych prac współczesnych. Jest to zbiór historycznych podań od Euzebiusza do Levolda v. Northhof, slawnego współziomka autora. Kronika kończy się w 1355 koronacyą cesarza Karola IV. Cesarz sam dał dowód uznania, gdy w r. 1377 zwioki sławnego pisarza w pobliżu wielkiego oltarza pochować kazal. (Por. Potthast edycyi dzieł H. Liber de rebus memorabilibus, Göttingen, 1859). — 2) H. z Hesyi starszy (ob. Henryk z Langenstein). 3) H-a. z Hesvi — młodszy, wykładał w uniwersytecie Heidelbergskim w początku XV-go w egzegezę i otrzymał za to kanonikat w Worms. W r. 1414 usunął się od świata i został kartuzem, a działalność jego literacka rozwijała się w zakresie ascetycznym, jak dowodzą tego: Tractatus de discretione Spirituum (w Antwerpii 1652) Exposito super oratione Domihem, De scrip. Germ. c. 190. Paquort, nica, Ave Maria et symbolo Apostolorum (w Kolonii 1485 r.) etc. H. †

jako przeor Kartuzów w Arnheim 12-go sierpnia 1427 r. (Por. Hartwig, Henricus de Langenstein, dictus de Hessia, Marburgi 1857; Aschbach, Gesch. der Wiener Universytät I, 366 ffi, Arn. Bostius, De praecipuis aliquot Chartus. familiae patribus, Col. 1609).

Henryk z Huntington, kronikarz angielski w polowie XII w, studyował w Lincoln pod kierunkiem bpa Bloet, a po śmierci jego został archidjakonem w Huntington w hrabstwie Hertford. W młodości oddawał się poezyi, potem pisal morolno-teologiczne traktaty, a w końcu historyę Anglii. Sam zebrał swoje dzieła w tomach 12-tu. Pierwsze 8 t. stanowią historyę Anglii od wylądo-wania Cezara do r. 1154. Głównie celuje w opisaniu bitew i tego czasu, które sam swemi oczami ogladał. Dziewiata ksiega Henryka, poświęcona jest tabelom chronologicznym panujących w starożytności i królów brytańskich (Migne CLX, 423 sq.). Dziesiąta De sanctis Angliae od Oswalda do Wilfrida, jest kompilacya z Bedy i kilku hagiografów. Jedenasta i dwunasta zawiera epigramaty i poezye. (Por, Wright, Biogr. Britan. literaria II, 167).

Henryk von Langenstein ob. Henryk z Hessyi.

Henryk z Löwen (de Calstris) mistyk dominikanin, żyl w XIV w. wspólny duchowo z Taulerem, tak že jemu przypisywano dzieła Henryka. Jan Gille-mans opisał żywot tego bogobojnego człowieka u H. Choquestius, de Sanctis Belgis Ord. Praea., Ducaci 1618.

Henryk z Lozanny heretyk XII w. wział nazwisko od miasta, w którem zaczął głosić pokutę i reformę. Był to demagog, ożywiony zapałem religijnym. Najprzód był mnichem w Clugny, opuścił jednak klasztor w r. 1114 i zaczał wzywać do pokuty w połud. Francyi. Asceta, przysiągłszy ubóstwo, mówił przeciw strojom, a słowa jego miały wpływ zadziwiający, gdyż umiał siłę ze słodycza połączyć. Podczas postu zjawił się z uczniami swemi w Le Mans; tu bp Hildebert przyjął go uprzejmie, jednak wkrótce przekonał się, że kaza-Henryka mają wpływ na ludność fatal- 5 in f-o, Londyn, 1707-1715, dzielo ny, która źle usposobiona do ducho- cieszące się wielką liczbą wydań. Ob.

wieńst va, zaczyna je prześladować. Hildebert wziął się ostrożnie do dziela. W rozmowie z Henrykiem przekonał go, że zupełnym nieukiem w teologii i od-prawił go na południe Francyi. W miastach Bordeaux i Poitiers miał wielkie powodzenie. Dotad marzyciel, demagog, po zapoznaniu sie z Piotrem Bruys, wpadł w herezyę. Gdy Piotr został spalony na stosie w 1124 r., H. stanął na czele pietystyczno-spirytualistycznej sekty. Jeszcze lat dziesiatek siał złe i niezgode, aż w końcu arbp z Arles, kazał go uwięzić, a zwoławszy synod w Pizie w I135 r. skazał go na zamknięknięcie w klasztorze. Po jakimś czasie znowu się oswobodził i zaczał działać w w okolicach Albi i Tuluzy. S-ty Bernard mówi, że dzięki jego wpływowi "kościoły są wyludnione, lud bez kapłanów, kaplani bez należnego im szacunku i chrześcijanie bez Chrystusa." (Ep. 252). Papież Eugeniusz III poslał w te okolice legata swego kardynała Alberta z Ostyi, lecz więcej dokonał wpływ ś-go Bernarda w uspokojeniu ludu i pojednanie go z Kościołem. H. został skazany na wieczne wiezienie, † w 1148. Sekte jego najlepiej poznać można, tak jak i sekte Piotra Bruys'a z pism s-go Bernarda. (Por. S. Bernard. Ep. 252, Serm. 65 in Cant. n. 5; Basnage, Histoire de la religion des églises réf. I, 141; Hefele, C. G., 2 Aufl. V, 428).

Henryk Łotysz ks historyk, żył w XII w., napisal Kronikę Inflant od r. 1184 do 1226. Wydanie tej kroniki ukazało się we Frankfurcie i Lipsku w r. 1840; dokonał go Gruber. Krytyczne wydanie sporządzone zostało przez Hansena; umieszczono je w Scriptores re-rum Livonicarum. Samlung der wichtigsten Chroniken und Geschichtsdenkmale von Liv-E-th-und Kurland. Riga u. Leipzig 1848-53.

Henryk z Magdeburga ob. Henryk Tocke.

Henryk Mateusz, teolog angielski, neokonformista, ur. w Iscoyd (Flintschire) 18 paźdz. 1662 r., um. w Londynie 22 czerwca 1714. Pastor w Chester, następnie w Hackney, napisal An exposi-tion of the Old and New Testament, Wiliams, Memoirs of the life, character and writings of the reo. M Henry, 3 in 8 o, 1828; Walch, Biblioth. theologica, t. IV, str. 417; W. Ormes, Biblioth biblica, str. 230: Darling, Cyclopaedia bibliographica, 1440. X. H. P.

Henryk Monfort, biskup Tours 1070-1078, posel papieża Grzegorza VII, odznaczał sie czystościa obyczajów, obrotnościa w sprawach klnych, oraz zapatem w przeprowadzaniu dyscypliny klnej. Wysłany na sobór w Moguncyi, odczytał pismo apostolskie, nakazujące księżom, albo zachowanie celibatu, albo wyrzeczenie się kapłaństwa. To wywołało takie wzburzenie, że biskup z życiem zaledwie uciekać musiał. Powróciwszy do swojej dyecezyi, dużo tam cierpiał od stronników króla. Ksiaże Bawaryi Welff IV nadal biskupowi Henrykowi i hr. Ottonowi de Monfort pravo do utrzymywania wojska dla obrony dyecezyi. Bp ten tak dbały o stolicę Apost. i zasłużony Kościolowi, † 23 grudnia 1078 r. (Por. Eichhorn, Episc. Cur. 64 sqq; Harzheim, Concil. Germ. III, 172 sqq, Hefele, Conc.-Gesch. 2 Aufl. V, 52).

Henryk z Nördlingen, mistyk z XVI w' znany jest głównie z listów do Krysty ny i Malgorzaty Ebner (ob.), dwóch bo gobojnych niewiast, które mając objawienia, udzielały mu często rad zbawiennych i modliły się za niego. Był on poczatkowo ludowym kaznodzieją, prowadził też drogą doskonałości wiele stowarzyszeń zakonnych, których był przewodnikiem duchownym. W r, 1335 wyjechał do Awinjonu w celu załagodzenia sporu między papieżem Janem XXII a cesarzem Ludwikiem bawarskim, doszło bowiem do tego, że cesarz zakazał liczyć się z interdyktem rzuconym przez papieża, co wprawiało w wielki kłopot kaplanów, chcących pozostać wiernymi Klowi. Misya ta nie została uwieńczona pomyślnym skutkiem. H. udal się więc do Bazylei, tu bowiem interdykt był obserwowany i tu Tauler wyrobił mu miejsce przy szpitalu, gdzie ambona, na której miał kazania i konfesyonał oblężone były przez wiernych. Praca jego dala rezultaty zdumiewające, bo złagodził interdykt i odtad Komunja ś-ta była powszechnie udzielana. W r.

1349 jako wędrowny kaznodzieja udał się na misyę w czasie dżumy. Przetłumaczył na niemiecki objawienia Mechtyldy z Magdeburga. (Por. Strauch, Margaretha Ebner u. Heinrich v. Nordlingen, Ein Beitrag zur Gesch. der deutsch. Mystik, Freiburg i. B. und Tübingen 1882, str. XXXIX i nast.).

Henryk św. pustelnik, ur. ok. polowy w. X, ze znakomitej rodziny duńskiej. Mimo namów przyjaciół, by wstąpił w związki małżeńskie, poświęcił się całkowicie slużbie bożej, aby zaś latwiej mógł to wykonać, porzucił ojczyznę i udal się na wyspę Cocket, leżącą na północ od Anglii, i tu żył w ostrej pokucie, poszcząc codziennie o chlebie i wodzie; raz tylko na dobę przyjmował posiłek. Napastowany przez szatana i przez zlych ludzi, niedał sie odwieść niczem od służby bożej, przeciwnie tym więcej jaśniał cnotami cierpliwości, pokory i miłości. † w r. 1127 i został pochowany w kle N. M. P. w Tinmouth, obok grobu św. Oswina, krola i męczennika. Swieto 16 stycznia. (Por. Pétin, Dictionnaire hagiogr. Paris 1850, t. I, 4-to, k. 1315—16).

Henryk z Rebdorf, domniemany autor kroniki, odnalezionej w klasztorze Augustyanów w Rebdorfie pod Eichstättem, obejmujacej okres czasu 1295—1362, Jedno z ostatnich wydań tej kroniki wyszło 1868 r. w "Fontes rerum germanicarum" IV, 507, wyd. przez Böhmera i Hubera. Najgruntowniej jednak kry tycznie opracował te kronike dr. Alojzy Schulte w swem dziele Die sogenannte Chronik von Rebdorf (Münster 1879), dowodząc między innemi, że kronika ta składa się z dwóch części z których pierwsza jest dalszym ciągiem dzieła Flores temporum do 1343 r., napisanego 1347 r. przez nieznanego autora, druga zaś część (1343-1363) została napisana przez Henryka Głuchego, kapelana z Eichstättu. Ks. Fl. Kr.

Henryk Segusio. Hostiensis zwany, sławny kanonista XIII w. urodził się w Turyńskiej dyecezyi w Suza. Doktoryzował się w Bolonii, gdzie równie jak i w Paryżu wykładał prawo kanoniczne. Jako kapelan papie-ki w r. 1244 przeprowadził sprawy króla ang. Henryka III z Kurją; w r. 1250 został arbpem

Embrun, a następnie Urban VI mianosnego zbawienia i udoskonalenia druwał go krdłem i bpem Ostyi, skąd jego gich. Jego ksiażeczki pisane są najpięprzydomek, † w Lyonie w r. 1271. Z kniejszą prozą owego czasu. Denifie dzieł jego stynie wyczerpująca Lectura wydał wszystkie jego dzieła wszelkim in decretales Gregorii IX (1512 w Strasburgu i w Paryżu drukowana). H. znał równie dobrze prawo kanoniczne jak i rzymskie i nie był suchym teoretykiem, lecz rozumiał stosunki życiowe. (Por. Schulte, Gesch. d. Quellen und Literatur des canon, Rechts, II, 1877, 123-129).

Henryk Seuse (Suzo) blog, benedyktyn, poważniejszy z mistyków niemieckich, ur. się między 1295 a 1300 r. W 13 r. wstąpił do zakonu Bened. w Konstancyi, a od 18-go r. życia osiagnal już wysoki stopień doskonałości oddając się pokucie połączonej z wyrzeczeniem się wszelkich dóbr ziemskich. Dostąpil też łaski objawień, wizyj i ekstazy. Z natury łagodny, wyrobił w sobie dobroć bez granic dla drugich, a surowość wzgledem siebie. W r. 1348 w klasztorze Ulm, zebrał poszczególne swoje dzieła, † w r. 1365. Gdy w r. w czasie przebudowy klasztoru natrafiokino na jego trumnę, znaleziono zwioki nienaruszone. Podług Suriusa, który przetlumaczył jego autobiografję na laciński, był on "sanctissimus et plene apostolicus." Beatvfikacyi jego dokonal papież Grzegorz XVI, a święto jego przypada 2 marca. H. S. zawarł w t. zw. Exemplar cztery książeczki, które jako przewodnik dla pożądających doskonałości sa nieocenione. Pierwsza jest rodzajem autobiografi, poświeconej prowincyalowi Bartłomiejowi v. Bolzenheim i przejrzane przez niego.—Denifle poró-wnywa autora z postaciami Fra Anglico. Książka ta służyć ma dla tych, którzy dażą do doskonalości. Jest tam opis walk duszy, jej modłów, ćwiczeń pokutniczych, prób ciężkich w szkole cierpienia i szczęsliwy zwrot do Boga. 2 książeczka mówi o wiekuistej mądrości "najpiękniejszy owoc niemieckiej mistyki" (Denifle). 3 książeczka prawdy, głównie dla tych, którzy zbłądzili w nauce Chrystusowej; jest ona w formie dyalogu pomiędzy prawdą a uczniem. Nauka o istocie Boga, o trzech Osobach. 4 książeczka zawiera 11 listów ences. Paris, 8-o, t. II, str. 2189; ascetycznych. Seuze poświęcił całą swo- Hurter, Nomenclator liter, theol. Oenija wiedze i talenta wyłacznie dla wla- ponte 1899, 8-o, t. IV, k. 481). X. J. N.

wymaganiom krytyki odpowiadając, lecz dotąd 1 tylko tom się pojawil. (Por. Volkman, der Mystiker H. S., Duisberg 1869; Böhringer, Die deutschen Mystiker, Zürich 1877, 297 ff.; Preger, Gesch. d. deutschen Mystik, 1881).

Henryk Stero, Steron albo Steoro, z zakonu Benedyktynów, mnich opac-twa w Alteck albo Altaich w Niemczech, kapelan sławnego opata benedyktyńskiego Hermana z XIII w., następnie sam opat klasztoru w Metz. Przypisują mu jako też jego następcy w godnosci opata Albinowi kontynuacyę ważnego dla historyi Bawaryi, Austryi i Czech dzieła, napisanego przez wyżej wzmiankowanego Hermana opata p. t. Auctarium Ekkehardi, Annales ducum Bavariae, Catalogus abbatum altahensium, catalogus monachorum altahensium., de institutione monasterii altah. (741—1271) de rebus suis gestis (1247—1273), annales Hermani abbatis ab 1137 usque a. 1273," które jakoby doprowadzili do r. 1300; inni zaś zakonnicy do r. 1335. Nowsi krytycy zaprzeczają H-i autorstwa dalszego ciągu wzmiankowanych "Annales." (Por. Hurter, Nomenciator literarius theologiae. Oeniponte 1899, 8-o, t. IV, kol. 275). Kronikę tę wydrukowano u Frehera, Ecrivains d'Allemagne, t. I; u Canisius'a, Antiquae lectiones - w skróceniu; najlepsze wydanie w "Monumenta Germaniae" XVIII, 369–407 i u Boehmera, Fontes, t. II, 486–525; i po niemiecku w "Geschichtschreiber der deutschen Vorzeit," IX, fasc. 52, Berlin 1871. lin 1871. – Oprócz tego przypisują H-i część dzieła Annales s. s. Udalrici et Afrae augustenses ab an. 1106 -1334, a mianowicie od r. 1266-1300, choć również bezzasadnie. Częsć jednak tych roczników wyszła pod imieniem H-a. (Por. Freher, Script. Germ. I; Bellarmin, De Scriptor. eccles.; Richard et Giraud, Bibliothèque sacrée; Glaire, Dictionnaire univers. des SciTaboru, kronikarz fryzyjski, żył w XVI w., był profesem w klasztorze Kanoników regularnych na Taborze pod Sneek we Fryzyi. Napisal Historia ecclesiastica et civilis a Nativitate Jesu Christi usque ad an. 1508. (Por. Valére—André, Bibliotheca belgica; Paquot, Mémoires pour servir à l'histoire litter. des Pays-Bas, t. IV; La nouv. Biogr. génér.; Glaire, Dictionnaire des Sciences. t. I, str. 1006).

Henryk Tocke, kanonik w Magdeburgu i Brandeburgu, profesor teologii w Rostoku, kaznodzieja nadworny Elektora Fryderyka I, ur. się w 1390 r. w Bremie, studya odbył w Erfurcie, a w 1412 r. został Magister artium, później Bac-calaureus formatus. W sporze powstałym między arbpem Magdeburga, a obywatelami, z powodu ufortyfikowania miasta, jako legat wysłany na koncylium w Bazylei zastępował arbpa do jego przyjazdu. Użyto go później jako pośrednika z Czechami (Hefele, Conc. Gesch. VIII, 475). Występował przeciwko pielgrzymkom do Wilsnack, kwestyonując prawdziwość cudu z Krwią Chrystusowa. (Por. Wetz. u. Welt., Kirchenl. t. V, s. 1729—1734).

Henryk z Tolnis, Tolvis, albo Tonlias, karmelita w Mechlinie, bp. w Rosano (Dalmacya) w r. 1400, sufragan w Cambrai i w Liége od r. 1401-10; † w Utrechcie w r. 1420. (Por. Arenbergh w "Biogr. Belg." 1886, IX, str. 209-10; Villiers de, Bibl. Carmel. 1752, II, str. 922).

Henryk z Toul, archidyakon z Verdun, bp w Liège, + w r. 1076. (Por. Ceillier, Hist. des auteurs. 1757, XXI, str. 49-51: Hist. litt. de France. 1747, VIII, 352-5. Chevalier, Répertoire des sources histor, 1905).

Henryk z Treviso błog., ur. w Bolzano, w Tyrolu, z pobożnych lecz ubo-gich rodzieów, którzy zamiast majątku dali synowi głęboką wiarę i gorącą po-Dla latwiejszego znalezienia zarobku H. udał się do Treviso. Gorliwość i sumienność w pracy przy nieustannem zjednoczeniu z Bogiem i duch pokuty wyróżniały św. młodzieńca z pośród jego towarzyszów pracy. Nie umie-jąc czytać, uczęszczał tem pilniej na

Henryk Taboryta (Thaborita) albo z nauki i kazania; słuchał codziennie mszy św., codziennie się spowiadał i często komunikował. Jaśniał szczególniej cnota pokory; na szyderstwa i obelgi z powodu swej pobożności doznawane od innych, odpowiadał błogosławieństwem i modlitwa, a jego dobroć i uprzeimość jednały mu serca wszystkich. Gdy z powodu starości pracować już nie mógł, dano mu kat z miłosierdza i utrzymywał się z jałmużny. † dnia 10 czerwca 1315 r. Na wiadomość o jego zgonie cale miasto bieglo do ubogiej izdebki, by go zobaczyć. Wtedy to miało miejsce wiele cudów, dokonanych za wstawieniem się Świetego. Cuda te sprawdzone przez trzech notaryuszów, przysłanych z ramienia magistratu, są najzupełniej wiarogodne. Włosi nazywaja św. H-a Rigo, wyraz zdrobniały od Arrigo (zepsute łacińskie Henric u s). Święto 10 czerwca. (Por. Pétin, Dictionnaire hagiographique. Paris 1850, 4-o, t. I, k. 1316—17).

X. J. N.

Henryk z Upsali św., męczennik, ur. w Anglii w początkach X1I w., głosił ewangelię ludom północy, wraz z krdlem Mikołajem Breakspear, legatem St. Aplskiej, który później został pżem pod imieniem Adryana IV. H. zostawszy arbpem w r. 1148 i urzadziwszy dyecezyę wzorowo, oddał się z gorliwością pracy aplskiej nad nawróceniem Szwecyi, w czem dopomagał mu skutecznie św. król Eryk. Ten ostatni zdobywszy Finlandye w r. 1154, postał do niej misyonarzy, a na ich czele arcbpa Upsali. Św. arcbp padł ofiarą swej gorliwości i został w r. 1157 ukamienowany. Cześć odbieral jako apostol Finlandyi i jako meczennik do XVI w. W tym to czasie heretycy zburzyli grób Świętego, a szczątki jego rozrzucili. Święto 19 stycznia. (Por. Pétin, Dictionnaire hagiographique. Paris 1850, 4-o, t. I. k. 1316; Acta SS. Jan II, 249-50; wyd. 3-cie 613-614; Benzelius, Monumenta vetera ecclesiae Sueogoticae. I. Upsaliae. 1709, str. 33-37; Script. rerum Suecic. II. 332-35; Biblioteca hagiogr. latina. Bruxellis 1899, 8-o, t. I, str. 569). X. J. N.

Henryk z Zütphen, wielbiony przez Lutrajako męczennik reformacyi, ur. się w r. 1488 w Niderlandach i wstapił w Dordrechcie do Augustyanów. Odbył studya szej połowy XVI w. Ur. w Nalinnes w nowym uniwersytecie w Witenberdze. i przybył jako przeor do Dordrechtu. Z poczatkiem ruchu luterskiego, zdaje sie być czynnym; w 1520 bawi u saskiego elektora, potem pod Melanchtonem otrzymuje licencyat i w klasztorze Antwerpskim studyuje nowa nauke. Jako heretyka wtrącają go do więzienia i ma być odwieziony do Brukselli, gdy lud go oswabadza. Jako kaznodzieja zostaje wysłany do Meldorf pod Dytmarem. Trwa to krótko, bo lud niechetny jego wierze, bez procesu pali go na stosie 11 grudnia 1524. Bliższe szczegóły opisuje Luter w historvi meczenników reformacyi. Wzniesiono mu pomnik w r. 1830 na miejscu jego śmierci. (Por. C. H. von Herwerden, Hetaandenken, van Hendrich van Zütphen, Groningen 1840, 2. druk 1864; E. J. Trip, Heinrich von Zütphen, in der Historisch-theologischen Zeitschrift. 1869).

Henschen Godfryd, bolandysta, ur' 21. I. 1601 w Venray † 11. IX. 1681 w Antwerpii. Straciwszy wcześnie ojca, został wychowany bogobojnie przez matke i starsza siostre. W r. 1619 wstapił do Jezuitów i dokończywszy, po odbyciu nowicyatu, swego wykształcenia wykładał w różnych gimnazyach Flandryi łaciny i greckiego, przygotowując sie jednocześnie na misyonarza. Od r. 1635 został współpracownikiem Bollanda, który podówczas rozpoczał swe pomnikowe wydawnictwo. Poza inicyatywa Bollanda, H. właściwie był duszą tego wydawnictwa, nadając mu wskazany przez siebie charakter, oparty na badaniach naukowych, pod wzgledem historycznym i chronologicznym. Tylko pierwsze 4 dni stycznia opracował Bolland podług własnego planu. Bol. powierzył H-i opracowanie życia Swietych Grecyi, Francyi i Włoch, pozostawiajac dla siebie Swietych Hiszpanii, Niemiec, Anglii i Irlandyi. W r. 1643 wyszedł styczeń, wkrótce potem luty i marzec, 1675 r. kwiecień, 1677 maj, a 1681 przygotowawszy do druku czerwiec, H. umarł. Uczeń i towarzysz pracy H-a poświęcił mu w 7 tomie (mies. maj "Acta Sanctorum") serdeczne wspomnienie, podnosząc jego niezwykłe Ks. Fl. Kr. zalety.

Henten Jan, Dominikanin belgijski, egzegeta katolicki z końca XV i pierw-

(dyec. Liège), H-n wstapil do Hieronimitów w Paryżu (podług in. zdania — w Portugalii), jednak w Lowanium prze-szedł do zakonu kaznodziejskiego św. Dominika, w 1551 r. otrzymał doktorat z teologii; był w zakonie "Regens generalis," "Definitor provincialis." Jaśniał ścisłem zachowaniem reguly, cichościa, przytem posiadał wybitną zna-jomość języków; † 1566 r. w Lowanium. Idac w myśl soboru Trydenckiego stanowiacego, aby Wulgata "Ut quam emendatissime imprimatur," H-n podejmuje prace krytyczne i daje szereg wydań dotyczących poprawionej Wulgaty: Biblia latina ad Vetustissima exemplaria recens castigata (Lovanii, 1547 i in. wydania). H-n użył około 20 dawnych manuskryptów, pracował sumiennie, przez co nie mało się przyczynił do poprawienia Wulgaty. (Por. Calmet, Praef. w "Bibl. Sacra;" Ungarelli, Historia Vulgatae Bibliorum editionis, § 17; Kaulen, Gesch. der Vulgata, 429). Nadto H-n przelożył z greckiego Euthymii Zigabeni, Commentaria in 4 evangl. (ib., 1544); z hiszp. na łacinę dał przekład Alphonsi Madriliensis Librum de vera Deo serviendi methodo z dodatkiem Speculum illustrium personarum; nowe wydanie: Oecumenii Enarrationes in Acta Apost. (Lov. et Antv., 1541) i Arethae Explicatio Apocalypseos, nadto napisał komentarze na Pismo św., dotad niewydrukowane. (Por. J. Foppens, Biblioth. Belgica, II, 657; Quétif et Echard, Scriptores Ord. Praed. II, 195...; W. W. t. V, k. 1781—1782; Hurter, Nomenclator litt. theologiae cath., Oeniponte, 1892, t. I. p. 22; Buchberger, Kirchliches Handlexikon, München, t. I, 1907, k. 1916).

X. C. S.

Heortologia = od wyrazu heorte, świeto: wyjaśnienie i wytłumaczenie świat kościelnych; zwykle H. opracowywana jest jako część liturgiki, niekiedy jednak oddzielnie od niej; jak to czynia w ślad za Thommasin'im (Traitė des Festes de l'église 2 tom. Traités historiques, Paryż, 1683); Binterim (Die vorzüglichsten Denkwürdigkeiten der christ.-kath. Kirche, VI, 1829), Dippel (Kirchenjahr, 6 tom. i Register

1889-94); Guéranger (L'année liturgique, 15 tom. Paryž 1851-1901, przetl. na niemiecki 1874-1902) i Kellner (Heortologie, 1903); H. Kościoła Wschodniego: Nilles (Kalendarium manuale utriusque ecclesiae orient. et occident., 2 tom., 1896); H. Kościoła protestanckiego: Straus (Das evangel. Kirchenjahr, 1750) i Heinrich (Das Kirchenjahr, 1860). (Por. Kirchliches Handlewicon, Dr. M. Buchberger).

Heppe Henryk Ludwik, teolog protestancki, ur. w r. 1820 w Ka-sel, był od r. 1850 profesorem teologii w Marburgu. † w r. 1879. Pracował szczególnie nad historya reformacyi. Napisal Geschichte des deutschen Protestan-tismus. Marburg 1846—59; 2 wyd. 1865-66. Dogmatik des deutschen Protestantismus. des XVI Jahrhunderts. Gotha 1857, 3 vol.; Die confessionelle Entwickelung der altprotestantischen Kirche Deutschlands. burg 1854; Geschichte der quietistischen Mystik in der kathol. Kirche. 1875; Geschichte des Pietismus und der Mystik in der reformierten Kirche. Leipzig 1899, i inne. (Pcr. S. Orgelbr., Encykl. powsz. 1900, t. VI, str. 630).

Heracleon, gnostyk ze szkoly Walentyna, którego okoliczności życia bliżej nie są znane.—Starożytni pisarze wspominają o nim tylko, że był uczniem, czy też przyjacielem Walentyna. Również o nauce jego posiadamy bardzo skąpe wiadomości. Ireneusz (Adv. haer. 2, 4, 1) i Teodoret (Haeret, fab. 1, 8) ograniczają się na przytoczeniu jego imienia, Hipolit wspomina o nim, jako o przedstawicielu włoskiego kierunku szkoly Walentyna, która przypisywała Chrystusowi Panu ciało psychiczne, podczas gdy wschodnie szkoły Walentyna przyznawały Zbawicielowi ciało duchowe (pneumatyczne). Z urywków pism Herakleona, jakie spotykamy w dzielach innych gnostyków i pisarzy kościelnych nie możemy wysnuc całego systemu jego nauki, ale zaledwie pewien zarys, z którego dowiadujemy się, że Herakleon nie odnosił się nieprzyjaźnie względem St. Testamentu. Podczas gdy uważał proroctwa za dźwiek, Jana Chrzciciela

styanizmu. Stosownie do tego demiurg, którego on widzi w osobie "królika" (Jan. 4, 46 i nst.) nie jest istotą sprzeciwiajaca sie Bogu; stworzył on (demiurg), chociaż nieświadomie pod wyższym kierownictwem wyższy porządek rzeczy. Dusza, która odeń pochodzi, jest sama w sobie śmiertelna; może jednak ona nabyć nieśmiertelność, czyli przemienić sie w ducha. Ludzkość dzieli się na trzy klasy: na dzieci Boga, t. j. pneumatyków, dzieci dyabla, czyli chylików i psychików, czyli zwykłych ludzi, którzy miedzy tamtemi dwiema klasami zajmują miejsce pośrednie. Dla klasy najniższej odkupienie nie ma znaczenia, tylko dwie pierwsze klasy nadają się dlań. Zbawiciel łączy się z Jezusem nie przy chrzcie, ale rodzi się on jako człowiek. Jego cierpienia stanowia składową część dziela odkupienia. (Por. Neander, Genet. Entwicklung der gnost. Systeme, 1818; Hilgenfeld, Ke-tzergeschichte des Urchristenthums, 1884). X. A. Kw.

Heraida św. męczenniczka w Aleksandryi, wyróżniała się z pośród słuchaczów Orygenesa, który dopuszczał do swej szkoły osoby obojej płci. Była ona wtedy katechumenką, ale, wedle wyrazenia Orygenesa, otrzymała chrzest ognia, to jest została żywcem spalona za wiarę, w r. 210, za panowania Sewera. Świeto 4 marca i 28 czerwca. (Por. Pétin, Dictionnaire hagiographique. Paris 1850, 4-0, t. I, k. 1321).

Heraklas, uczeń Ocygenesa i pomocnik jego w szkole Aleksandryjskiej, mąż pełny w rzeczach Bożych i w naukach bardzo uczony (Euseb. Hist. E. VI, 15). Między 231—232 r. objął całą szkołę Aleksandryjską, po śmierci Demetriusza bpa Aleksandryi zostaje obrany biskupem tegoż miasta (ib. c. 26). Rządził kościołem lat 16 i umarł około r. 247.

nie możemy wysnuc całego systemu jego nauki, ale zaledwie pewien zarys, z którego dowiadujemy się, że Herakleon sie odnosił się nieprzyjaźnie względem St. Testamentu. Podczas gdy uważał proroctwa za dźwięk, Jana Chrzciciela żył Fokasa, obległ Konstantynopol, zwycięproroctwa za dźwięk, Jana Chrzciciela żył Fokasa, i przez lud został obwołany za głos, Zbawiciela jako słowo, uznaje cesarzem. 610 r. Sergjusz patryarcha on stopniowy rozwój Objawienia. Juda-

ze swa siostrzenica Martyna; temu związ- Herard arcybiskup z Tours, od r. 855, śni wszystkie niepowodzenia H-a. Prowadził szcześliwe wojny z Chozroasem, królem Persów, którego w dwukrotnej wojnie pokonal, ostatecznie (626), Oswabadza Jerozolime i sam niesie (628 r.) uroczyście drzewo krzyża S-go do grobu Pańskiego. W wojnie z Mahometem, Abubekrem i Omarem (629, 632, 637) stracił Syrye i Palestyne. Pod koniec życia zajmował się sporami religijnymi. Za rada biskupów azyatyckich w celu pozyskania monofizytów nakazał używania formuly, że w Chrystusie jest jedna wola bosko-ludzka. Za zgoda Sergiusza arcybiskupa konstantynopolitańskiego w 622 wydał dekret do biskupów, nakazujący formułę: "mia energeia" jedna wola. Sofronjusz, późniejszy patryarcha jerozolimski wystapił energicznie przeciwko nowemu bledowi. H. w 639 roku wydaje dekret Ecthesis, w którym wyłożył cała nauke monoteletów. Chciał zniewolić wszystkich poddanych do tej nauki, lecz smierć (641 r.) przeszkodziła zamiarowi. (Hefele, Concil. t. III. C. Cantu, Storia universale, tom 7-8.; Damberger, Synchron Gesch. t. I i II). X. B. S.

Herakliusz św., żołnierz i meczennik w Sebaście w Armenii. Poniósł śmierć męczeńską wraz z 39 innymi żołnierzami w r. 320, za prześladowania Licynjusza cesarza. Cesarz wydał edykt, nakazujacy oddawać cześć bogom; wole cesarska mieli naprzód wypełnić żołnierze wraz ze swymi wodzami. Czterdziestu żołnierzy odmówiło złożenia bałwochwalczej czci bożkom. Oskarżeni o apostazve skazani zostali na śmierć przez zanurzenie w stawie ścietym lodem pod Sebasta. Jeden z żolnierzy zwyciężony cierpieniem sprzeniewierzył się Chrystusowi, lecz zastąpił go inny ze straży, przeznaczonej dla pilnowania męczenników, zachecony do meczeństwa cudownem widzeniem. Tym sposobem spełniło się pragnienie, by wszyscy 40 otrzymali wieniec męczeński. Nazajutrz zabrano ciała męczenników na wozy i spalono, a prochy wrzucono do rzeki. Część relikwij tych bohaterów dało sie uratować; złożono je w Cezarei. Swięto 10 marca. (Por. Pétin, Dict. hagiogr. 4-0, t. I, k. 1519). X. J. N.

kowi kazirodczemu przypisują współcze- jeden ze znakomitszych biskupów swego czasu; odznaczał sie nauką, cnotami i 1 gorliwością. Ułożył przepisy dla swego kleru (capitula episcopalia, capitularia) i ogłosił je na synodzie 858 r. Zalecił, aby każdy proboszcz założył u siebie szkólke parafialną. Capitularia owe dziela sie na 140 artykutów, których treść stanowia przepisy moralności i karności kościelnej. Znajdują się w zbiorze synodów Sirmonda w Kapitularzach Baluzyusza. Herard. + ok. 870 r.

> Herbart Jan Fryderyk, filozof niemiecki, ur. d. 4 maja r. 1776 w Oldenburgu. Wykształcenie początkowe pobierał w domu, a następnie w gimnazyum w Oldenburgu i jeszcze przed jego ukończeniem zapoznał się z zasadami filozofii Chrystyana Wolffa i Kanta. W r. 1794 wstapił na uniwersytet w Jena, gdzie słuchał wykładów Fichte'go. W 1797 r. H. został nauczycielem domowym w Szwajcaryi, i od tego czasu datuje się początek jego studyów nad pedagogika, nad która gorliwie pracował. Podczas swego pobytu w Szwajcarvi wszedł w stosunki osobiste z Pestalozzim. Od r. 1800 zamieszkiwał w Bremie, w 1803 habilitował się w Ge-tyndzie, gdzie niebawem zaczął wykła-dać filozofię i pedagogikę. W r. 1805 został tam profesorem nadzwyczajnym, a w r. 1809 profesorem zwyczajnym w Królewcu, po ustąpieuiu Kruga, który na tej katedrze był bezpośrednim następca Kanta. W r. 1833 wrócił jako profesor zwyczajny do Getyngi i umarł na tem stanowisku d. 14 sierpnia r. 1841. Dziela H-a wydat w 12 tomach G. Hartenstein, (Lipsk-1850-52; wyd. 2 w 13 tom, Hamburg, 1883—93). Od r. 1882 prowadzi kompletne wydanie dzieł H-a K. Kerbach. Z pomiędzy pism tych ważniejsze: Pestalozzi's Idee eines ABC, Getynga 1802; De platonici systematis fundamento com-mentatio ib. 1805; Hauptpunkte der Metaphysik, 1806; Hauptp. der Logik, 1808; Allgemeine praktische Philosophie, 1808; Theoriae de attractione elementorum principia methaphusica, Królewiec 1812; Lehrhuch zur Einleitung in die Philosophie, 1813; Lehrbuch der Psychologie 1815; Ue-

digkeit Mathematik auf Psychologie als Wissenschaft, neu begründet auf Erfahrung, Metaphysik und Matematik, 1824-25; Allg. Metaphysik, 1828—29; Analytische Beleuchtung des Naturrechles und der Moral, Getynga 1836; Psychol. Untersuchun. gen, 1839-40. Filozofia podług H-a, jest naukowem opracowaniem po ęć powszechnych umysłu ludzkiego, dzieli sie ona na logikę, metafizykę i estetykę. Przedmiotem logiki jest doprowadzenie pojęć do jasności i wyraźności, metafizyki, prostowanie pojęć, dostarczanych nam przez doświadczenie, estetyki -uzupełnienie pojęć, przez ocenianie ich wartości. Filozofia H-a opiera się na zasadach Eleatów, Platona i Leibuitza. Oto krótkie jej streszczenie. Jedynie możliwą podstawą wiedzy o rzeczywistości jest czucie (sensatio). Wiedza nasza ogranicza się tylko do formy rzeczy i ich stosunków, nie dając nam bynajmniej poznać samych rzeczy, pomiędzy któremi te stosunki zachodzą. Pojęcie powszechne, logiczne (logicum universale) według H-a niema żednej rzeczywistości i żadnej wartości dla wiedzy filozoficznej.

Wiedza filozoficzna ma tylko na celu wyszukiwanie i sprostowywanie błędów powstałych w wyobrażeniach, nabytych z doświadczenia. Do tego zmierzaja badania metafizyki droga sceptycyzmu. Każdy początkujący filozof powinien być, zdaniem H-a, sceptykiem, alc też każdy sceptyk, jako taki, jest początku jącym filozofem, W sceptycyzmie nie można pozostawać, lecz przezeń dażyć do wiedzy. Metafizykę dzieli H. na metodologie (systematica), która uczy w jaki sposób należy prostować i przeo-brażać pojęcia przez wyszukiwanie pojęć dopelniających, ontologie, która traktuje o bycie, synechologie, która tłumaczy rzeczy stale (continuum) i eidologię, która traktuje o zjawiskach i o odpowiednich im wyobrażeniach. To są naturze i psychologia. Według H-a istnieje byt rzeczywisty i jest czemś pozytywnym, absolutnym, prostym, t. j.

ber die Möglichkeit und Nothwen- H. przypuszczeniem tak zwanych pojedynczych substancyj reałów (reale), przez co zbliża się do nauki Leibnitza o monadach i do starożytnych atomistów. Rzecz, przedstawiająca się nam z różnemi cechami jest tylko zbiorem wielu pojedynczych substancy, monad czyli realów.

Rozróżnianie substancyi i przypadków (accidens), w zwykłem znaczeniu brane, uważa za błędne; żaden bowiem z pierwotnych realów, w sobie uważany nie jest substancya rzeczy; jeżeli reały mają być podstawa pewnych zjawisk, muszą być w związku z innymi reałami i właśnie to skupienie pewnych realow stanowi rzecz jakąś. Że zaś wyobrażamy sobie substancye, to ztad pochodzi, iż w owym zbiorze realów jeden real zajmuje takie stanowisko, iż wszystkie inne w nim, jakby promienie w środko-wym punkcie się jednoczą. Real, sam w sobie uważany, jest niezmienny, ponieważ jest absolutny, niezłomny, i dla tego real nie może być przyczyną zmiany innego realu. Przemiana jest tylko w zbiorze reałów jakiejś rzeczy, i powstaje z działalności zachowawczej reałów przeciwko wszelkim możliwym naruszeniom. Każdy real stara sie utrzymać w swej całości przeciwko wszelkim naruszeniom z zewnatrz pochodzacym i to jest jedyna jego działalność. Na podstawie tych zasad outologicznych H, stara sie w synechologii objaśnić istote materyi. Ponieważ realy sa istotami niezlożonemi, moglyby się wzajemnie przenikać, ale działalność zachowawcza każdego realu oddziaływa przeciwko wzajemnej przenikliwości. Tym sposobem powstaje między nimi pewien rodzaj przyciagania i odpychania (attractio et repulsio), o ile wnikanie jednego realu w drugi można nazwać przyciaganiem, a przeszkadzanie temu wnikaniu odpychaniem. Gdy sily przyciągania i odpychania są zrównoważone, wskutek polaczenia odpowiednich realów, powstaje materya, atom, massa. Ale ta mategłówne części podziału H a metafizyki rya nie jest ciągłą (continua), ponieważ ogólnej, z nią łączy się jeszcze nauka o jako summa istot prostych z powodu zrównoważonego stosunku sił przyciagania i odpychania tylko wydaje sie przestrzenną (continua).—Dla tego przestrzeń niezłożonym, i nie rozciągłym w czasie i czas nie są czemś rzeczywistem, ale i przestrzeni, ani też wielkością ciąglą. przedmiotowem złudzeniem, ponieważ re-Kwestyę bytu rzeczywistego rozwiązuje aly istniejąc w skupieniu wydają sie jako rozciągle w czasie i przestrzeni. W stem czemś innem od mego rozumu i swojej eidologii i psychologii H. uczy, od mojej żądzy. Wspólne to wszakże że dusza ludzka jest centralnym re- działanie rozumu i żądzy jest rzeczywiałem, jest istotą absolutną, niezlożoną, niezniszczalną. Dusza nie jest formą ciala, bo każdy real ma własny pierwiastek życia i niema czynności przecho-Dusza mieszka tylko w ciele; siedliskiem jej jest mózg. Zamieszkiwaniu jej w ciele pośredniczy system nerwowy. Dusza, mówi H. niema żadnych władz ani usposobień; działalność jej, jak každego realu, polega na samozachowaniu siebie; samozachowania sie duszy są jej wyobrażeniami. Proces poznawania jest następujący: gdy zmysły odbierają jakieś wrażenie, to ruch ten, za pośrednictwem nerwów, dostaje się do mózgu, wówczas usiłują wniknąć w dusze realy, które w najbliższem jej znajduja sie otoczeniu, dusza temu opiera sie w celu samozachowania się; akty samozazachowania się duszy są jej wyobrażeniami. Wyobrażenia jednorodne, albo tegoż samego gatunku łączą się z sobą w jedno wyobrażenie; wyobrażenia przeciwne hamuja sie wzajemnie. Wyobrażenia słabsze doznaja większego hamowania. W razie zetknięcia się więcej niż dwóch wyobrażeń, możliwem jest, że wyobrażenie najslabsze, obciążone jest więcej, niż znieść może jego nateżenie; zupełnie wiec znika ze świadomości, ale przy sprzyjających okolicznościach znowu może do niej powrócić. Granicę, przy której natężenie wyobrażenia równa się zeru, nazywa H. progiem świado-mości. Wszyskie stany uczuciowe wyprowadza H. z wyobrażeń, mianowicie z ich starcia sie. Wyobrażenie, gdy znika ze świadomości i staje się uczuciem, przemienia się tem samem w dążenie do świadomości i nazywa się pożądaniem. Jeżeli to dążenie uczucia dochodzi do takiego napięcia, iż osiąga mniejszy lub wiekszy skutek, wówczas uczucie staje się żądzą, która jeżeli łączy się z nadzieją, że może wystąpić, jako panujące obecnie wyobrażenie, podnosi się do właściwej woli. Z tego okazuje się, co sądzić należy podług H. o wol- tości. Dobro moralne polega na harnej woli. Nasza świadomość siebie rodzi w nas złudzenie, iż w działaniu zostajemy jakby w środku pomiędzy rozumem a żądzą, i że od nas zależy zde-cydować się na jedną lub na drugą mającej na celu załatwienie sporu i unistronę. Jest to złudzenie, bo ja nie je- kanie go na przyszłość. W ogóle bio-

ście swobodne; skoro bowiem mój rozum i moja żądza nie są czemś różnem odemnie, przeto decvzya stad wynikajaca nie jest obca, ale moja własna, wybieramy zatem własną samodzielnościa, a przeto H. uznaje tylko wolność od przymusu (libertas a coactione). Z natury duszy, jako niezłożonej wynika jej dalsze trwanie po śmierci. Dusza ma własny pierwiastek życia, i na ciało niema żadnego wpływu pozytywnego, raczej tylko wpływ negatywny, i dlatego dusza może żyć bez ciała, a wyobrażenia du-szy ożywią się i będą uświadomione w całej jasności po rozłączeniu się duszy od ciała.

Pojecie Boga wywodzi Herbart z celowości panującej we wszechświecie. Za punkt wyjścia swej argumentacyi bierze H. celowe ukształtowania wyższych organizmów, które wskazują na wpływ rozumu Bożego, który nie stworzył istot prostych, reałów, ponieważ są one pozycyą absolutną, lecz ułożył wzajemne ich do siebie stosunki. wszakże nie jest w stanie określić bliżej istoty l'oga, bo to należy do wiary. Wierzymy w Boga wszechmogacego, wszechwiedzacego, najmedrszego, najwyższej dobroci i sprawiedliwości. Przyznajemy Bogu osobowość, bo tego wymaga potrzeba religijna, inaczej niezaspokojona, chociaż tych własności teoretycznie nie możemy uzasadnić. Teoretycznie u-ważane określenia te są antropomorficznemi, lecz ze stanowiska wiary antroproformizm ten jest nieunikniony.

Estetyka H-a ma podwójne zadanie: 1-o stawiać wzory, do których ma się odnosić wszystko, co się podobać lub niepodobać winno i 2-o podawać wskazówki, jak dany materyal uformować w podobającą się calość. Estetyka dzieli się na szereg nauk; do szeregu tych nauk zalicza się urabianie samego siebie i zowie się etyką albo nauką moralności. Podstawe etyki stanowi idea moralnej warmonii pomiędzy aktami woli a sądami podmiotu o ich wartości; jest cnotą uważaną jako ideał, a zarazem wolnością moralną. Prawo wypływa z umowy,

pozbawiony zasady, niefilozoficzny empiryzm (choć H. nazwał swój system realizmem) bez zdolności rozwoju; jedyna jego zasługa jest reakcya przeciwko czysto idealistycznemu kierunkowi nowożytnej filozofii niemieckiej. Hegliści upatrują w H-1e dalszy ciąg kantyzmu, bo myśl Kanta, że świat jest tylko zjawiskiem, jest jedną z głównych mysli filozofii H-a i że doświadczenie uważa jako jedyne źródło poznania; ale H. różni -ię od K a, gdyż odrzuca jego  $krytyk\varrho$ , którą uważa za chimeryczną i niemożliwą.

H. wskrzesza system monad Leibnitza, chociaż monady według H-a nie mają życia i sil wewnętrznych, ale są mechaniczne i tym sposobem przypomina raczej dawny atomizm, a nie dyna-mizm. System H-a fizyczno-matematyczny jest bezdusznym mechanizmem t. j. mechanicznem łaczeniem wyobrażeń. Ponadto bładzi H. uważając władze duszy, a w szczególności wolną wolę, jako prosty wynik wyobrazeń, gdyż tem samem obala zasadę wolnej woli i moralności; stosując zaś wywody matematyczne do psychologii, poddaje życie duchowe mechanizmowi. W ogólności w systemie H a jest zarodek materyalizmu a przynajmniej monizmu. Szkola H-a ma licznych zwolenników, do których zaliczają się: Allihn, Ballauf, Bobrik, Brzoska, Drobisch, Hartenstein, Hendewerk, Hostinsky, Kayserling, Kern, Kramarz, Lott, Mager, Miquel, Nahlowche, Rein, Resl Röhr, Siebeck, Spitta, Stoy, L. Strümpell, Tepe, Thillo, Tante, Unterholzner, Vogt, Willmann, Witt-stein, Ziller, Zimmermann. (Por. E. Blanc, Histoire de la Philosophie. Paris, 1896, t. III, str. 301 n. 803-806; Dr. J. Kachnik, Historia Philosophiae, Olomucii, 1896, str. 77; P. J. Leander, Ueber H-s philosophischen Standpunkt, Luns, 1865; F. A. Lange, Grundlegung der matematischen Psychologie H. 10, Berlin, 1865; A. Paoli, La filosofia practica, Torino, 1873; A. Rosiński, hritik der Beweisgründe des H schen Realismus für die Subjectivität des Wahrnehmungsinhaltes, Leipzig, 1887; G. F. Stout, The Herbatian Psychology, Mind, 1888; F.

rąc, herbarcyanizm należy uważać, jako lage von H-s praktischer Philoso phie, Anrick, 1892; Mauxion, La métaphysique de H. et la critique de Kant, Paris, 1895).

> Herbelot Bartłomiej d', oryentalista francuski, ur. w r. 1625, był profesorem jezyka syryjskiego w "Collége de France," † w r. 1695. Napisal: Biblio. thèque orientale, ou Dictionnaire universel contenant tous ce qui fait connaitre les peuples etc. Paris 1697, in fol. (dzieło pośmiertne); Maëstricht 1776, in fol.; wyd. skrócone dla młodzieży Halle 1785, 4 vol. in 8-o. (Por. Journal des Savants. 1696; Richard et Giraud, Bibliothèque; Glaire, Diction-naire univers. des Sciences. 8-0, t. I, str. 1010).

> Herber Karol Jan, doktór filozofii i teologii, ur. w r. 1788, był profesorem historyi klnej, egzegezy i języków wschodnich w akademi wrocławskiej, † w r. 1826. Napisal Silesiae sacrae origines, adnexae sunt tabulae chronologicae in annales historiae dioecesanae, Lipsiae 1821, 4-to; Statistik des Bis-thums Breslau. Breslau 1826; De versione latina vulgata ex conc. trid. decreto etc. Tamże 1815.

Herbert Adelajda, nauczycielka, ur. w Amiens 1794 r., od dzieciństwa okazywała niezwykłe zdolności do nauk i wysoką a gruntowną pobożność i wielka wiarę. Pierwszym jej nauczycielem był ks. Thibaud; w 13 roku z latwością tłusky, Olawski, Ostermann, Preiss, Rei- maczyła Liwiusza. Oddana na pensyonat utrzymywany przez zakonnice Serca Jezusowego w Amiens, miała gorące pragnienie zostania na zawsze wśród swych wychowawczyń; lecz obowiązki względem rodziców skłoniły ją do opuszczenia domu, do którego sercem całem przylgnela. Aby módz dopomagać rodzicom, przyjęła obowiązki wychowawczyni w jednym bogatym domu francuskim, i wraz z rodziną tą udała się do Anglii Powróciwszy do Francyi w r. 1841 zestała nauczycielką, prowadząc od r. 1850 własny zakład naukowy, którym kierowała z niezwykłem poświęceniem i wytrawną znajomością serc młodocianych. Oprócz tego H. założyła instytucye dobroczynna dla staruszków malżonków p. t. "Oeuvre des vieux ménages." † w Ballauf, Die Psychologische Grund- w r. 1862. Z jej pism religijno-pedagogicznych zasługują na uwagę: L'ange smierci autora 1653 i 1670 w Amsterdu sanctuaire ou Réflexions et Prières pour aider a entendre la messe. Paris 1850, in 18 o; Espérance ou livre du jeune âge. Amiens: Souvenirs ou Lectures religieuses pour tous les âges. Tamze, 2 vol. in 12-o; Le Bon Ange des jeunes communiants ou Suite d'entrétiens pour disposer les enfants à la prem. communion. Tamże 1859, 18-o; Entrétiens jamiliers d'une mère avec ses enfants touchant les saintes Ecritures. Paris 1862, in 12, in 12, i inne (Por. Glaire, Dictionnaire univers. des Sciences ecclésiast. Paris 1868, t. I, str. 1010).

X. J. N.

Herbert, Edward lord of Cherbury, ur. 1581 w Montgomery, um. 20 sierpnia 1648 w Londynie, filozof angielski, należący do obozu, usiłującego wytworzyć religie naturalna, oparta nie na Objawieniu, lecz na naturze ludzkiej. Jest zatem Herbert poprzednikiem późniejszego deizmu. Wszelkie poznanie, według H-a, ostatecznie polega na wrodzonych pojęciach i zasadach. Najwyższa forma prawdziwości jest powszechna zgoda. Najważniejsza treścia tego poznania są religijne i etyczne prawdy podstawowe, a tych jest 5. 1-0) Istnie-nie Bytu Najwyższego; 2-0) Obowiązek składania Mu czci, 3-0) a to przez cnote i pobożność, 4-o) przeblaganie za przekroczenia przez żal, 5-o) Bóg nagradza i karze nas. To są powszechnie obowiązujące zasady religii naturalnej; wszystko, co po nadto zawiera w sobie religia pozytywna jest wymysłem ludzkiem, a zatem nieobowiązującem. Zasady te maja być według H a właściwym sprawdzianem w roztrzyganiu sporów religionych. – Obok filozofii H, jako członek izby lordów, uprawiał politykę i należał do opozycyi liberalnej. Pisma jego: Tractatus de veritate prout distinguitur a revelatione, a verisimili, a possibili, et a falso, Paryż 1624, 2 wyd. popraw. Londyn 1633; De causis er rorum, una cum tractatu de religione laici et appendice ad sacerdotes, nec non quibusdam poematibus (razem z De veritate w Londvnie 1635, a osobno w 1656); De religione gentilium eorumque apud eos causis (częściowo wydane (część I) w 1645, w całości po w Krakowie i tu przyjęł święcenia ka-

damie); napisal też swoja autobiografie. wydawaną wielokrotnie, ostatnio pod redakeya S. L. Lde p. t. The autobiography of E. Lord Herbert of Cherbury with introductions, notes appendices and continuation of the life. Pisali o H-e: Direks (1888); Eh. de Rémusant (Paryż); Gütter (1897).

X. HP.

Herbert John Roger, malarz angielski, ur. w r. 1810 w Maldon. Z początku malował przeważnie portrety, aby zarobić na życie, później wystawił kilka płócien, które daly poznać jego talent artystyczny; wzorował się przeważnie na mistrzach włoskich i wpływ ich jest widoczny w jego pracach. Około r. 1837 H. przyjał wraz z rodzina katolicyzm. W r. 1842 został przyjęty do Akademii królewskiej. Wkrótce potem wystawił duży obraz o charakterze wysoce reli-gijnym "Wprowadzenie Chrystyanizmu do Brytanii." Odtąd zaczyna się cały szereg obrazów treści religijnej, z których celniejsze: "Chrystus i samarytanka" (1843), "Św Grzegorz uczący dziatwę śpiewu w Rzymie" (1858), "Św. Jan przed Herodem" (1848); wreszcie cykl tematów biblijnych, zdobiących sa-lę nowego parlamentu w Londynie. W r. 1846 H. został członkiem tytularnym akademii królewskiej, a w r. 1869 korespondentem Instytutu. † w r. 1890 w Londynie. (Por. Vapereau, Dictionnaire univ. des Contem. 1893, 4-o. str. 785). X. J. N.

Herberth, benedyktyn niemiecki, ur. w r. 1741, był profesorem filozofii w Fuldzie. Napisał Elementa logicae ecclecticae. 1773; Elementa metaphysicae. 1776.

Herbert Benedykt, jezuita polski, pisarz religijny, teolog polemista z XVI w. Ur. w Nowem Mieście (pod Prze-myślem) w 1531 r. z rodziców ubogich Zieleniewiczów (czy Zielińskich) przezwał się potem H-em i jako taki znany w naszych dziejach i literaturze. Nauki odbył w Akademi Jagiellońskiej i tu otrzymał stopień magistra "artium," w 1550 r. rozpoczął uczyć języków starożytnych w szkole gimnaz. we Lwowie. W 1553 r. został kierownikiem szkoły

na dworze arcybpa przebywającą, pisał dz. Comptus... (1559); Arithmetica linearis (1560). Już w 1561 r. uczy H-t w kollegium Akademii wymowy i zostaje doktorem. Lecz w 1562 r przechodzi do Poznania i z wielką chlubą uczy w szkole Lubrańskiego; jest też rektorem. Bp. Konarski za to mianuje H-a kanonikiem poznańskim. W 1566 r. H. wydał: Nauka prawego chrześcijanina... jest to katechizm dobrą polszczyzną pisany. W 1567 r. w Kolonii wydrukował: Horarum canonicarum rationarium cum D. Augustini sententiis de Eucharistia explicatis. Błędy braci czeskich zbijał w Confutatio picarditarum haereticorum (Crac. 1567) i po polsku Chrześcijańska porządna odpowiedź na tę Confessyję... (Krak., 1567). Różnowiercy odpisali mu przez Jakóba Niemojewskiego w dz. Odpowiedź na książki B. Herbesta... (Krak., 1579). H-t odpisal im w dz. Prodromus, przesłaniec albo goniec naprzeciwko odpowiedzi... (Krak. 1571). W 1571 r. H-t wstapił do Jezuitów, nowicyat odbył w Rzymie, był w kolegium w Brunsberdze, w Szwecyi (1574-1576), był spowiednikiem królowej Katarzyny Jagiellonki, pracował tu dla sprawy Kościola. (Por. X. Jan Badeni, Studya i Szkice, Kraków, 1898, t. II, str. 270 i nast.). Prze-szedłszy na Ruś H t rozwinął prace apostolską, nawrócił z kalwinizmu wybitnych ówczesnych panów, wiele szlachty; lud uczył, pocieszał, pisał: Wiary Kościoła rzymskiego wywody.. dla Rusi nawrócenia pisane, Krak. 1586 (przedruk. 1728, 1738). Do końca życia jaśniał pokora, umartwieniem, pracowitością; † swiętobliwie 1593 r. w Jaroslawiu). (Por. De Backer. Biblioth. des Ecriv. de la Comp. de J. t. III; Hurter, Nomenclator theologiae, Oeniponte, 1892, t. I, p. 73-74; X. Nowodworski, Encykl. kości., t. VII, str. X. C. S.

Herbest Jan, pisarz polski z XVI w. H-t Jan był bratem słynnego Jezuity

płańskie. Arcbp. gniezn. Jan Przeręb- się pisał. Nauki odbył w Krakowie, ski wezwał H-a do swej rezydencyi w przyjął święcenia kapłańskie; pracował, Skierniewicach. H-st uczył tu młodzież jak jego brat Benedykt w Poznaniu w szkole Lubrańskiego, wreszcie był kanonikiem i kaznodzieją lwowskim (podług Starowolskieho) i tu † 1601. H-t wydał po polsku znakomiy... Commonito-rium Wincentego z Lerynu p. t. Książki Wincentego Francuza o dawności i szerokości wiary chrześcijańskiej... nowo na polski język przełożone (1563 r.), wydał: Opisanie i wykład Mszy św. (Krak., 1566); nadto jako nauczyciel retoryki opracował i wydal: Rhetorica ex omnibus M. T. Ciceronis rhetoricis verbis collecta (Crac., 1566) i tegoż dzielka: Rhetoricae compendium... 1567. (Por. Poëmata varia in funere Rev. D. Joannis Herbest, Canonici..., Leop., 1601; Dykcyonarz biograficzno - historyczny... Warszawa, 1844, t. I. str. 523, mylnie go czyni spowiednikiem Katarzyny Jagiellonki; urząd ten sprawował brat jego, Benedykt H.t, Jezuita (ob.) W. E. I., t. XXVII—XXVIII, str. 797).

> Herbinius Jan, pedagog protestancki, ur. w r. 1633 w Byczynie na Szląsku. Po ukończeniu nauk w Witemberdze, został w r. 1661 rektorem założonej przez siebie szkoly w Wołowie (Szlask); zalożył też szkole w Bojanowie w Wielkopolsce; był rektorem niemieckiej szkoły w Sztokholmie, od r. 1672 kazno-dzieją w Wilnie, w r. 1674 w Warsza-wie, † w r. 1676 w Grudziądzu. Napisal m. i. De statu ecclesiarum augconf. in Polonia. 1670; Religiosae Kijoviensis Cryptae etc. Jenae 1675; Powszechne nauki i wiary chrześcijańskiej wyznania; Katechizm mniejszy i Katechizacya Turecka. Sztokholni 1672. Pisma H-a wyszły w zbiorowem wydaniu w Gdańsku w r. 1675. (Por. S. Orgelbranda, Encykl. powszechna. 1900, 4-o, t. VI, str. 639).

## Herborn ob. Ferber Mikolai.

Herbst Ferdynand Ignacy, konwertyta, teolog katolicki, pisarz religijny ludowy niemiecki XIX w. Ur. 1798 w Meuselwitz (w Sachsen-Altenburg) z ro-Benedykta H-a (ob. art. Herbest dziców protestanckich, H-t uczył się Benedykt), pochodził zatem z No- teologii protestanckiej w Lipsku, Jenie i wego Miasta (pod Przemyślem) i tak Erlangen; w 1832 r. wrócił na łono Kła

katolickiego, został w 1834 r. kaplanem, tem, cnotami towarzyszkiemi, w chorosłużył sprawie Kła piórem i posługiwaniem kaplańskiem, zniósł szykany rodziny, nawet wydziedziczenie i został wierny naszej wierze św. Jakiś czas w Freising uczył filozofii, lecz już 1835 r. pracuje na parafii w Monachium. W 1834—1844 r. redaguje w Augsburgu gazete "Sion," pasterzuje też w Gie-sing, w Au, † 1863 r. w Monachium. H-t wydał: Bibl. christl. Denker (2 t., 1830 -1832); Die Kirche und ihre Ge gner in den letzten drei Jahrhunderten, eine katolisch-christliche Bekentnisschri/t (1833); Antwort auf das Sendschreiben eines Protestanten über die Kirche und ihre Geg. ner.; Kath. Exempelbuch (1 cz., 1839; 3 wyd.-1847): Christenlehre in Beispielen (2 cz. 1844) i inne. Autobiografie skreślił H-t w dz. Aus dem Leben eines Priesters (1842). Knoll, Dr. F. J. Hervst ein Lebensbild; 1863; Reusch, Allg. deutsche Biogr., 12, 48; Zeller, Licht- und Lebensbi/der, 1882, 73–78; Hurter, Nomenclator theologiae catholicae, Oeniponte, 1895, t. III, k. 950; Buchberger, Kirchliches Handlexikon, München, t. I, 1997, k. 1919).

Herbst Jan Jerzy, uczony kapłan niemiecki, egzegeta XIX w. Ur. 1787 w Rottweil (ks. Wirtemberskie), H-t wstapił do Benedyktynów w Schwarzwald (1805 r.), lecz 1806 r. po zamkięciu klasztoru, opuścił go i kształcił się w uniw. we Fryburgu (Badeńskim). Pod kierunkiem znakomitego biblisty Huga, H-t studyował języki wschodnie i nauki biblijne. W 1811 r. H-t wstepuje do seminaryum duchownego w Meersburgu, w roku 1812 otrzymuje święcenia kaplańskie. W tym też roku zostaje nauczycielem jezyków wschodnich w uniw. w Ellwangen, a w 1814 r. zostaje też profesorem egzegezy St. Test. Wraz z przeniesieniem uniw. z Ellwangen do Tubingi, H-t przechodzi do tego miasta (1817 r.) i dalej pracuje na katedrze profesorskiej, uczy nauk biblijnych, historyi Kościola, teologii pasterskiej. Od r. 1832 jako nadbibliotekarz uniwersytetu zajmuje się skrzętnie urządzeniem i powiększeniem biblioteki, †1836 r. w

bie spokojem i cierpliwościa, iście chijańską. Jako profesor zyskal sympatye uczniów i kolegów. Zalecała go wybitna erudycya, znajomość literatur starożytaej i nowszej i gleboka wiedza specyalistycz Napisal: Observationes quaedam Pentateuchi quatuor librorum posteriorum auctore et editore (Gamund., 1817); artykuly i rozprawy w Tübinger Theolog. Quartalschr. (Wylicza je Hurter, Nomenclator theol., 1895, t. III, k. 795). Wreszcie przygotowywał do druku dz.: Historisch-kritische Einleitung in die h. Schriften des A. B.; dzielo to wykończył i wydał jego uczeń Welte (Freib. Breisg., 1841—1844, t. 4. in 8-0). (Por. Necrolog... Tüb. Theol. Quartalschrift, 1836, 767...; Rückgaber, Gesch. der Frei- und Reichstadt Rottweil, 1835; W. W. t. V, k. 1791-1792; Hurter, dz. cyt.; Buchberger, Kirchliches Handlexikon, München, t. l, 1807, k, 1919— 1920). X. C. S.

Herburt Jan z Fulsztyna, dziejopis i prawnik polski, żyjący za czasów Zyg-Oprócz Kroniki i munta Augusta. Statutów i przywilejów Koronnych napisał także m. i. dzielo dogmatycznopolemiczne p. t. Głównych o wierze artykułów po polsku i po łacinie pisanych Xięgi I. Kraków 1568. (Por. Chodynicki, Dykeyonarz uczonych polakow. Lwów 1833, 8-o, t. I; Wiszniewski, Hist. lit. polsk. Krakow. 1857, 8 o, t. IX, str. 51).

Herburt Mamert ks., pralat scholastyk katedry wileńskiej, napisał Wyjątek z dziejów dobroczynności roku III to jest 1822... jednego artykułu pod tytułem: "Czytanie z oyców świętych a osobliwie greko katolickiego Kościoła." Wilno 1823, 4-a; O Smilanskim parafialnym kościele. Tamże 1856, 8-a; Cantionale ecclesiasticum complectens ea, quae in ecclesiis per Poloniam etc. decantari solent. Ed. nova. Tamże 1882, 8 o. (Por. Estreicher, Bibliografia polska XIX stulecia. Kraków 1907, 4-a, t. II, str. 114).

Herburt Walenty bp. Frzemyski, pochodził ze sławnej rodziny Herbacthów z Fulsztyna, studya odbywał pod kierunkiem akademika krakowskiego Szy-Tubindze. H-t jaśniał życiem pracowi- mona Maryckiego, dokończył je we

ściom różnowierców w r. 1569 na sejmie lubelskim. Wezwany do Trydentu na sobor w r. 1562 udal się tam w charakterze posła Zygmunta Augusta, i zjednał sobie powszechny szacunek. Wysoko był ceniony przez Horacyusza i nuncvusza Commendoni'ego. Wskutek starań Zofii Odroważowny księż. Ostrogskiej założył w Jarosławiu kolegium jezuickie. † w r. 1572 na Szląsku, gdy wracal z Wloch, dokąd jeździł w sprawach soborowych. Pochowany na cmentarzu kła parafialnego w Fulsztynie za wielkim oltarzem. Według Starowolskiego był znakomitym mówca. Wyszla z druku jego mowa miana do Ojców soboru p. t. Oratio ad patres concilii (Por. Pawłowski, Praemislia sacra. także Zagrzeb). Cracoviae 1869, 8.0, str. 284 i nast.: Vitae episcoporum Premisliensium Viennae 1844, 8-o, str. 83 i nast.; sius, Opera. t. II, str. 245).

Hercogowina i Bośnia, prowincye oddane przez kongres Berliński 18,8 w zarząd Austryi, liczą 1,568,022 mieszk., z tych 333,306 katol., 673,861 prawosł., 548,818 mahometan, 8,208 żydów i 3,809 różnych. Cały kraj stanowi pro-wincyę klną Vrhbosna, z rezydencyą

Włoszech. W r. 1544 został kanoni- mi od Knstpola i wraz z nim przeważkiem krakowskim, a w 1560 bpem prze- nie wpadły w schyzmę. Katolicy zale-myskim. Gorliwy o zbawienie swych żeli kolejno od arbstw Spolato, Raguza, owieczek, mężnie stawiał czoło napa- Colocsa. Od r. 1141 spotykamy "series ściom różnowierców w r. 1569 na sej- epporum Bosnensium." W tym czasie zagnieździła się w H. B. sekta Bogomiłów, która przetrwała do XV w. walcząc zapamiętale z katolikami. Pko sekcie najmężniej i najskuteczniej występowali Franciszkanie, od r. zaś 1216 i Domini-kanie. Zdobycie Bośni przez Muhameda II, bylo ciężkim ciosem dla katolicyzmu; prześladowanie podszczuwane przez prawosławnych dosiegło swego szczytu w XVII i XVIII, skutkiem czego ostatecznie przeszło 20.000 katolików musialo schronić się do Węgier. W r. 1735 Stolica aplska ustanowiła dla Bośni i Herc. wikaryat aplski, od r. 1881 wreszcie Leon XIII ustanowił hierarchie boru p. t. Oratio ad patres concilii klna. (Por. Monum. hist. Slavon. me-Tridentini, typis Birchmanianis. 1565. rid. XXIII [Acta Bosnae eccl.] ob.

Herczan-Harras Franciszek (v. Her-Pelczar, Zarys dziejów kaznodz, zan, Hrzan, Hrezan) hrabia ur. 1753 r. Kraków 1896, 8-o, t. II, str. 103; Ho- w Pradze. Ksztalcił się u Jezuitów w Pradze, później w kollegium św. Apolinarego w Rzymie. W 24 r. życia zostaje kanonikiem wrocławskim, wkrótce poslem od Maryi Teresy do dworu Parmeńskiego; sprawującym interesa duchowne przy dworze rzymskim (1775), kardynalem kaplanem (1780), biskupem Steinamangierskim na Wegrzech, ministrem pelnomocnym dworu wiedeńskiego przy papieżu. Umarl 1804 w Wiedniu, arbpią Serajewo i sufraganiami Banja- pochowany w Steinmanger. Monarchiluka, Trebinia i Mostar. W ogóle po- sta z przekonania, oddany duszą Józesiada H. 152 parafii i ok. 200 kłów za- fowi II i jego ministrowi Kaunitzowi, wiadywanych przeważnie przez Franci- dwulicową polityką przy dworze Rzymszkanów. Z innych zakonów są dwa skim przyczynił się bardzo do wzrostu domy Jezuitów, Siostry Miłosierdzia, józefinizmu w Austryi. W listach, któ-Siostry od Przenajdroższej Krwi, Siostry re pozostawił oświadcza, że nad wszystmiłości Bożej, Służki Dzieciątka Jezus. kie godności i dostojeństwa wyżej sta-Do rozkwitu katolicyzmu wielce się wia szczęście należenia do poddanych przyczynił 1-szy arbp Serajewa od r. Jego Cesarskiej Mości. Jako dyplomata 1881 Dr. Józef Stadler. Prawosławni zmieniał postępowanie, względnie do okomają 4 bpstwa, a mianowicie Serajewo liczności. Innym był za Józefa II, gdy (arbstwo), Mostar (egzarchat), Dolnia popierał józefinizm, innym za Leopolda Tuzla (arbstwo i egzarchat) i od r. 1900 II, kiedy był obrońcą czystości wiary. Banjałuka. Wprowadzenie Chijaństwa Utytułowany i obdarzony orderami, był sięga czasów rzymskich, lecz zostało przez jednocześnie pogardzany przez swych Hunnów doszczętnie wytępione. Hera- cesarzów dla swego serwilizmu. Jako kliusz i Bazyli I wysłali tam misyona- biskup odznaczał się pracą, gorliwością rzy, przez co H. i B. stały się zależne- w nauczaniu, miłosierdziem względem

tekę, czem dowiódł, że ofiarowywał swe usługi nie dla korzyści materyalnych.

Herder - nazwisko księgarzy katolickich niemieckich: 1-o) Bartłomiej H-r, ur. 1774 r. w Rottweil, w 1801 r. założył księgarnie, słynną do dziś dnia jako "Herdersche Verlagshand-lung" w Meersburgu (nad jeziorem Bodeńskim). W 1809 r. przeniesiono ja do Konstancyi, a w 1810 do Fryburga Badeńskiego (ob. art. Fryburg Badeński). H-r rozpoczynał od wydawnictw teologicznych i pedagogicznych; od 1813 r. uzyskal poparcie rzadu austryjackiego i dał wiele artystycznych wydawnictw; † 1839 r. we Fryburgu Badeńskim. 2-o) Karol Rafal H-r, (ur. 1816; † 1865 r.) i 3-0) Benja-min H-r (ur. 1818; † 1888 r.), syno-nowie poprzedniego (Nr. 1-0) prowadzili po śmierci ojca firmę ksiegarska, zwłaszcza Benjamin H.r uczynił ją księ. garnia wydawnictw katolickich, za jego staraniem firma wydaje takie monumentalne dziela, jak W. W. (Kirchenle-xikon), dzieła Hefelego, wydawnictwa Gorres · Gesellschaft, zbiorowe wydawnictwa Theolog. Bibliotek; Asketische Bibliothek; Bibl. der kath. Pädagogik i in. Nadto wydaje czasopisma: Stimmen aus Maria-Laach od r. 1871; z dodatkami Ergänzungsheften; Die kath. Missionen od 1873 r.; Litt. Rundschau od 1880 r. przeniesione z Aachen; Hist. Jahrb. der Görres-Gesellschaft -od r. 1880 r. Röm. Quartalschrift od 1987 r.: Biblische Studien od 1895 r.; Biblische Zeitschrift od 1903 r.; Strassb. theol. Studien od 1892 r.; i wiele innych. W ostatnich latach wydaje dzieła hiszpańskie i angielskie. Księgarnia ta posiada filie w Karlsruhe, Strassburgu, St. Louis, Monachium, w Wiedniu. Co rok wydaje około 200 książek. Firma wydawnicza Herdera drukuje też bibliograficzne wiadomości o swych wydawnictwach. Dala Katalog der Herderschen Verlagshandlung zu Freiburg im Breisgau 1801—1895. Jako uzupełnienie katalogu od r. I896 wychodzily 2 razy na rok Mitteilungen der Herderschen Verlangshandlung (w maju i październiku). Od 1906 r. no-filozoficzne oparł na poglą-zamieniono je na *Literarische Nach*-dach pietystycznych religijnych. Chry-

ubogich. Zostawił skromną tylko biblio- richten, wychodzące 3 razy do roku. Dział bibliograficzny bardzo tu rozszerzono. Oprócz dzieł własnych, firma ogłasza nowości z literatury niemieckiej, łacińskiej, francuskiej, angielskiej, wło-skiej i hiszpańskiej. (Por. Hutter, Bartholomaeus Herder, 1880; Herders Konversations-Lexikon, 3 Aufl., IV Band, Freiburg im Breisgau, 1905, k. 365-366).

> Herder Jan Gottfried, teolog protestancki, filozof i pisarz niemiecki z XVIII i początków XIX w. Ur. się z ubogich rodziców w 1744 r. w Mohrungen (w Wschodnich Prusach), nauki początkowo odbywał w mieście rodzinnem, przejeżdżający chirurg wojskowy rosyjski zachęcał H-a do nauki medycyny; H-r udal sie do Królewca, lecz operacye chirurgiczne były zbyt przykre dla jego natury nerwowej, to też porzucił medycyne i poczał studyować teologie protestancką; w tym czasie poddał się filozoficznym wpływom Kanta i Lilienthala, a potem Hamanna. W 1764 r. zo-staje H-r nauczycielem szkoły w Rydze, predykantem i sekretarzem loży masońskiej. W 1766 r. objął zarząd luterskiej szkoły przy Peterskirche w Petersburgu. W 1769 r. udal się H r w podróż do Kopenhagi, Nantes i Paryża; po Francyi i Włoszech podróżował jako towarzysz ks. Holstein-Oldenburskiego. W Strassburgu leczył sie jakiś czas na oczy i tu poznał Göthego (1770 r.). W r. 1771 powołano H-a na predykanta i superintendenta do Bückeburga. Zapraszano H-a do Giessen i do Getyngi na profesora kaznodzieję uniwersyteckiego, lecz w 1776 r. zdecydował się, za namową Göthego, na przyjecie urzędu kaznodziei i generalnego superintendenta w Weimarze. Odbył podróż do Włoch (1788-1789 r.), towarzysząc ks. Amelii, zresztą przebywał w Weimarze, sprawując godności konsystorskie i tu † 1803 r. H-r był człowiekiem dobrego serca, wrażliwy na piękno, w pracy wytrwały. W stosun-kach z dworem zachował usposobienie demokratyczne, jako duchowny protestancki ściśle przestrzegał obowiązków stanu; choć w pismach przebija jego liberalizm. Poglady swe teologicz-

go; chodzi w religii—podług H-a, o ży- dera i najnowsza bibliografia) cie z Bogiem, jako Ojcem; dogmaty-to tormuly filozofów, z duchem Ewangelii niezgodne. W tym duchu napisał swe Von der Gabe der Sprachen am 1 Pfingstfeste (1794); Von der Auferstehung als Glaube, Geschichte und Lehre (1794); Vom Erlöser der Menschen... (1796); Von Gottes Sohn... (1797); Vom Geist. Christent. (1798) i in.—Ciekawe są poglądy H-a na filozozofie dziejów, które w dz. Auch eine Philos. d. Geschichte zur Bildung der Menschheit (1774); Ideen zur Philosophie der Geschichte der Menschheit (1784-1791) - po polsku: Pomysły do filozofii dziejów rodzaju ludzkiego, tłum. p. J. By-chowca (Wilno, 1838, 3 t.) i in. W poglądach tych H-r tłumaczy religię chrzską po racyonalistowsku. Rozwój ludzkości i dążenie do idealu przeprowadzono naturalistycznie; człowiek-jest to wytwór natury; prawa natury immanentne, podług których rozwój ludzkości się dokonywał nazywa H-r "Opatrznością," mówi o Bogu, o religii, o duchu, lecz poza materyalistyczny naturalizm! nie wychodzi. "Pomysły" swe przeprowadził do średniowiecza; znać jednak, iż protestantyzm uważa za najwyższą formę rozwoju religijnego. Poglądy H-a miały wielki wpływ na współczesnych historyków, literatów, nawet nie językoznawców.-Jako poeta, H-r zaslużył się literaturze ojczystej, zbierał pieśni, podania ludowe i je wydał. O poezyi biblijnej nieraz w swych dzielach pisywał. Zbiorowe wydanie pism H-a w 45 tomach wyszło 1805-1820; w 60 t. 1827-1830; w 32 t. wydanie Suphana krytyczne w 1877-1899 r.; Ausgew. Werke wyd. Suphan, 5 t., 1884-1901; Philos. Bibl. t. 115 dal jego pisma filoz. i histor. Horst Stephan, 1906 r. (Por. W. W. t. V, k. 1792—1805 i tam dana obfita literature dawna i nowa o Herderze; nadto R. Wielandt, Herders Theorie von der Relig.... 1904; O. Baumgarten, Herders Lebenswerk, 1905; H. Stephan, Herder in Bückeburg und seine Bedeutung für die Kirchengesch., 1905; L. Bauer. art. u Buchbergera, Kirchliches Handlexikon, München, 1907, t. I, k. 1920-

styanizm brał z punktu sentymentalne- 1921-dobre streszczenie poglądów Her-

Herdt Jan de ks., kanonik mechliński, znany liturgista i moralista, † w r. 1883. Napisal cenne dzieło liturgiczne Sacrae liturgiae praxis juxta ritum romanum etc. Lovanii 1851, 3 vol. in 8-0; 1902, wyd. 10. (Por. Bund, Catalogus auctorum. Rothomagi 1900, 8-o, str. 77; Hurter, Nomenclator. 1895, 8-o, t. III, str. 1480).

Herem klatwa ob. Anathema.

Herezya (hajresis, Wul. haeresis), etymol. oznacza "czynność zaborczą = brać" np. zabierać miasto; w tem znaczeniu spotykamy u klasyków np. u Herodota, IV, 1, Tucydidesa, II, 58. Zwykle jednak wyraz ten używa się w znaczeniu przenośnem: "wybór, przekładanie, pierwszeństwo, skłonność, specyalne upodobanie," "przyznawanie pierwszeństwa pewnej doktrynie, opinii, stronnictwu," skąd: "szkoła filozoficzna, literacka lub polityczna." Septuaginta i księgi deuteronomiczne posługują się słowem H. w znaczeniu wyżej podanem (Lev. XXII, 18; I Mach. VIII, 30). Józef Flawiusz wprowadza nowe znaczenie dla tego wyrazu, które jednak jest rozszerzonem pojęciem słowa H. używanem przez klasyków, a mianowicie: "sekta religijna," chociaż ta "sekta religijna" u Józefa nie zawiera w sobie pojęcia czegoś zlego, godnego potepie-nia (Antiquit. jud. XIII, V, 9; Bell. jud. II. 8). W tem ostatniem miejscu trzy sekty, na które dzielili się współcześni Józefowi, faryzeusze, saduceusze i esseńczycy, nazywają się herezyami (hajrésejs), a ich adepci — heretykami (hajretistaj). Wyraz herezya używany przez Józefa, w zastosowaniu do spraw religijnych, odpowiada określeniu Atheneasza (Quaest. 38 de Parab.) herezyi jako "chwytanie jakichści szczególnych zdań i przywiązywanie się do nich," albo określeniu Diogenesa L. (I, 19) "herezya nazywamy fakt poddania się pewnej opinii." Według Filona he-rezya to już raczej sama doktryna, a nie akt umysłu pddawania się jej. Określenie ostatnie zbliża nas do znaczenia, w jakim słowo "herezya" używa się

w N. Testam. W N. Test. spotykamy je herezyami zatracenia, ponieważ, nie się 9 razy z wyrazem "hajresis;" (Act. V, 17; XV, 5; XXIV, 5, I4; XXVI, 5; XXVIII, 22; 1 Cor. XI, 19; Gal. V, 20; 2 Petr. II, 1); cztery razy jest przetłomaczone na łacinę "haeresis:" (Act. V, 17; XV, 5; XXIV, 14; Cor. XI, 19,-I). Sw. Łukasz w Aktach używa słowa "herezya" w znaczeniu stronnictwa religijnego; jak Józef, lecz już z odcieniem czegoś niedobrego, co sie szczególniej ujawnia w tych miejscach, gdzie Wulgata zachowuje w tlumaczeniu wyraz "haeresis:" Act. V, I7 (Saduceusze): Act. XV, 5 (Faryzeusze); Act XXIV, 5. - 2. Sw. Pawel w liscie I Cor. XI, 10 mówi o "rozerwaniach (schismata, scissurae) niezgodach panujących w kościele korynckim: "Boć muszą być i kacerstwa (haereres, hajrésejs): aby i którzy sa doświadczeni, stali się jawni pomiędzy wami." Komentatorowie greccy jak: św. Chryzostom (Hom. XXVII in Cor. XI, 19), Theodoret (Comment., in Cor.) Theophylakt (In Cor.) nie robia tutaj różnicy pomiedzy schismata i hajrésejs; sa to dla nich synonimy. Później dopiero wyrabia sie jezyk kościelny i rozlacza te dwa pojecia, jak np. św. Augustyn (Cont Cresconium Donatistam, II, 7) nazywa herezyę "zastarzałą schizmą" albo "skażoną doktryna" (Tertul. De praescript. haeret. 6). — Sw. Pawel w liscie ad Gal. (V, 20) pomiędzy szesnastoma "uczynkami ciała" wylicza: "rozterki (dissensiones, dihostasia)" i "kacerstwa (sectae, hajré-sejs)." Te herezye nie są to w znaczeniu etymologii klasycznej rzeczy obojętne, lecz godne potępienia; zestawiając zaś pojęcie "rozterki" i "kacerstwa" widzimy, że te ostatnie mają znaczenie czegoś gorszego niż pierwsze, jest to rozerwanie glębokie jedności nauki, a nie przechodnie, jak rozterki, jest to, co św. Aug. nazywa schisma (rozterka) zakorzeniona. 3. Sw. Piotr w liście (II Petr. II, 1) pisze: "Lecz byli i falszywi prorocy między ludem, jako i między wami będą kłamliwi nauczyciele, którzy wprowadzą odszczepieństwa (sectas, hajresejs), i zapra się tego Pana, który je kupil, przywodząc na się prędkie zginienie." Co to takiego te sekty, te herezye, o których mówi Apostol? - a) To cos takiego, o czem nie może mówić pienia, nie zas ten, który ma wątpliwo-Apostoł bez uczucia zgrozy. Nazywa ści, a chciałby ich niemieć i wierzyc) o

zadawalniajac się zgubą swych autorów, gubią jeszcze dusze innych. - b) Zasadzają się one na falszywej nauce, ponieważ są one głoszone przez tych, którzy uzurpują sobie prawo nauczania. c) Wreszcie prowadzą one do zaparcia się Zbawiciela, słowem lub czynem. Jeżeli nie przeczą wyraźnie bóstwu Chrystusa, zaprzeczają go, odrzucając środki zbawienia, jakie nam zostawił Zbawiciel, albo zrywają jedność, konieczny warunek w Kościele Chrystusowym. - Herezya zatem w ksiegach N. T. uważana jest jako zło wielkie, rozrywające jednosć wiary, sprzeczne z ideą jednej i pra-wdziwej nauki Chrystusa; — tak też za-patrywano się na herezyę i za taką ją miano przez wszystkie wieki trwania Kościoła. Od wieku dwunastego poczeto nazywać herezyę kacerstwem (niemieckie Ketzerei), najprawdopodobniej od sł. kataros (czysty), tak bowiem nazywali siebie heretycy w odróżnieniu od katolików. Herezya przedmiotowo pojmowana, jest to nauka sprzeczna z nauka objawiona, podmiotowo rozpatrywana jest to bład rozmyślny przeciwko wierze objawionej u tego, który jest chrześci-janinem. Jeżeli ktoś głosi naukę sprzeczną z wiarą objawioną, lecz nie wie, że błądzi, taki człowiek nie jest heretykiem w ścisłem znaczeniu tego słowa, czyli formalnym heretykiem, lecz tylko materyalnym, i żadnym karom podlegać może. W pojęciu herezyi formalnej dwie rzeczy się zawierają: 1·0) błąd ze strony rozumu, przeciwny nauce Kościoła, przedstawionej jako zasada wiary. Wystarcza tutaj zaprzeczenie choćby jednej prawdy wiary; 2-o) Upór ze strony woli, t. j. gdy kto wie, że jego twierdzenie sprzeciwia się nauce Kościoła, swój jednak sąd przekłada nad orzeczenie Kościoła i jemu się poddać nie chce, bez względu na powody, z jakich to czyni. Pamiętać należy, że przez wyraz "nauka Kościola" rozumiemy to wszystko, co się tyczy nauki objawionej. Do natury uporu wcale nie należy, czy ktoś broni swego zdania zaciekle, zawzięcie, czy też wcale nie broni, ponieważ istotę herezyi stanowi trwanie w poznanym blędzie. Powątpiewający rozmyślnie (t. j. zgadzający się na powątpienia, nie zaś ten, który ma wątpliwoHerezya, t. j. rozmyślne bledne zdanie, sprzeczne z nauką objawioną, gdy nie jest na zewnatrz ujawnione, nazywa się herezyą wewnętrzną, ujawnione zaś bądź słowem, badź czynem-jest herezyą zewnetrzna. Ta ostatnia, gdy jest znana tylko kilku osobom, nazywa się tajemną (occulta), gdy zaś wie o niej wiele dzieci bedą wychowywane po katolicku osób, jest publiczną (publica). Samo i że strona akatolicka nie będzie prze-przez się rozumie się, że heretyk same- szkadzała katolickiej w spełnianiu obogo siebie wyłącza z Kościoła Chrystusowego, ponieważ nie chce wierzyć tak, jak Chrystus nauczał, stad też stusznie władza kościelna uważa za wyłączonych z Kościola heretyków, czyli ekskomunikowanych, i nie tylko ich, lecz i wierzących im w kwestyach błędnej nauki; przyjmujących u siebie heretyków jako heretyków, nie zaś jako gości, znajomych; sprzujających heretykom, t. j. dającym im w pomoc w celu szerzenia herezyi, i broniących heretyków, jako heretyków, Wszystkich wyżej wymienionych od ekskomuniki może uwolnić tylko papież (speciali modo reservata). Oprócz tego heretyk pozbawiony wzgardę religię wystawiało; 3-o) jeżeliby jest pogrzebu kościelnego. Kto nie z przestawanie z heretykiem czyniło go powodu herezyi, lecz z innej racyi zuchwalszym i w błędzie bardziej zacięwpadł w ekskomunikę i przez rok cały nie stara sie o uwolnienie od niej, ten ściąga na siebie tę karę, jakiej podlega heretyk. Duchowni heretycy karani są nadto złożeniem z wszelkiego urzędu i beneficyum kościelnego, a nawet degradacya. Heretyk niezdolny jest do otrzymania jakiegokolwiek urzedu duchownego lub beneficyum. Heretycy, im sprzyjający i przyjmujący, ich synowie i wnucy (jeżeli zaś to jest kobieta tylko synowie) nie moga być dopuszczeni do święceń kaplańskich (irregularitas); podobnież do święćeń nie moga być dopuszczeni ci, którzy świadomie, bez potrzeby, przyjęli chrzest od heretyka. Od wszystkich tych kar uwolnić może Kościół (Ob. Cenzury kościelne). Kary te są cieżkie, bo występek nadzwyczaj ciężki i Kościól bronić się musi, by snadź skarb nauki objawionej nie był każony przez ludzi złej woli. Heretyk powracający na lono Kościoła powinien uprzednio złożyć wyznanie wiary. Jeżeli zachodzi watpliwość, co do ważności chrzeić jednak powtórnie dla tego mate- pewną umiarkowaną karę (Ob. w tej

prawdzie wiary, przez Kościół określo-nej, staje się winnym herezyi formalnej, ochrzczony, niewolno. Małżeństwa zawarte pomiedzy heretykami Kościół uznaje za ważne, jak również i malżeństwa pomiedzy katolikami i heretykami, chociaż uważa je za niedozwolone bez uprzedniej zgody kościelnej, i ta nastąpi dopiero wtedy, gdy strony, wstępujące związki malżeńskie przyrzekną, że szkadzała katolickiej w spełnianiu obo-wiązków religijnych. Za heretyków żywych wolno ofiarować mszę św. w celu ich nawrócenia, za umarlych, którzy bez prawdopodobnego znaku dobrej wiary i stanu laski umarli, niewolno ofiarować mszy ś., gdyż oni sami wyrzekli sie jedności z Kościolem, a wiec nie chca, jego pomocy (Ob. Noldin, Theol. Mor. De Sacramentis, str. 194 i nast. r. 1903).—Obcować katol cy z heretykami moga, z wyjatkiem następujących wypadków. 1-0) jeżeliby obcowanie zachodzi-ło w nauce i obrzędach; 2-0) jeżeliby groziło niebezpieczeństwo osłabienia uczucia wiary, lub dawało zgorszenie, albo na tym. Stad też Pius VI w breve z d. 19 marca 1791 r. upomina wiernych, aby się strzegli obcowania z heretykami in divinis (t. j. w sprawach religijnych); a w brewjach z 26 września 1791 r. i 16 grudnia 1793 szczególowiej to wyjaśnia, zalecając, aby wierni żadnych duchownych posług od heretyków nie przyjmowali. Obecność heretyków w kościele i na nabożeństwie może być tolerowana, byle się oni do nabożeństwa i i obrzędów nie mieszali. Na rodziców chrzestnych, których obowiazkiem jest w braku rodziców synów i córki chrzestne w wierze katolickiej wychowywać, przyjmowani być nie mogą. Katolikowi do heretyckich kościolów wchodzić wolno, dla ich obejrzenia i zaspokojenia ciekawości, ale nie dla modlitwy.

Od czasów Konstantyna W. zaczęto nakładać na heretyków kary świeckie, przeciwko czemu opierał się Kościół, depiero Augustyn św., który z początku był przeciwnikiem tych kar, pod wpływem okrucieństw popełnianych przez chrztu, należy go ochrzeić warunkowo; heretyków na katolikach, zgadza się na

ryi art. I n k w i z v c v a, jak również sposób procesu przeciwko heretykom w art. I nkwizycya i Officium Sanctum).

Herezya, pomimo swych zgubnych następstw dla duszy jednostki, która ją rozmyślnie przyjęła, i dla ludzkości, z powodu walk i krwi rozlewu, ma ten dobroczynny skutek, że przyczynia się do wyraźniejszego określenia zaprzeczanego lub źle zrozumianego dogmatu. Stad też historya herezyi w dziejach Kościola jest bardzo ważną. Od najdawniejszych czasów zajmowano się w Kościele nie tylko opisami pojedynczych herezyj lecz i opracowaniem wszystkich znanych herezyj. Tego rodzaju dziela pisali już greccy Ojcowie: Ireneusz, Epifaniusz, Theodoret; lacińscy: Ireneusz, Pseudo Tertulianus (Cont. haer.), Filastryusz, Augustyn (ob. o każdym odpowiedni art.). Pisma tych pisarzy z zakresu historyi herezyi zebrali: Jan Herold, Haeresiologia, Basil. 1556 in-f.: Franciszek Oehler, Corporis haereseologici, tom I-III, Berolini 1856-60, 3 r. in 8-o. Od owych czasów aż do XVI w. brak nam prac podobnych, sa tylko kompilacye bez żadnej krytyki, jak Bernarda Lutzenburga, Coloniae, b. r., Paris 1534; Alfonsa a Castro, Ad. versus omnes haereses libri 14, Paris, 1534; Monawentury Malvasia, Roma, 1661. Nawet nowsze opracowania, jak np. Pawla Stockmann'a, Elucidarium seu lexicon haeresiarum, 3 wyd. Lipsk, 1719; Amadeusza di Cesare, Haeresiologia, Rom. 1736; Kajetana Maryi Travasa, *Storia delle vite degli ere-*siarchi, Venet. 1752, przedstawiają mało interesu naukowego. Wyróżnia się wśród nich F. Fritza, Ketzerlexicon, 2 wyd. Würzb. 1838; G. Arnold'a, Unpartaijecha (2) Kinghan w Latzech parteiische (?) Kirchen u. Ketzerhistorie (apologia wszystkich prawie herezyj), Schaffhausen, 2 wyd. 1740, do 1688 r.; Chr. W. Walch, Entwurf einer vollständigen Gesch. der Ketzereien, Leipz. 1762 (do obrazobórców); Chr. U. Hahn, Geschichte der Ketzereien der Mittelalters, Stuttg. 1847-7 (herezye średniowiecza); A. Hilgenfeld, Ketzergeschichte des Urchristentums, 1884; J. v. Döllinger, Beiträge zur Sektengeschichte des Mittelalters, 1890. X. H. P.

dzony w Wirzburgu 15 września 1824 r. Nauki początkowe i studya uniwersyteckie odbywał we Wirzburgu Przez biskupa Stahla wysłany został do Collegium Germanicum w Rzymie, gdzie jednak nie mógł skończyć studyów z przyczyny zamieszek 1848 r. Przybywa do Monachium, gdzie otrzymuje doktorat teologii 1850 r., przyczem zdumiewa profesorów uczonościa; na prośby profesorów zostaje docentem uniwersytetu w Monachium. 1852 r. obejmuje katedrę prawa kanonicznego i histo-ryi kościelnej w Wirzburgu i wspólnie z przyjaciółmi swemi Denzingerem i Hettingerem przyczynia się wielce do sławy wydziału teologicznego na tym uniwersytecie. Olbrzymia wiedza, jaka wykazał w polemice z nieprzyjaciólmi i przeciwnikami dogmatu nieomylności papieskiej, czynia H-a sławnym w całych Niemczech. Pius IX powołuje H-a na konsultora Kongregacyi przygotowawczej do soboru powszechnego. Leon XIII w nagrode zasług dla wiary i nauki katolickiej obdarza go purpurą. Powołany zostaje na członka wielu kon-gregacyj rzymkich; naznaczony prefektem archiwum watykańskiego, pracuje w nim ku wielkiemu pożytkowi nauki katolickiej. Z nadmiaru pracy rażony atakiem apoplektycznym, przy słabem nadal zdrowiu pracuje z tą samą ener-gią. Umiera 3 października 1890 r. w drodze, w Mehrerau. Było to mąż nadzwyczajnego umysłu, niezwyklej pamięci, niestrudzonej pracy z któremi łączył głębokie przywiązanie do wiary, wielką pokorę i pobożność. W dziedzinie historyi kościelnej zajmuje jedno z najpierwszych miejsc. Hurter zwie H-ra księciem uczonych 19-go stulecia. Zostawil dziela: Die Lehre von der göttlichen Dreieinigkeit nach dem h. Gregor von Nazianz, Ratisbona 1850 r., pisane na doktorat, De catholicae Ecclesiae primordiis r. b. 1851, praca habilitacyjna; sławę wszechświatowego teologa i historyka zdobył dzielem: Photius, Patr. von Constantin. Sein Leben, seine Schriften u. das griechische Schisma, nach handschriftlichen und gedruckten Quellen, ib. 1867; Photii C. P. l. de Spiritus S. mystagogia, ib. 1857; Monumenta greca ad Photium eiusque historiam pertinentia, ib. 1869, Hergenroether Jozef, historyk. Uro- wydanie Manza, Zajęty Focyuszem, wydawał jednocześnie rzeczy poważne, jak: Der Kirchenstaat seit der französischen Revolution, Fryburg 1860; Die Rechtverhältnisse der orientalischen Riten w "Archiv für katholisches Kirchenrecht" 1862. Przeciwko dziełu Hubera: "Der Papst und das Concil von Janus" pisze H-r Anti-Janus, gdzie zbija Hubera. Pko Döllingerowi napisal: Die Irrthümer von mehr als 400 Bischöfen und ihr theologischer Censor, Fryburg 1870 i Kritik der von Döllingerschen Erklärung von 28 März 1870. Zvalazł czas na napisanie dziela o czci N. Maryi Panny: Die Marienverehrung, Münster 1870. Walczył pko nieprzyjaciołom konc. Watykańskiego: Die päpstliche Unfehlbarkeit vor dem vatic. Concil i Ueber das Vatican. Conc. votum teologiczne, Moguncya 1871. By odpowiedzieć na wszystkie zarzuty, na uchwały konc. Watykańs. wydaje znakomite dzielo: Katholische Kirche und christlicher Staat in ihrer geschichtlichen Entwickelung und in ihrer Beziehung auf die Fragen der Gegenwart, Fryburg 1872. W roku 1876 we Fryburgu zaczeło wychodzić jedno z najwspanialszych dzieł Hergenr: Handbuch der allgemeinen Kirchengeschichte, w trzech tomach, skończone w roku 1880; dzielo niezwykle źródłowe, krytyczne i bezstronne, doczekało się czwartego wydania niemieckiego. Przetłumaczone na język polski przez Kazimierza Pufike, wydane w "Bibliotece dzieł chrześcijańskich" w roku 1904 w 19 tomach, przyczem pierwsze 17 tomów zawierają historyę kościoła przez H., tomy 18 i 19 wydane wydane w roku 1905 w "Bibliotece" stanowia niejako zakończenie historyi kościelnej i zawierają życiorys H-a przez ks. Gajkowskiego; pontyfikat Leona XIII przez ks. Rewerę, nadto chronologie do historyi kościelnej i wykaz na zwisk osób i rzeczy, o których mowa w historyi H-a. Przez czas pewien prowadził H-r drugie wydanie Encyklopedyi kościelnej Wetzera i Weltego, które później powierzył ks. dr. Kaulenowi. Napisal dwa tomy do Conciliengeschichte Hefelego, zawierające czasy poprzedzające koncylium Trydenckie: Regesta Leonis X, 8 fascykulów regestów wyszło we Fryburgu 1884-1891. W zbiorowem wydaniu Ojców Kościoła Mi-

gne'a 4 tomy pisarzy greckich wyszły w opracowaniu Her-a. Artykuły swoje, których napisał mnóstwo, pomieszczał w specyalnych czasopismach. Nadto wiele monografij jak np.: Cardinal Maury; Piemonts Verhandlungen mit dem heiligen Stuhle in 18 Jahrhundert; Spaniens Verhandlungen mit d. P. Stuhle, które miały służyć pomocą do zamierzonej historyi Koscioła XVIII w. X. B. S.

Hergenroether Filip ks., brat slawnego krdla, profesor prawa kanonicznego, homiletyki i patrologii w lyceum w Eichstätt, † w r. 1890, napisał liczne dzieła z prawa kanonicznego: Lehrbuch des kath. Kirchenrechts. Frieb. 1888; Die Appellationen nach dem Decretenrechte. 1875; Der Gehorsam gegen die weltliche Obrigkeit u. dessen Gränzen nach der Lehre der kath. Kirche. Freiburg 1877; Die Sonntagsheiligung vom religiösen, sozialen und hygienischen Standpunkt. Würzburg. 1878. (Por. De Gubernatis, Dict. intern. des Ecrivains. Florence 1890, t. II, s. 1170: Hurter, Nomenclator literarius. 1895, 8-o, t. III, kol. 1423).

Heribert duchowny z Orleanu, heretyk sprzyjający manicheizmowi. Uwiklany w błędy przez pewna kobietę przybyła z Włoch do Orleanu, wraz z jej towa-rzyszem Lisoius'em. Głosili oni potworne bledy manichejskie i gnostyckie: zaprzeczali stworzenia świata, dogmatu Trójcy Przenajśw., Wcielenia, cierpień Chrystusowych, mocy chrztu; od-rzucali malżeństwo, nagrodę po śmierci za dobre i kare za zle uczynki. Ponieważ obaj pochodzili z klasy wyksztalceńszej, pociągneli wielka liczbe zwolenników z różnych sfer. Herezya rozszerzyła się przeważnie w wielu miejscach Akwitanii, osobliwie w Tuluzie i w północnej Francyi w Arras. Król Robert w celu zwalczenia sekty zwołał koncylium w r. 1017, lecz gdy to niepomo-gło, gdyż heretycy trwali w zacieklym oporze, kazał wielu spalić na stosie. (Por. Daniel, Manuel des Sciences sacrées. Paris 1903, 8-o, str. 574; Feller, Biogr. univers.; Glaire, Diction-naire des Sciences ecclés. 8-0, t. I, str. 1012). X. J. N.

Heribert św. arcbp koloński, ur. w

Wormacyi, † w r. 1021, studya odbył | 139; *Libellus* de corpore et sang. Dow Gorycyi, w sławnym klasztorze. Od- mini oraz prace hagiograficzne i chronoznaczał się glęboka pokora i wielkiem miłosierdziem względem ubogich, zwłaszcza podczas głodu, który trapił wtedy Niemcy i Francye. Został przełożonym kła w Wormacyi, kanclerzem cesarza Ottona III, wreszcie w r. 999 arcbpem. Założył klasztor w Duitz, odnawiał stare kly, budował nowe; dokładał wszelkich starań, by uświecić swa owczarnie. Swieto 16 marca; pamiatka przeniesienia relikwij 30 sierpnia. (Por. Bollandus, Acta; Rupert, Abbaye de Duitz; Glaire, Dictionnaire. t. I; Richard et Giraud, Bibliothèque sacrée).

Hericault Karol Józef d', historyk, paleograf, krytyk literacki i romansopisarz francuski, ur. w r. 1823 w Boulogne-sur-Mer, pierwszą swą działalność literacką uwydatnił w czasopismach katolickich "Revue des Deux Mondes,« "Correspodant" i innych. Prace historyczne i literackie H-a oparte są na źródłach przeważnie niewydanych. Celniejsze z nich są: Essai sur l'origine de l'epopée française et sur son histoire au moyen âge. 1860, 8-o; La France guerrière. 1867, 8-o; wyd. 3 ie 1878, 4 tomy; La Maximilien et le Mexique, 1868, in 18-0; La Revolution 1729 -- 1882. 1882, 4-o; Vie de huit vénérables veuves religieuses de l'ordre de la Visitation. 1860, 8-o; Les Amis des Saints. Paris 1896, 18-0; Les Meres des Saints. Tamèe 1894, 18-0; Ceux que j'ai aimés. Tamèe 1900, 18-0; Ma doulce France. Tamże 1900, 12-o, i w. in. H. pisal też bardzo wiele romansów historycznych opartych na dokumentach. † w r. 1899. (Por. Vapereau, Dictionnaire intern. des Contemporains. 1895, 4-o, str. 785; Blanc, Répertoire bibliographique. Paris 1902, 8 o).

Hericus z Auxerre ob. Heiricus.

Heriger, opat z Lobbes, benedyktyn, teolog, kronikarz; um. 31 paźdz. 1007; od r. 995 zakonnik i nauczyciel w klasztornej szkole w Lobbes; serdeczny przyjaciel i towarzysz bpa Notkera z Leodjum; od r. 990 opat w Lobbes. Wykształcony i bardzo oczytany. Główna praca jego: Gesta episc. Leodien- liana Apostaty. Był podówczas w Ansium (do r. 667) u Migne'a Patr. Lat. tyochii, gdy wydany został rozkaz usu-

logiczne. (Por. Berlière. Monasticon belge I. Brügge, 1890-97, 209).

Hering Herman, teolog niemiecki protestancki, profesor teologii w uniwers. w Halli, ur. w r. 1838, pisał wiele dziel odnoszacych się do Lutra i historyi reformacyi Ważniejsze sa: Die Mustik Luthers. Leipzig 1879; Libellus Fundationis academiae Vitebergensis. Hallae 1882; Sechs Predigten Joh. Bugenhagens. Tamže 1885; Luthers erste Vorlesungen als Lehrund Lebenzeugniss w "Studien und Kritik." 1877, i w. i. (Por. De Gubernatis, Dictionnaire internat, des Ecrivains du jour. Florence 1890, 4-0, t. II, str. 1170).

Herka Ignacy Kanty, kaznodzieja z XVIII w., dr. św. teologii, profesor akademii krakowskiej, zostawił po sobie wiele kazań i panegiryków, w jezykach polskim i łacińskim, które dokładnie malują ducha współczesnej mu epoki. Dzieła jego są nąstępujące: Orpheus Victor Joannes a Cruce, Cracoviae 1735, in f.; Trophaeum militis in bello Benedicti XIII, Posnaniae 1734; Zebranie prac kaznodziejskich, wydane przez brata H-i, Stanisława H. Poznań, 1749; Pamiątka kaznodziejskiej pracy, Poznań, 1751.

Herka Paweł z Kurzelowa, dr. teologii, profesor i rektor akademii krakowskiej, 1648 kanonik katedry krakow., dziekan opatowski, umarł 1651 r. Napisal: Quaestio de cometarum loco, Cracoviae, 1626; Quaestio theologica de creatione, 1648, Quaestio theologica de Sacramentis, 1648.

Herka Kazimierz Stanisław, profesor teologii i medycyny w akademii kra-kowskiej, żył ok. r. 1615. Napisał bardzo rzadkie dzieło: Bankiet narodowi ludzkiemu od Monarchy niebieskiego z różnych ziół, zbóz, owoców i t. d. zgotowany. Kraków, 1660. (Por. Ga-siorowski, Zbiór wiadomości. t. II; S. Orgelbranda, Encykl. Powsz. 1900, 4-o, t. VII, str. 6).

Herkulian legionista, meczennik za Ju-

niecia ze sztandarów wojskowych labarum, a umieszczenie na jego miejsce wyobrażeń falszywych bogów. Rozkaz ten spotkał się ze stanowczą opozycyą ze strony żołnierzy chijan, zwłaszcza oficerów. Bonozus i Maksymilian sprzeciwiali się tym niesprawiedliwym wymaganiom i zostali oddani na tortury. Los ich podzielił wkrótce H. i jego towa-rzysz Jowian, którzy na żądanie by się sprzeniewierzyli Bogu prawdziwemu odpowiedzieli, że przysiegli być wiernymi cesarzowi Konstantynowi i Kłowi i przysiegi tej nie złamią. Wtedy wszyscy czterej złożyli głowe pod topór katowski za wiarę w Chrystusa w 363. Melecyusz bp. antyocheński, wraz z wiernymi odprowadził meczenników na miejsce kaźni, a następnie pochował ich po chijańsku. (Por. Pétin, Dictionnaire hagiographique. Paris, 1850, 4-o, t. II, k. 1321—22). X. J. N. II, k. 1321-22).

Herluisson Grzegorz, ur. w r. 1759, † w 1811; w opisach swoich teologicznych był dość liberalny, później dopiero wszedł na drogę więcej umiarkowaną, lecz zarażony błędami jansenistowskimi porzucił w 26 r. życia stan kapłański. Napisał La Théologie réconciliée avec le patriotisme. 1790, 12-o; Paris 1791, 2 vol. in 12-o, dzielo w duchu wolnomyślnym napisane; La Fanatisme du libertinage confondu ou Lettres sur le celibat des mjnistres de l'Eglise. Tamże 1792, 8-o; De la religion révelée etc. 1813, 8-o, dzielo pośmiertne. O H-e pisał Séché (Les derniers Jansénistes, t. II, str. 161 i nast.). (Por. Hurter, Nomenclator literarius theologiae. 1895, 8-o, t. III, k. 499).

Hermagoras św. pierwszy bp Akwilei i męczennik. Odznaczał się gorliwością w rozszerzaniu Chijanizmu. Jego nauki pełne ognia świętego i cuda zdziałane, doprowadziły do wiary prawdziwej wielkie mnóstwo bałwochwalców. H-a został ścięty wraz z Fortunatem swoim dyakonem za panowania Nerona. Do nawróconych staraniem H-a zaliczają także św. Eufemię i jeszcze trzy inne męczenniczki, którym H. sprawił pogrzeb chijański. Święto 12 lipca. (Por. Pétin, Diction. hagiogr. 1850, 4-o, t. I, k. 1323).

Herman błog. z zakonu Dominikanów, uczeń św. Dominika i towarzysz prac aplskich św. Jacka, pochodził z Moraw; maż wielkiej świątobliwości, wielki miłośnik Jezusa Ukrzyżowanego, którego mękę miał nieustannie w sercu i na ustach, wielbiac dzielo odkupienia słowy "Adoramus Te Christe et benedicimus Tibi etc." Miał też wielkie nabożeństwo do Przenajświetszej Panny, która często pozdrawiał, jako przybytek Boga w Trójcy jedynego. Wśród braci zakonnej w Polsce przebywając był dla wszystkich wzorem cichości i tkliwej pobożności. Pan obdarzał sługę swego wielkiemi łaskami, widzeniami i rzadką znajomością życia wewnętrznego. † w r. 1245, w Opolu na Szlasku. Uważany za Świętego. (Por. Jaroszewicz, Matka Świętych Polska. Poznań 1893, 8-a, t. II, str. 286; Poczet Świętych i błogosł. Patronów Polskich, Kraków, 32-a, wiz. 33).

Herman z Dalmacyi, filozof scholastyk z XII w., słuchał w główniejszych szkołach Europy, Grecyi i Azyi filozofii; był także uczniem sławnego Thierry z Chartres, którego wykładów słuchal w Chartres albo w Parvżu. Studyował także w Hiszpanii wraz z Robertem z Rétines w szkołach chijańskich, a na-wet być może i u Maurów. Dzięki wpływowi Piotra Czcigodnego, opata z Clugny, dokonal przy pomocy jednego araba i żyda nawróconego przekładu Koranu na język łaciński w r. 1141. H. był także astronomem i znał wiedzę arabską, co mu dopomogło zestawić różne dziela arabskie o astronomii i dokonać tlumaczeń Planisfery Ptolomeusza, Kanonów i napisać Astrolabium. H. więc był jednym z głównych inicyatorów i szerzycieli wiedzy arabskiej, a punktem z którego ona rozchodzila się po Europie było kolegium toledańskie i Tuluza. (Por. ciekawa o tem prace Clerval'a, Hermann le Dalmate et les premières traductions latines des traités arabes d'astronomie au moyen âge w "Congrés scient. internat. des catholiques," 1901. Sciences historiques; Blanc, Histoire de la Philosophie. Lyon, 1896, 12-o, t. I, str. 435).

Herman z Ferrary ob. Pongilupus.

X. J. N.

Herman Józef blog. z zakonu Premonstratensów, ur. w Kolonii za panowania Fryderyka Rudobrodego. Mając 12 lat wstapil do zakonu i uczynił profesyę zakonną w klasztorze w Steinfeld. Ozdobiony darem wysokiej kontemplacyi i pokory palal szczególniejsza milościa ku Tajemnicy Wcielenia; gdy odmawiano kantyk "Benedictus," H. żywej dozna-wał wtedy radości. Mimo tak wysokich darów niebieskich, H. doświadczał gwaltownych pokus, które jednak zawsze zwycieżał dzieki nabożeństwu do Matki Bożej i wielkiej ufności w Bogu. † w r. 1236 i został pochowany w kle opactwa Steinfeld, gdzie znajduje się oltarz poświęcony jego czci. Mimo że kanonizacyi H-a dotad formalnie nie przeprowadzono, jednak martyrologia zakonu Premonstratensów św. Augustyna zatwierdzone przez pża Benedykta XIV mają w swym spisie imię H-a. Dla wielkiej czystości, jaka jaśniał H. dodano do jego imienia drugie-Józef. H. napisał Komentarz na Pieśni nad Pieśniami i wiele dziel ascetycznych, które go stawiają w rzedzie wybitnych ascetów. Świeto 7 kwietnia. (Por. Pétin, Dictionnaire hagiographique. 4-0, t. I, k. 1324; Richard et Giraud, Bibliothèque; Glaire, Diction. 8-o, t. I. -tr. | liches Handlexikon, München, 1907, X. J. N. 1014).

Herman z Lehninu ob. z Lehninu Herman.

Herman z Nieder-Altach (v. z Altach), Benedyktyn, historyk z XIII w. (Hermannus Altahensis). Ur. ok. 1200 r., H-n w 8 roku życia oddany został do szkoły klasztornej w Nider-Altach (dyec. Passau), tu odbył nauki, został zakonnikiem i wcześnie otrzymał stanowisko kusztosza kościoła. Jako kusztosz miał obowiązek zapoznania się z przeszłością kościoła. H-n przy tej sposobności zajał się historyą, pisał uwagi do dziel dawnych pisarzy; zbierał informacye o opactwie Altach i t. p., stad powstały: Auctarium Ekkehardi; Annales ducum Bavariae; Catalogus abbatum Altahensium; Catalogi monachorum Altah; De institulione monasterii Altah. De advocatis Altahensibus, czyli o hrabiach von Bogen. Oprócz tych prac H-n załatwiał sprawy klasztoru u cesarza w Weronie i w Rzymie. W 1242 r. został H-n opatem, pracował nad podniesieniem klasztoru, budo-

wał kościoły, kaplice, świadczył uczynki miłosierdzia, wiódł życie bogomyślne i podniósł ducha karności i pobożności w klasztorach, po zatem ceniony przez ksiażat duchownych i świeckich H-n bral udział w życiu publicznem; opisał to w dz. De rebus suis gestis; Annales Hermanni abbatis. W 1273 r. abdykował H-n z godności opata, złożony ciężką chorobą, † 1275 r. jako świątobliwy pokutnik. O życiu H-a pisał jego uczeń i kapelan Henryk Steoro (ob.) później opat w Metten. (Mon. Germ. pozniej opat w Metten. (12011. Germ. SS. XVII, 407). Dzieła H-a wydał Jaffe w Mon. Germ. SS., XVII, 351-427; z rękopisów zebrał informacye Chmel i podał na posiedzeniach Ak. Wiedeńskiej (X i XI) w Archiv. Oesterr. Geschichtsquellen; Font. rerum Austr. dipl, I, V, po niem. L. Weiland, Geschichtschreiber der deutsch. Vorzeit; IX, fasc. 52, Berl., 1871. (Por. Wattenbach i Lorenz w Deutschlands Geschichtsquellen; Th. Wichert, Kritische Untersuchung w Arch. für deutsche Gesch. Qu. I, 371 ...; Braunmüller, Programm der Studienanstalt Metten, 1876 i W. W. t. V, k. 1815— 1817; Hurter, Nomencl. theol., 1899, t. IV, k. 274—275. Buchberger, Kircht I, k. 1926).

Herman Pongilupus ob, Pongilupus.

Herman o. redemptorysta, współczesny, autor znakomitego podręcznika teologii dogmatycznej p. t. Institutiones theologiae dogmaticae. Paris, Amat, 8-0, 3 vol. (Por. Blanc, Répertoire bibliogr. des auteurs. Paris 1902, 8-o, str. 419).

Herman z Ryswyk, apostata, um. 1512 w Hadze (Holandya); nauczał wieczności świata; zaprzeczał istnieniu aniołów; nieśmiertelności duszy ludzkiej; istnienia piekła; bóstwa Chrystusa Pana, którego bluźnierczo nazywał "stultus et simplex fantasticus;" odrzucal Pismo Św. St. i N. Testamentu; w r. 1502 został skazany na dożywotnie więzienie; skąd ucieka i 14 grudn. 1512 jako nie poprawny heretyk spalony. (Por. Wetzer u. Welte, Kirchenlexicon. V, 1817; Herzog-Hauck, Realencykl. f. prot. Kirche u. Theol. VII, 709).

Herman v. Salza, 4-ty wielki mistrz

doprowadził zakon do stanu kwitnącego tak dalece, że z chwilą jego śmierci 20 marca 1239 r. liczył ok. 2000 członków; licznemi też władał posiadłościami w Niemczech i Włoszech. Wszystko to miało służyć ku wrzekomemu celowi zakonu, aby oswobodzić Wschód i wprowadzić tam napowrót Chijaństwo. W tym duchu udzielał H. rady ces. Fryderykowi II i niepośledni wpływ wywie- którego Jerozolima i inne miasta dostaeał zarówno na jego politykę, jak nawet ły się w ręce chijan. W r. 1230 H. i na stosunki prywatne. On to wzbudoprowadził w San Germano do zgody dził w cesarzu zamiar poślubienia Jolanmiedzy pżem Grzegorzem IX a ces. ty, dziedziczki królestwa jerozolimskiego, aby tym sposobem do innych i tę doląkrólem Jerozolimy w Ferentino 1223 r., gdzie król odstąpił cesarzowi swoje pretensye do królestwa jerozolimskiego, otrzymawszy od Fryderyka II przyrzeczenie, że w ciągu dwóch lat wyruszy z wojskiem do Ziemi św. Dzięki temu pż, który z całą surowością wystąpił pko zakonom Joanitów i Templaryuszów, Krzyżaków otoczył szczególnymi względami. W r. 1226, gdy pokój między cesarzem a miastami lombardzkiemi został zawarty, H. i zakon stanęli u szczytu swojej potęgi. Został on księciem rzeszy, ze wszystkiemi prawami i przywilejami, przyczem gdy Fryderyk II w Rimini tegoż roku nadał mu obwód chełmiński, a 18 stycznia 1230 potwierdził to Grzegorz IX, H. stał się faktycznie panującym. H. położył więc podwaliny pod władanie Krzyżaków w Prusiech. Należy przyznać, że zarówno on, jak i jego zastępca na Prussy Herman v. Balk przyłożyli rękę do powstania nowych miast, jak Toruń, Marienwerder, Elbląg i in. Niebawem rozszerzyło się panowanie Krzyżaków i na Warmie, a gdy w r. 1237 Bracia mieczowi w Liwlandyi zażądali wcielenia ich do zakonu krzyżackiego, obszar władania krzyżackiego rozciągnał się na Kurlandyę i Estonię. Bullę inkorporacyjną w tymże roku wystawił Grzegorz IX, H. zaś przyrzekł Estonię z miastem Rewlem odstąpić królowi duńskiemu. Lecz wpływy i sława H. sięgały dalej, poza granice Niemiec. W r. 1211 król węgierski Andrzej II celem zabezpieczenia Siedmiogrodu od napadu Kumanów, zwró-

zakonu krzyżackiego 1210—1239. H. mię Burcz z miastami Kronstadt i Fogaras, aby tam budowali warownie i wogóle zabezpieczali kraj od napadów Kumanów i innych szczepów tatarskich. Po śmierci wszakże H. wtargneli tam Mongołowie i zniszczyli całą pracę Krzyżaków. W r. 1228 towarzyszył H. Fryderykowi II w wyprawie na Wschód, pomimo zakazu pża i przyczynił się do zawarcia pokoju z sultanem, na mocy między pżem Grzegorzem IX a ces. Fryderykiem II. Odtąd H, przeważnie przebywał we Włoszech, nie wypuszczaczyć koronę. On też doprowadził do jąc jednak z rak zarządu całym zakoskutku zjazd cesarza z pżem i Janem nem. Na kapitule generalnej 1239 r. H. wprowadził jeszcze różne zmiany i poprawki do ustawy zakonu i † 30 marca 1239. (Literatura por. Krzyżacki zakon a także o H. S. rozprawę Töppena w Preuss. Provinz. Blätter für Grosherz. Posen, Posen, 1848, Nr. VII, 379 i 435). (Ch.).

Herman v. Wied książe arbp Koloński ur. 14 stycznia 1477 r., straciwszy wcześnie rodziców, w r. 1492 wszedł do kapituły kolońskiej, jako canonicus natus. Takt i powaga, jakiemi się odznaczał sprawiły, że w r. 1515 został przez kapitule obrany nastepca arbba Filipa. Wybór potwierdził ces. Maksymiljan i pż Leon X. H., który był subdjako-nem, został w tym samym dniu wyświęświecony na djakona i kapłana, konsekracya bpia i intronizacya nastapiły dopiero w 3 lata później. H. z calą gorliwością zabrał się do zarządu archidyecezya, zwiaszcza też wobec rozpoczynającej się burzy reformacyjnej; sprowadził mężów glębokiej nauki i nieposzlakowanej prawowierności, jak m. i. Dra. Jana Groppera, aby kler i lud zabezpieczyć od zakażenia się witemberskiemi nowinkami. Występował też z całą surowością pko nadciągającym kacerzom, zarówno luteranom, jak i nowochrzceńcom. Aby zaś ujednostajnić walkę z herezyą i uporządkować stosunki klne odbył w 1532 r. synod prowincyonalny, w którym wzięli udział wszyscy sufragani i wielu pralatów. Pracę dla synodu przygotoł wał Gropper; jego też projekt uchwaznalazi uznanie zebranych. Obok kanocił się do Krzyżaków, którym oddał zie- nów synodu, ukazał się również przez

Groppera opracowany Enchiridion do- wal pismo do kapituly i magistratu zactrinae christianae, zawierający grun- lecając przedsięwzięcie najenergiczniejtowny wykład nauki katolickiej. Wszy- szych środków pko wciskaniu się protestko to ukazalo się w druku 1538 i zo- stantyzmu. Butzer napisal wprawdzie

do wykonania.

Do tej chwili zachowanie sie arbpa było bez zarzutu i jego prawowierność niezachwianą. Pierwsze watpliwości zaczał w nim budzić jego wychowaniec niejaki Piotr Medmann, który w r. 1526 słuchał w Witemberdze Lutra, a obecnie został powołany jako radca do boku arbpa. Wysłał on go w r. 1539 do Frankfurtu celem porozumienia się z Melanchtonem, co do przywrócenia jedności klnej Medmann miał Melanch-tona zaprosić do Bonn. Do porozumie-nia nie doszło i Melanchton do Bonn nie przybył, ale arbp zaczął coraz częściej porozumiewać się z przywódcami reformacyi. Doszło do tego, iż Melanchton napisal list do H-a, z którego widoczne jest, że arbp już skłaniał się do jego nauki. ("Corp. Reform." III, 650). Gło śny rzecznik reformacyi w Zurichu Bullinger, w liście swoim z 18 lut. 1541 tytuluje już arcpa "Frater in Christo," przyczem mszę św. nazywa pustą, obcą Pismu św. ceremonią. Nawiązał też H. stosunki z apostatą augustjaninem Mi-koł. Brucknerem. W miarę, jak ci odstepcy zyskiwali wpływ na arbpa, tracili go meżowie nieposzlakowanej wiary jak Gropper i in. W r. 1541 zaprosił H. już do siebie Butzera, przeciwko czemu podniosła się już opozycya kapituły, duchowieństwa, uniwersytetu i wiernych. Wprawdzie arbp chwilowo oddalił Butzera, ale wkrótce powołał go napowrót i pozwolił mu w Bonn i innych miastach głosić kazania. Nic nie pomogły prośby kapituły i Groppera, arbp tłumaczył się tem, że nie ma w dyceczyi na-leżytych kaznodziei, pozwolenia nie odkazań w kolegiacie w Bonn. Ponieważ i deputacya urzędowa kapituły pozostala przybył d. 8 stycz. 1546 legat pski Vebez skutku, ta czuła sie zniewolona do wręczenia arbpowi stosownego pisma, które zostało ogłoszone 3 lut. 1543 r. p. t. »Sententia delectorum per vener. Capitulum Colon. de vocatione Buceri." Tymczasem i pż Paweł III, dowiedziawszy się o podejrzanem zachowaniu się kwiet. t. r. rzucona nań wielka ekskoarbpa napisał do niego list z napomnie- munika. Te same kary dotknely i stronniem. Jednocześnie Ojciec św. wystoso- ników H-a w kapitule. Administracye

stalo duchowieństwu zakomunikowane pismo usprawiedliwiające się, lecz w niem obok kilku rzeczy dobrych, wiekszość tchneła wyraźnie herezya. W liście do Melanchtona Butzer bez ogródek uważa już arbpa za pozyskanego. (Corp. Reform. V, 59). Bulzer widząc podnoszącą się pko sobie opozycyę, nie tylko nie przycichł, ale na kazalnicy i w pismach zaczął coraz namiętniej wygłaszać nauki wprost sprzeciwiające sie najgłówniejszym zasadom wiary katolickiej. Arbp który sam bywał na kaza-niach, widząc że rzeczy ida za daleko, odwołał wprawdzie Butzera z Bonn, ale zabrał go do swego pałacu w Brühl.

Tymczasem H. nosił się z myśla przedłożenia stanom, zebrać się mającym na sejm rzeszy, projektu gruntownej reformy klnej, którego opracowanie powie-rzył Medmannowi w porozumieniu z Melanchtonem. Projekt wykończony przeslal arbp kapitule do wypowiedzenia swychu wag. Kapitula odmówiła zajmowania się projektem, dopóki arbp nie oddali od siebie i nie usunie z dyecezyi Butzera. W tym czasie przybył do Bonn ces. Karol V, który powiadomiony o wszystkiem, wezwał arbpa aby się ze swego postępowania wytłumaczył. H. oddalił Butzera a kapituła poleciła Gropperowi wypracować odpowiedź na projekt reformy, mniemając że tym sposobem arbpa sprowadzi z błędnej drogi. Odpowiedz opracowana została p. t., Antidogma, seu christ. et cathol. religionis propugnatio etc." i 1544 r. ogłoszona. Nie pomógł jednak ani ten krok kupituly, ani coraz bardziej stanowcze nalegania cesarza, arbp staczał się coraz dalej po akatolickiej pochyłości. W dodatku, gdy ani H. ani jego stronnicy w wołał, a nawet upoważnił go do szeregu kapitule, nie stawili się w Rzymie na wezwanie pża, celem wytłumaczenia się, rallo do obozu cesarskiego w Maustrich z bullą suspendujacą. Cesarz pragnąc uniknąć ostateczności, wezwał jeszcze arbpa do opamiętania, przyrzekając swoja opieke, gdy jednak i to nie pomogło, bulla została H-owi doręczona, a 16

dyecezyi powierzono hr. Adolfowi Holstein Schaumburg. H. nie poddał się odrazu wyrokowi stolicy Aplskiej; usilował on wyzyskać protekcyę książąt rzeszy a także położenie wytworzone przez wojne domową. Oskarżał też pża o herezye i bałwochwalstwo i apelował do powszechnego soboru niemieckiego. Te wybiegi do niczego jednak nie doprowadziły. Cesarz stał twardo na grnncie klnym a i stany kolońskie w większości oświadczyły się pko H-owi. Widząc że niema wyjścia H. 25 list. 1547 abdykował z arbpstwa i księstwa i osiadł w dobrach rodzinnych Wied, gdzie 15 sierp. 1551 r. życie zakończył. (Por. Arn. Meshov., Historia defectionis et schismatis Hermani comitis de Weda, Colon. 1620; Decker, Herm. v. Wied. Erzbs. v. Köln, Augsb. 1840; Druven, Die Reformation in d. Köln. Kirchen prowinz zur Zeit d. Erzbis. Her. v. Weid. Köln, 1876).

(Ch.).

Herman Władysław (ur. 1040, um. 4 czewca 1102 r.) po wypędzeniu z kraju w r. 1079 lub 1080 starszego brata Bolesława Śmiałego objął rządy państwa. Jakie było stanowisko Władysława Hermana przed katastrofą Bolesława Śmiałego, niewiadomo,—zdaje się jednak nie ulegać dziś watpliwości, że w samej katastrofie brał czanny udział, będąc tu narzędziem intrygi polityczej czesko-nie-mieckiej. Czesi zabrali Polsce Kraków. (Małopolskę). Niemcy zgniotły najważniejszego swego przeciwnika, - nadto zyskały wiernego sługę i przyjaciela w Władysławie Hermanie, który zawdzię-czał tron cesarstwu. Polska przecho-dząc do obozu cesarskiego uznaje antypapieża Klemensa III Wiberta i pod jego zwierzchnictwem zostaje aż do r. 1100. Równocześnie znikają z Polski biskupi polscy, a na ich miejsce przychodzą niemcy, zwolennicy Klemensa III i Henryka IV. Tak w ogóle haniebne były pierwsze lata rządów Hermana. W r. 1086 powrócił przy pomocy węgierskiej Mieszko, syn Bolesława Śmiałego i zajął dzielnicę krakowską, prawie grody Czerwieńskie odbierają Ru-

ko, zgodnie, zdaje się, z wolą Władysła-wa, siedział w Krakowie do r. 1089, kiedy zginął nagle w kwiecie wieku, otru-Wtenczas dzielnica krakowska przypadła bezsprzecznie Hermanowi. Największą stratą było przyznanie przez Henryka IV, Wratysławowi czeskiemu w r. 1085 tytulu króla (Czech i Polski) w czem tkwila myśl sukcesyi po śmierci Władysława Hermana, który z żoną swą Judytą czeską nie miał dzieci. Mimo jednak że w r. 1086 urodził mu się syn (Bolesław Krzywousty), a w r. 1089 przyłączył dzielnice krakowską, z pod wplywów niemieckich sie nie wydostał, owszem powiekszył je, zawierając po śmierci pierwszej żony nowe związki z Judyta, siostra Henryka IV, która wraz z wojewodą Sieciechem wywierała wpływ silny na rzady slabego i ograniczonego monarchy. Przeciwko ruskim Rościslawowiczom działał bez energii, wojny z Pomorzem były małego znaczenia i jeszcze mniejszych rezultatów. Wewnątrz rządził Sieciech, zrażając sobie rycerstwo i rodzine ksiażeca, gdzie mniema-no, że ambitny Sieciech chce pozbawić syna książęcego tronu. Tak zaczyna się szereg buntów i walk wewnętrznych, w których Herman popiera Sieciecha, przeciwko Bolesławowi Krzywoustemu i połączonemu z nim starszemu synowi naturalnemu Zbigniewowi. Brzetysław II ks. czeski popiera te bunty synów przeciwko ojcu,-Zbigniew zajmuje Wrocław i Kruszwicę, po chwilowem jednak powodzeniu upada. Zbigniew dostaje się do niewoli, Brzetysław II w dwu wyprawach zmusza Władysława do spłacenia haraczu (1095). Rychło nastąpiło pojednanie ojca ze Zbigniewem; Herman nawet podzielił kraj między obu synów, zostawiajac sobie Mazowsze i główniejsze grody. Lecz intrygi Sieciecha sprowadzają nowe zaburzenia. Posadzano Sieciecha że obu książąt zamierza zgładzić. Synowie, mimo że nie byli nigdy w najlepszych stosunkach, łączą się razem i wyprawiają się przeciwko ojcu, który Sieciech nie chciał opuścić. Dopiero pośrednictwo Marcina, arcybiskupa gnieźnieńskiego sprowadza zgodę ojca z odebrawszy ją Czechom. Równocześnie synami i banicyę Sieciecha (1097). W r, 1100 młodociany Bolesław pobil horsini,—przynajmniej w r. 1087 siedzi w dy Połowców, i dzielnie starał się o Przemyślu już Ruryk Rościsławowic z utrzymanie powagi państwa wobec licz-braćmi Wołodarem i Wasylkiem. Miesz-nych barbarzyńskich narodów, z którymi prowadzono walki. Wśród tego na- De Viris Illust. Augiae; Pez, Thes. dezzła śmierć Władysława Hermana, która zaczęła długie i uporczywe walki o sukcesyę pomiędzy Bolesławem Krzywoustym a Zbigniewem.

Literatura: F. Stefczyk, Po u. padku Bolesława Śmiałego (Ateneum 1867 t. IV); H. Spangenberg, Die Königskrönnung Wratislaus (Wien 1889); A. Lewicki, Wratysław II królem polskim. Przemysi 1876; T. Wojciechowski, Szkice historyczne XI w. Kraków 1904, str. 211—342; St. Kętrzyński, O rzekomej wyprawie Władyslawa Hermana na Szczecin w r. 1091. (Kwartalnik historyczny 1900 r.); Miklaszewski J., Wojny pomorskie Władysława Hermana i Bolesława Krzywoustego. Kraków 1878 i 1879; Gumplowicz M., Zur Geschichte Polens in Mittelalter, Insbruck 1898.

St. Ketrzyński.

Hermann, przezwany Contractus albo Kaleka, uczony zakonnik klasztoru w Reichenau, jeden z pisarzy XI w., którzy wielkie oddali usługi historyi niemieckiej, ur. 1013 r. r., z ojca Wolfrada i matki Hiltrudy hr. szwabskiej z Vehringen: wychował sie w klasztorze w Reichenau, gdzie później złożył śluby zakonne w 1043 r. Dziela H-a: Mono-chardo, wydane przez ks. Gerberta, Inter scriptores musicos, t. II; De Men-sura astrolabili wydał P. B. Pez; Gesta Chuonradi II et Heinrici III imperatorum, poemat de octo vitiis. Najcenniejszą pracą jest Kronika od narodzenia P. Jezusa aż do śmierci H-a (1054), zwłaszcza ostatnia część Kroniki, obejmująca lata 1039-1054 należy do nailepszych źródeł histroryi. Kronika pisana jest na wzór kroniki Bedy, "De Sex mundi aetatibus," opiera się na dziełach Euzebiusza, Sw. Hieronima, Prospera, Dyonizyusza, Jana de Bielar, ogłoszona drukiem przez Sicharda w Bazylei 1529. Najlepsze wydania dokonane przez E. Ussermanna 1790 i Pertza w "Monumenta Germaniae historica"1826. H. pozostawił wiele poezyj, pomiędzy innemi przypisują mu: "Salve Regina," "Alma Redemptoris" i "Veni Sancte Spiritus." (Por. Ussermann, Dissert. praevia de Hermanni Contracti Chronico, przez Pletz'a. (Por. Hurter, Nomencl.

Anecd. t. I, p. 3).

Hermann z Fritzlar, najznakomitszy z mistyków XIV w. Pochodził z Fritzlaru, zwiedził miejsca święte w Niemczech, Hiszpanii i Włoszech, groby wszystkich Apostołów, z wyjątkiem św. Tomasza w Indyach. Niektórzy autorowie H-a zaliczali do zakonu Dominikanów, inni do Franciszkanów, ale wspomniane zgromadzenia nie przyznają się do niego, H. nie był zakonnikiem, lecz zamożnym, wykształconym i pobożnym obywatelem, który nabyte przez siebie skarby duchowne chciał dla pożytku bliźnich rozpowszechniać w swych ksiegach. Szkoda, że z pism jego tylko Zywoty Swietych, pisane po niemiecku, doszły naszych czasów; inne także niemieckie dzieło Blume der Schauung, dotąd nie odkryte, może całkiem zaginęło. Jego Żywoty Świętych wydał Fr. Pfeifer w Lipsku 1845 z oryginalu, w dziele "Deutsche Mystiker des 14 Jahr.," t. I. Dzielo to H. ulożył 1343-49 r. z treści kazań słyszanych, z wyjątków ksiąg teologicznych i ascetycznych, z Biblii i Ojców Kła, z własnych rozmyślań i z doświadczenia nabytego w długich podróżach. Obejmuje ono 86 żywotów różnych Świętych, wykłady na uroczystości Boskie i N. Maryi P. Historyczne opisy przeplatał dodatkami mistycznymi, które zachwycają swą formą, prostotą, słodyczą i pokorą. W proste legendy umiał H. wstawić pytania z etyki, ascezy, teologii i filozofii, a zarazem rozwiązać je i wyjaśnić. Słowem wiara i rozum, wzniosłe pojęcie o cnotach i ściśle katolicka asceza, odbija się w każdym wierszu; w zakresie wiary lub moralności zawsze H, trzyma się wyroków Kła. (Por. Schroedl, K. L. 5-e 1810; Hurter, Nomenclator Literarius. Oe-Hurter, Nomencial National Nat

Hermann Henryk, historyk, ur. w Klagenfurcie w r. 1793, był profesorem teologii pastoralnej, kanonikiem i dyrektorem seminaryum, † w r. 1865. Cenne swe prace o historyi Karyntyi i klnej pomieszczał w czasopiśmie "Carinthia" albo "Theologische Zeitschrift," wyd. Berthold, Vita H. Contracti; Joh. Ego, liter. theol. 1895, 8-o, t. III, k. 1085).

1766, był profesorem filozofii w Ingolsztadzie. Zwolennik zagorzały perypatetyków, zwalczał atomistów w książce Lapis offensionis atomisticae a peripateticis motus. Ingolstadii 1730, in 8-o. Gruntowne są jego traktaty: De Deo sciente. Tamze 1737, 8-0; De Deo volente. Tamze 1739, in 12-0.

Hermann Konrad, filozof niemiecki, ur. w r. 1819 w Lipsku, był profesorem tamże na uniwersytecie od r. 1860. Napisal Grundriss einer allgemeinen Aesthetik. Leipzig 1857; Philosophi-sche Grammatik. Tamże 1858; Das Verhältniss der Philos. der Religion etc. Tamže 1862; Zwölf Vorlesungen über Philosophie der Geschichte. Tamże 1863; Das Problem der Sprache und seine Entwicklung in der Geschichte. Tamze 1864; Philosophie der Geschichte. Tamże 1870; Die Sprach-wissenschaft nach ihrem Zusammenhange mit Logik etc. Tamże 1875; Aestetische Farbenlehre. Tamże 1876; Hegel und die logische Frage der Philosophie in der Gegenwart, 1878, i inne.

Hermann Wilhelm, teolog niemiecki protestancki, ur. w Mekow (w Saksonii) w r. 1846, syn pastora; po odbyciu studyów uniwersyteckich w Halli, otrzymał stopnie akademickie w r. 1874. W r. 1879 został profesorem nadzwyczajnym teologii systematycznej w uniw. strasburskim. Oprócz tezy doktorskiej Gregorii Nysseni sententiae de salu-te adipiscenda. 1874 napisal: Die Me-taphysik in der Theologie. Halle 1876; Die Religion im Verhaeltniss zum Welterkennen und zur Sittlichkeit. Tamże 1879; Die Bedeutung der Inspirationslehre für die evang. Kirche. Marb. 1881; Die Gewissheit des Glaubens und die Freiheit der Theolo-1887, i inne. (Por. Vapereau, Dictionnaire univers. des Contemporains. Paris 1893, 4-o, str. 786).

Hermanni Jan T. J., ur. na Kaszubach

Hermann Jerzy, filozof niemiecki, ur. wicyatu i przełożonym domu professów w r. 1693 w Schwandorf'ie, † w r. i kolegium w Krakowie. Przez 5 lat zarządzał prowincyą Polską; † w Krakowie w r. 1691. Napisal Deliciae regum Panis Eucharisticus, communi fidelium usui etc. Romae 1671, in 12-o; Toż samo po polsku: Delicye Królów Chleb Stolu Pańskiego i t. d. Kraków 1677, 12-a; Powinności Zakonne wszystkim do doskonałości mającym się... podane. Tamże 1679, 8-a; Horographia expedita etc. Tamze 1680, i inne. (Por. Sommervogel, Bi-Bruxelles bliothèque de la Comp. 1893, fol., t. IV, k. 303-304).

> Hermanrich (Ermenrich), benedyktyn z Ellwangen, dyakon, um. 26 grudnia 874 r.; zdobyl wszechstronną wiedzę jako uczeń Hrabanusa i Rudolfa w Fuldzie, Walafryda w Reichenau (849) i w St. Gallen. Napisal pomiedzy r. 839—42 Vita St. Sola (Monumenta Germaniae historica, scriptores, ed. G. H. Peretz, XV, 151 i nast.), pomiedzy rok. 842-54 dyalog o założeniu i zalożycielu (Hariolf) z Ellwangen; jest to przesadnie ozdobny list do opata Gri-malda z St. Gallen. W r. 865 zostaje biskupem w Passawie, w r. 867 na sku-tek życzenia Ludwika Niemieckiego próbuje misyi wśród Bułgarów. (Por. Forschungen zur Deutschen Geschichte, hrsg von der Hist. Kommision bei der Kgl. Bayer. Akademie der Wissenschaften. Göttingen, 1860-86 w t. 13 z r. 1873: W. Wattenbach, Deutschlands Geschitsquellen im Mittelalter bis zur Mitte der 13 Jahrhunderts, Berlin I, 280; Wetzer u. Welte, *Kir. Lexic*. V, 1834 i nast.).

X. H. P.

Hermant Godfryd ur. 1617, przelożony Sorbony, rektor uniwersytetu pary-skiego; w 1650 r. zostaje kaplanem i doktorem teologii; znawca historyi kościelnej, Zamilowany w karności pierwotnego Kościoła, był jej gorliwym zwolennikiem, przez co sklaniał się ku Jansenizmowi. Nieprzyjaciel Jezuitów. Sprzyjał Arnauldowi (ob. Arnauld); przez czas pewien był zawieszony w obowiazw r. 1623, przyjęty do Towarzystwa w r. kach, um. 1690 r. Pisał stylem niewy-1644, był profesorem humaniorów, reto-ryki, filozofii i teologii w Poznaniu i vie de S. Jean Chrysostome, Paryż Lwowie; kaznodzieją przez 6 lat z górą, 1664; la Vie de S. Athanase, Paryż prokuratorem w Rzymie, :ektorem no- 1671; la Vie de S. Basile, de S. Gre-

goire de Nazianze ib, 1674, la Vie sa tacy, co natchnieniu jego przeczą. W de s. Ambroise ib. 1674; Clavis ecclesiasticae disciplinae wydane przez Angera, Paryż 1693, dzieło pośmiertne, spaczone dodatkami wydawcy; Tradition de l'Eglise sur le silence chrêtien et monastique ib. 1697, wydane z dziel zostawionych przez H. (Nomenclator tom II, Hurier).

Hermas, chrześcijanin z Rzymu, któ remu Św. Paweł zasyła pozdrowienie. (Rom XVI, IV). Imię Hermas było bardzo pospolite i używane najczęściej przez niewolników. (T. Pape, Wörterbuch der griechischen Eigennamen, 3 wyd. 1868—1870, t. I. str. 382—384). Według podania Greków, którzy obchodzą uroczystość Św. Hermasa 8 kwietnia, był on jednym z 72 uczniów Chrystusa Pana i następnie został w Dal-Stosunkowo niedawno jeszcze utrzymywano, ze wspomniany wyżej Hermas jest autorem "Pastor" (Pasterz) jednego z najstarszych zabytków piśmiennictwa chrześcijańskiego. Zdanie to opierano na fakcie, że najstarsi pisarze kościelni Hermasowi przypisują autorstwo, a Orygines (Explan. lib. X in Rom. XIV, 14) wprost mówi, że według jego zdania, autorem Pasterza jest ów Hermas, którego we swym liście pozdrawia św. Paweł. Za zdaniem tem przemawiać się zdawało i samo dzielko, ponieważ spotykamy się tutaj (Vis. 2. 4, 3) z wyrażeniami, jakoby Klemens Rzymski (91—101) żył, a zatem przed 101 rokiem ery naszej byłby napisany Pasterz" i możliwem byłoby, aby napisał go Hermas, o którym pisze św. Pawel. Odnalezienie fragmentu kodeksu Muratori'ego zmienia poglad na autorstwo "Pasterza." Autorem jest Hermas, lecz H-s. brat Piusa I papieža (140--155). Wzmianke o Klemensie Rzymskim, jako żyjącym tłumaczą uczeni badacze chęcią autora nadania pismu pozoru większej starożytności. W każdym razie pewną jest rzeczę, że "Pasterz" jest jednym z najstarszych zabytków chrześcijańskich, znanym już w drugim wieku. Znajduje się, chociaż uszkodzony, na końcu kodeksu Synajskiego. Sw. Ireneusz (Adv. Haeres. IV, c. 10 u. 2), Tertulian (De oratione c. 12) zaliczali go do Pisma św.; Orygenes (l. c.) uważał go za

wielu kościołach greckich był umieszczony pomiędzy księgami świętemi, cytowany przez wielu jak Ireneusz, Kleinens, Alleks (Stromat. lib. I, c. 20, I, 17; II, I; VI, 15), Atanazy ((De incar. Verbi), Maximus (De divin. nom. c. 4), Tertulian—jak Pismo św. Na zachodzie, według świadectwa św. Hieronima (De Viris illustr. c. 10) był mniej znany "Pasterz" i przez Gelazego papieża zaliczony do apokryfów. Aż do r. 1856 znano "Pasterza" tylko ze starego łacińskiego tłumaczenia, obecnie posiadamy go i w dwóch greckich rekopisach: jednym z góry Atos, uszkodzonym na końcu, znajdującym się dziś w Lipsku, i w drugim (pierwsza trzecia część) we wspo-mnianym kodeksie Synajskim. Tak więc i obecnie je-zcze koniec dzielka (Sim. 9, 30-33) znany nam jest tylko z łacińskiego przekładu. - Autor "Pasterza" opowiada o sobie, że mieszkając w Rzymie, jako wyzwoleniec, zebrał, zajmując się handlem, nie zawsze uczciwym, znaczny majatek, który stał się przyczyna zepsucia moralnego dla niego samego. żony i dzieci. Strata majątku poslużyła calej rodzinie na dobre, bo ją oczyściła. Zajmując się uprawą kawalka ziemi pomiędzy Rzymem i Cume, opowiada dalej Hermas, otrzymalem od jednego aniola objawienie, które w tej księdze zawieram. Pasterz dzieli się na trzy części: 5 widzeń (visiones), 12 przykazań (mandata) i 10 podobieństw (similitudines). Do 1 szej części należą 4 widzenia, w której Hermas widzi pod postacią matrony, biało ubranej, Kościół; matrona ta karci go za grzechy jego i blizkich mu i zachęca do pokuty. W wizyi trzeciej i czwartej pokazują się Hermasowi ochrzczeni w kształcie ogromnej wieży; niektóre kamienie nie przystają do tej wieży, mają one oznaczać grzeszników, którzy przez pokutę powinni się ociosać. Wstępem a zarazem przejściem do części II-ej jest wizya piąta, w której ukazuje się Hermasowi w ubraniu pasterza aniol i rozkazuje mu zapisać to, co słyszał. 12 przykazań to zarys moralności chrześcijańskiej; -zaleca się w nich wiarę, niewinność, miłość, czystość i inne cnoty. Część III-a "Podo bieństwa" są podobne do wizyj. (Porwy żej przytoczone prace; Batiffol P. dzielo natchnione, choć zrobił uwagę, że L'église naissante. "Hormas et le rpobleme moral au second siècle" w Revue | jaśniać. Co do pojęcia, wyraz ten jest Biblique t. X (1901, str. 337-351); Gerhard Rauschen, Fatrologia (tl. pol. ks. Jan Gajkowski (1904); Andreae Retke, Patrologiae Compendium (1889). X, H. P.

Hermenegild św. król i męczennik w Hiszpanii, był synem Leuwigilda króla Gotów w Hiszpanii i Teodory, która była siostrą św. Leandra i św. Izydora bpa sewilskiego. Młody królewicz wychowany w błedach aryańskich, pojał za żonę w r. 579 Ingondę, córkę Sigegeberta króla Austrazyi. Księżniczka ta, przy pomocy św. Leandra nawróciła do wiary prawdziwej małżonka. Smierć męczeńską poniósł H. z rozkazu swego ojca w r. 585, za to, że nie chciał przyjąć komunii św. z rak bpa aryańskiego. Cześć odbiera dn. 13 kwietnia. (Por. Bollandus, Acta SS. April. II, str. 136—137; Bolland., Biblioth. hagioglatina. Bruxell. 1898—99, 8-0, t. I, str. 574; Greg. Magn., Dialog. III, 31, Glaire, Diction. 8-o, t. I, str. 1015).

Hermeneutae—w starożytności chrześcijańskiej ministrowie kościelni, których obowiązkiem było tłumaczyć Pismo św. i ustępy liturgiczne ludowi, nie znajacemu języka liturgicznego. Nazwa H-ae od gr. έρμενευτής zn. tlumacz. Św. Epifaniusz (Expiosit. fid., XXI) i akta o św. Prokopie. (Por. Valois, In Euseb. De Martyr. Palaest., I) wspominają o pewnym męczenniku, który w kościele w Scythopolis był jednocześnie lektorem, egzegetą i H-em czyli tłumaczem na jezyk syryjski. Sw. Jan Chryzostom, sw. Augustyn używali takich też hermeneutow. (Por. Martigny, Dictionanire des antiquit. chretien; art. Hermeneutae). X. C. S.

Hermeneutyka. I. Określenie i po $dzia \ell$ .

Pojęcia wstępne. Hermeneutyka (έμμενευτίκή, t. j. domyślne ἐπιστήμη, lub τέχνη, lub διδαχή wyjaśniająca wiedza, nauka, sztuka). Wywodzi się od śpusysosty wyrazu greckiego, pochodzącego od imienia bożka Hermesa (Merkurego), który był posłem bogów i tłumaczem (por. Act. 14. 11), stad έρμενεύειν znaczy: wykładać, tłu-

równoznaczny z έξηγεῖσθαι, t. j poprzedzać, prowadzić, wyjaśniać, wytluma-czyć, opowiedzieć (por. Jan 1, 18), stąd εξηγήσις, wyłuszczenie, wyjaśnienie. Dwa te wyrazy: hermeneutyka i egzegeza, w zasadzie mające jedno znaczenie, zastosowane jednak do nauk biblijnych, odbiegają od siebie. Hermeneutyka jest nauka, podajaca zasady zrozumienia i wytłumaczenia właściwego sensu, egzegeza zaś jest zastosowaniem tych zasad hermeneutycznych w praktyce do peszczególnych ustępów jakiejkolwiek ksręgi. Hermeneutyka więc jest teorya, egzegeza praktycznem jej użyciem. Hermeneutyka jest dla egzegezy, czem logika dla filozofi.

Hermeneutyka, rzeczowo wzięta (obiective), jest zbiorem zasad, slużacych do poznania sensu w slowach wypowiedzianych, lub napisanych. Podmiotowo zaś (subiective) pojmowana jest obeznaniem się z przepisami, umożliwiajacymi odszukanie właściwego sensu we wskazanym ustępie pewnego dziela, lub pewnego ustępu mowy wygłoszonej, — oraz umiejętne przedstawienie tego sensu.

Wyjaśnienia takiego może udzielić sam autor, albo kto inny. Dla autora dość, gdy poda właściwą myśl, zawartą w zdaniu przez siebie wypowiedzianem. Kto inny musi myśl te najprzód odnaleźć, a potem ją wylożyć i uzasadnić.

Gdy wykład taki pochodzi od autora, lub od jego następcy, czy zastępcy, wtedy nazywa się autentycznym, albo prawnym (authentica interpretatio, vel legalis). Jest on najpewniejszy, bo autor bywa najlepszym tłumaczem własnego dzieła.

Gdy zaś wykład ów pochodzi od kogo innego, który, odnalaziszy istotną myśl w zdaniu, podaje ją i wyjaśnia, wtedy nazywa się on naukowym (docta interpretatio); posiada tyle powa-gi, ile objaśniający wykaże obeznania z przedmiotem, przenikliwości w ocenie, staranności w badaniu, siły w dowodach; zachowa zatem wszystkie przepisy hermeneutyczne.

Hermeneutyka ze względu na sposób, w jaki się tworzy i jak do niej dochodzimy, bywa przyrodzona (naturalis) i kunszmaczyć z jednego języka na drugi, wy- towna (artificiosa). Pierwsza jest zbiorem, lub poznaniem tych zasad wyjaśniają- oraz 2) przedstawienie sensu odnaleziocych, które nam wskazuje sam zdrowy rozum według właściwości języka, którym mówimy, oraz sposobu zastanawiania się i myślenia. Druga zaś jest to całkowity i wykończony zbiór zasad wyjaśniających, naukowo ułożony, przyczynowo uzasadniony, dowodami poparty i wprawą nabyty. Ta jest doskonała, tamta mniej doskonała; ta nabyta, tamta samorodna; ta ma się do tamtej, jak logika naukowa do przyrodzonej.

Hermeneutyka co do swego zakresu zowie się powszechną (universalis), gdy podaje zasady, służące dla wszelkiego rodzaju i treści dziel pisanych, czy mów głoszonych. Częściowa zaś (particularis) podaje zasady, tyczące się wykładni Ksiąg św., jest to herme-neutyka biblijna, czyli święta; lub zbioru praw-hermeneutyka prawna; lub tekstu przymierzy zawartych — hermeneutyka dyplomatyczna.

Hermeneutyka biblijna ze swej strony może być powszechna, gdy dotyczy wszystkich Ksiąg św., częściowa zaś gdy odnosi się do pewnego tylko działu Ksiąg św. już to Starego, już Nowego

Testamentu.

II. Zakres hermeneutyki biblij-Hermeneutyka biblijna jest to nauka, wskazująca zasady, za pomocą których można i z cała pewnością wydobyć i właściwie wyłożyć istotny sens Ksiag św., t. j. owa myśl prawdziwą, rzeczywiście w nich tkwiącą, a przez Ducha św., pierwszorzędnego ich Autora, podaną.

Podwójne zadanie ma hermeneutyka biblijna, po pierwsze: podać sposób na odnalezienie i to pewne i latwe właściwego sensu, w tekście zawartego; powtóre: sens odnaleziony umieć wyłożyć z cała ścisłością i sumiennością. "Duae sunt res—pisze św. Augustyn — quibus tractatio scripturarum: nititur omnis modus inveniendi, quae intelligenda sunt, et modus proferendi, quae intellecta sunt" (De Doctrin. Christ. I, 1, rzeczy, na których 1). "Dwie są wspiera się wszelkie badanie pisma, t. j. sposób odnalezienia tego, co zrozumieć należy, i sposób wyłożenia tego, co się zrozumiało.

Stad dwa działy hermeneutyki: 1) odnajdywanie sensu=Heurystyka (ob.), nego = Proforystyka (ob.).

Należy ja uważać za prawdziwa, rzeczywista umiejetność. Nie ogranicza sie ona bowiem na wyliczaniu przepisów, którymi powinien kierować się egzegeta, ani zatrzymuje się na ułożeniu ich w pewnym logicznym porządku, lecz idzie nierównie dalej i wykazuje, że wszystkie owprawa są słuszne, uzasadnione i odpowiednie do celów, dla których je ułożono. Nauka hermeneutyczna kroczy drogą syntezy, a prawidła, które podaje, wiążą się ściśle ze sobą i wspierają wzajemnie. Wszystkie są wpioskiem koniecznym, wyprowadzanym z zasad podstawowych, trwalych i nienaruszalnych, czerpanych z filozofii, teologii i doświadczenia. Przybywające wciaż nowe prace egzegetyczne nadają tym przepisom coraz większa ścisłość i gromadzą coraz większe bogactwo spostrzeżeń i zastosowań.

III. Potrzeba jej i pożytek. Nieodzowna potrzeba hermeneutyki dla ludzi, chcących poznać rzeczywista myśl Ksiąg św., wypływa z tego, że Pismo św. jest zawile i trudne do zrozumienia. Trudności te powstają z jego przedeglębokiej starożytności. wszystkiem Najpóźniejsze bowiem Księgi św. liczą blisko dwa tysiące lat, a inne o wiele są starsze. W tych odległych czasach odmienne były zwyczaje i obyczaje, tak w publicznem, jako też i w prywatnem życiu. Autorowie zaś święci, pisząc dla współczesnych, którzy w owem otoczeniu wzrastali, zaledwie że o tych odmiennych warunkach napomykaja.

Nadto Księgi św. powstały w innych zupełnie stronach i opisują kraje, którdziś nawet, po tylu glębokich badaniachnie są jeszcze dostatecznie poznane; inne tam jest królestwo roślinne, inne zwierzęce, inny sposób życia ludzkiego.

Nadto języki, których użyto w tych Ksiegach, dziś są umarłe i w znacznej cześci zatracone, znaczenia wiec wielu wyrazów hebrajskich, czy chaldejskich, dojšé možna tylko chyba z pokrewnych im narzeczy.

Treść wreszcie Ksiag św., czy to historyczna, czy dogmatyczna, czy prorocka, wytwarza także nie mało trudności. Historya, w Piśmie św. opisywana, sięga odległych bardzo wieków, a nie rozświecają jej dostatecznie dzieje ludów ościennych. Dogmatyczna część Ksiąg św. podaje prawdy, przechodzące pojęcie rozumu ludzkiego, a nie rozwija ich w porządku, składnie, ale wspomina o nich urywkowo i rozbieżnie. Niemniej ciemne są też teksty prorockie, tak te, które przyszłość zapowiadają, jako też owe, co zarysowują przeszłe wypadki, lub Autorowi współczesne.

b) Pożytek hermeneutyki biblijnej wskazuje ścisła jej łączność z innemi naukami biblijnemi, jak: z historyą, archeologią i krytyką, właściwe bowiem zastosowanie i miarę dla każdej z nich określa hermeneutyka. Nadto teolog, polemista i kaznodzieja zarówno jej pomocy potrzebuja.

Teolog naukę teologiczną, oraz jej dowody czerpać ma z samego źródła Objawienia. Zatem powinien pożnać wieloraki sens, który tkwi w Księgach św.; umieć ma tak rozebrać tekst św., aby wydobyć zeń wszystkie ukryte tam skarby, często w każdym poszczęgólnym wyrazie zawarte. Tego zaś nie osiąguie tez znajomości hermeneutyki.

Polemista nie potrafi bez niej obronić prawdy katolickiej. Na placówce biblijnej spotyka się on z dwoma różnymi obozami prz ciwników: z racyonalistami i protestantami. Jedni usuwają z Ksiąg św. pierwiastek nadprzyrodzony, drudzy zaś nadużywają Pisma św. i utrzymują, że oni jedni tylko właściwie je rozumieją. Tym polemista wykazać musi i uzasadnić dosłowne znaczenie tekstu; tamtym zaś przypomnieć wiekami uświęcone prawa i przepisy wykładu biblijnego, od którego nie wolno odstępować rzetelnej krytyce. A w jednym i w drugim przypadku hermeneutyka dostarczy mu potrzebnych ku temu środków.

kaznodziei hermeneutyka przypomina, że nie własne, ale Boże głosić ma słowo; winien więe badać Pismo św., aby niem przepoić swą mowę. Lecz aby temu podołać, nie dość pobożności, nie wystarczy też żywa wyobraźnia, czy wysoki polot umysłu, ten bowiem często szkodzi, bo wiedzie opowiadacza Ewangelii na bezdroża. Tylko jedna hermeneutyka ustrzeże go od zwodniczej i nie dość światlej pobożności, od wybryków własnej wyobraźni, a poda mu klucz do ly przebywały.

rzeczywistego poznania Ksiąg św. i sprawi, że słowa jego będą więcej do Biblii zbliżone, a stąd więcej Boże, więcej skuteczne. Słusznie więc napisał Leon XIII: "In fructuosiorem huius doctrinae partem, quae de interpretatione est, per studiose incumbet praeceptoris opers; unde sit auditoribus, quo dein modo divini verbi divitias in profectum religionis et pietatis convertant." (Encykl. Provident. Deus, p. 20,. W wieku XIX-ym pisali o hermeneutyce: J. Jahn, "Enchiridion Hermeneuticae gen." Vind. 1812; Arigler, "Hermeneutica Biblica," Vind. 1813; Unterkircher, "Hermeneutica Biblica," Oenip., 1831; J. H. Janssens, Herm. S., Leod. 1818, reimpr., Vilnae 1830; G. Riegler, "Biblische Hermeneutik," Augsb. 1835; J. Ranolder, "Hermeneuticae bibl. gen. principia," Quinq. — eccl., 1838; F. N. Patritius, "De interpret. Script." Rom. 1844; J. Kohlgruber, "Hermen. bibl. gen.," Vin., 1850; G. J. Güntner, "Hermen. Bibl. gen.," Prag., 1848; Vinc. Zapletal, "Hermen. Biblic.," Frib. Helv. 1897; S. Szekcly, "Hermen. Bibl. gen.," Friburg. Brisg., 1902; Chauvin, Leçons d'Intr. p. 439.

## IV. Historya egzegezy.

a) E g z e g e z a ż y d o w s k a. Historya egzegezy u Żydów, to historya ich teologii, ich szkół i życia duchowego. Po zburzeniu Jerozolimy szkoły ich stały się na wygnaniu ogniskami religii i narodowości. W nich połączono i pomięszano razem i teologię i prawo i nauki świeckie, a podstawą i zasadą było prawo Mojżeszowe najprzód pisane, później podaniowe. Dwa tu zaznaczyć należy okresy; pierwszy jest to okres szkół panujących od niewoli Babilońskiej do roku 1000-go po Chrystusie, gdy nauki podawali ustnie nauczyciele, posiadający powagę publiczną, od tego czasu aż po dziś dzień okres doktorów rozproszonych, gdy po upadku szkół powstawali nauczyciele prywatni i dzieła prywatne.

 α) Okres starożytny. O szkolach z czasów przed niewolą babilońską nie wiele wiadomo.

Po niewoli zaznaczyć należy kilka charakterystycznych okresów, które szkoły przebywały. 1-o. Czas Pisarzy, Rachmistrzów Soferytów, Sopherim od Sopher γραμματεύς, od V-go wieku przed Chr., do połowy pierwszego naszej ery. Czas rządów Sanhedrynu, który zajął miejsce Wielkiej Synagogi.

W chwili narodzenia się Zbawiciela. żył Hillel (ob), pochodzący z Babilonu.

Jego liberalizmowi sprzeciwiał się Szammaj (ob.).

W tym samym czasie żył w Egipcie Filon (ob.), + 39 po Chrystusie, wykładał Biblie alegorycznie.

2-o. Po Chrystusie (od 50 r. do III w.), powstają doktorowie, uczący starożytnego podania, przechowywanego po szkołach, wielkiej zażywający powagi, zwani od nich tanaitami, tannaim. Po zburzeniu Jerozolimy powstały szkoły w innych miejscowościach: Pierwszą taką wielką szkołę założył w Jamnii R. Jochanan ben Zakkaj, ze stronnictwa Hillela. Z oblężonej stolicy uciekłszy podstępem, otrzymał od Wespazyana pozwolenie na założenie szkoły.

Po upadku świątyni kapłani do reszty stracili swe wpływy; saduceusze się rozproszyli. Ich miejsce zajęli całkowicie biegli w prawie, faryzeusze, rabinami (rabbi) zwani, doktorowie i wodzowie ludu i zarządcy synedryum, które się do Jamnii schroniło. Przełożony szkoły był jednocześnie głową synedryum i wodzem ludu, zwał się księciem nasi, odziedziczywszy ten tytuł po Machabejczykach i kapłanach. Oprócz tej wielkiej szkoły, powstały i mniejsze.

Tanaici owi dzielą się na cztery pokole nia. Z pośród nich najsławniejsi byli: Rabban Gamliel, lub Gamaliel I (ob.), wnuk, czy syn Hillela, nauczyciel św. Pawła. R. Jochanan ben Zakkaj, założyciel szkoły w Jamnii Onkelos, uczeń Gamaliela, twórca parafrazy chaldejskiej na Pięcioksiąg. Jonathan ben Uziel napisał parafrazę na Księgi Proroków starszych i późniejszych. Wszyscy oni byli ze szkoły Hillela.

W tym czasie żył historyk *Józef Flawiusz* (ob.). Za Hadryana *Akylas*, Akwila (ob.).

R. Akiba ben Joseph (ob.), z pasterza jeden z największych doktorów żydowskich, zwolennik i poplecznik samozwań krajów.

czego Mesyasza Symona bar Kohby, zażywał ogromnej powagi wśród Żydów, świetny sofista i samodzielny wykładacz Prawa. R. Jehuda Hannasi (książe), lub Hakkadosz (święty). Rabbi żył ok. r. 136—217, zebrał halaki i ułożył z nich całość, zwaną Miszna, podstawę Talmudu. Po jego śmierci szkoły palestyńskie upadać zaczęły, natomiast koły babilońskie zakwitły.

3-o. Od wieku III-go do V-go kwitły szkoły: w Tyberyadzie i w Babilolonie, przedewszystkiem w Surai, oraz Pum-Bedith.

4-o. W szóstym wieku powstali saboraici, saboraim myśliciele, którzy już

nie są świadkami podania.

Dokonali ostatniej redakcyi Miszney Gemary (ob. Talmud). Niektórzy sądzą, że oni dzieła te spisali, gdyż potąd wskutek zakazu spisywania ustnie przechodziły one z pokolenia do pokolenia.

5-o. Gaonici, znakomici, aż do końca istnienia szkół w Babilonie, t. j. do początku wieku XI-go istnieli. Tytuł ten nosił najprzód przełożony szkoły w Sura, a potem w Pum-Bedith. Z pośród gaonów wyróżnił się R. Saadja ben Joseph, † 942, przeciwnik Karaitów, autor całkowitego przekładu Ksiąg Starego Testamentu z hebrajskiego na arabski, oraz komentarzy do nich, nadto wstęp (introductio) do Talmudu.

Szkola w Sura r. 948, po siedmiuset latach istnienia, upadla, a w r. 1038 i

szkoła w Pum-Bedith.

6-o. Karaici (ob.).

7-o. Przekłady: Septuaginta (ob.), Akwili (ob.), podają świadectwo, jak Żydzi w owych czasach rozumieli tekst biblijny.

8-0. Midraszim (ob. Midrasz).

9-o. Talmud (ob.).

10-o. Kabalistyka (ob.).

β) Egzegeza żydowska od upądku szkół wschodnich. Gdy Arabowie zawładnawszy Hiszpania okazali Żydom, tam mieszkającym, łaskawość i opiekę, przybyli też i ze wschodu Żydzi, a w tem środowisku powstały szkoły, w których najprzód uczono gramatyki, potem egzegezy i to uczonej. Z Hiszpanii wiedza przeszła i do innych krajów.

W tym czasie zaslynęli:

R. Szelomo ben Jicchak (Raszi), u chrześcijan zwany Jarchi, um. 1105.

Abraham (ben Meir) ibn Ezra (Abenezra, Rabe), † 1167 r., gramatyk i największy egzegeta żydowski w wiekach średnich. Prawie na całe Pismo sw. napisał komentarze, cenione i przez chrześcijan. Po większej części tłumaczy sens dosłowny, odrzuca bajki talmudyczne.

Mosze ben Majmon (Majmonides

(ob.), Rambabam).

Żydzi hiszpańscy i z Galii południowej w wieku XIII-ym wytworzyli dwa stronnictwa: jedno popieralo filozofie i teologie Majmonidesa i ci zwali się majmonidystami; —drugie goraco ich zbijalo, byli to antymajmonidyści, z których niektórzy publicznie palili dzieła jego na Niektórzy z jego uczniów stali się racyonalistami i cuda tłumaczyli w naturalny sposób.

Znakomitszymi gramatykami byli potem: Josef ben Kimchi, † 1170 r., syn jego Dawid ben Josef Kimchi. R. Levi ben Gerszom (Gersonides), + po 1340 r., filozof, zaprzeczał stworzenia z niczego, a twierdził, że świat powstał z bezkształtnej materyi. Napisał między innemi komentarz na Pismo św., w którym zasady moralne znakomicie wy-

lożył.

W wiekach średnich wielu rabinów pisalo dziela, żółcią i nienawiścią przepojone przeciwko Chrystusowi, oraz o-sobom Nowego Test. i chrześcijanom wogóle. Taka Księgę wydał R. Lipman, rabin praski w w. XV-ym.

Z pośród karaickich wykładaczy wyróżnił się Aharon ben Josef w w. XIII-ym; napisal on doskonale komentarze na Pięcioksiag i Proroków.

Z kabalistycznych komentatorów w tym czasie zasłynal R. Moses ben Nachman, † 1280, tłumaczył Pięcio-

Z wieku XVIII-go najznakomitszym ilozofem i egzegeta żydowskim był Mo-

ses Mendelssohn (ob.).

W wieku XIX-ym potworzyły się oddzielne obozy i sekty wśród Żydów, oceszczególniej Tore, za Bożą Księgę mają, Klemensa Rzymskiego do Koryntyan

ale i talmud, jako podanie, w wielkiem poważaniu zachowuja, choć nie we wszystkiem trzymają się go; w obrządkach zawsze. Reformowani (neologi), Biblię uznają za natchnioną od Boga, lecz wiele w niej alegorycznie wykladaja; z talmudu biora to, co za dobre uważają, zwyczaje tradycyjne w części tylko zachowują. Racyonaliści Biblię podają za dzielo czysto ludzkie, pomijając talmud, obrządków nie zachowują, tylko pojęcia żydowskie zatrzymując.

W pojeciach i zapatrywaniach na Mesvasza bardzo ze soba się różnia; prawowierni oczekują Mesyasza osobowego, zalożyciela królestwa ziemskiego; reformowani Mesyasza biorą w znaczeniu idealnem, lub zbiorowem o jednym lub wielu mężach, którzy odnowią nauki i obyczaje. Racycnaliści, niewierzący w czynnik nadnaturalny, w Mesyaszu widzą zabytek legendowy złotej epoki ludzkości, pragnienia lepszej doli, co tli się w każdej duszy ludzkiej poszczególnej, lub zbiorowej ludu calego. Niektórzy z nich twierdzą, że idea Mesyasza zrodziła się wśród pierwszych chrześcijan, a od nich do Żydów przeszła.

b) Historya egzegezy chrześcij ańskiej.

I. Wśród pierwszych Chrześcijan. Chrystus Pan uczniom swoim Pismo św. wyjaśniał (Luc. 4, 18; 24, 44), wykład ten był po większej części dosłowny (Mat. 15, 3-5; 19, 4; 22, 42, 45), chociaż i typiczny (Np. Jan 3, 14). Apostołowie przyjawszy prawdziwe wylożenie Pisma św., żydowskie, przez Chrystusa potwierdzone, oprócz sensu doslownego (Act. 2, 25), również i duchowy wykładali (Jan. 19, 36; I. Cor. 10, 1—11; Gal. 4, 22; Hebr. cc. 7—10).

Oicowie apostolscy, apologeci i pisarze wieku II-go calkowitych komentarzy ani homilij nie pisali, ale przy zdarzonej okoliczności pewne ustępy Pisma św. wyjaśniali. Wtedy bowiem Księgi, przedewszystkiem Nowego Testamentu, z powodu pokrewieństwa języka, blizkości miejsca i czasu były dla wiernych i wiele więcej, niż dziś zrozumiałe i nie wymagały wyczerpującego wyłożenia. Z tego, co się zachowało, widać, niające Biblię według swoich własnych za- że list św. Barnaby. zawiera objaśniesad: prawowierni (ortodoxi), Biblie, nia alegoryczne i typiczne. List św. posiada tłumaczenia pewnych ustępów Biblii; św. Justyn w dyalogu z Żydem, Tryfonem, wykłada miejsca mesyaniczne, Melito, biskup w Sardes i św. Irene-usz, podają wyjaśnienia do Księgi Ob-

jawienia św. Jana.

W wieku II-im i heretycy tłumaczyli Biblię. Z dziel ich szczątki się przechowały. Bazylides, gnostyk, napisał: "Exegetica" w 24-ch księgach; odznaczył się w tym dziale i Herakleon. Przekręcali oni zarówno sens dosłowny, jak i duchowy.

2. Szkoła Aleksandryjska (ob.) Antyocheńska (ob.), Mezopotamska (ob.).

3. Wykład Ojców łacińskich. Ojcowie i pisarze łacińscy aż do VI-go wieku nie wytworzyli szkoły, jednakże w sposobie wykładania Pisma św. ze sobą się zgadzali. Od wieku IV-go dawał się między nimi odczuwać wpływ szkół wschodnich, przedewszystkiem antyocheńskiej. Wszyscy uznają sens dosłowny i duchowy (typiczny), jedni tego, drudzy tamtego się trzymają, lecz wielu obydwóch. W praktycznem wyjaśnianiu w homiliach, niektórzy z nich za daleko szli w uzasadnieniach swych sensu mistycznego. Zasługują na wspomnienie:

Św. Hipolit. + około 235-245 r.

Tertulian, † około 240 roku i Cypryan, † 258 roku, wiele miejsc Pisma św., szczególniej proroctwa o Mesyaszu, objaśnili w swoich dziełach.

*Šw. Hilary Piktawieński* (Pictaviensis), † 367, lub 368 r., objaśniał Księgę Hioba, Psalmy, Mateusza.

Św. Ambroży, † 397 r.; ułożył wykład Psalmów i Ewangelii św. Łukasza. Pod imieniem Ambrożego istnieją wyborowe komentarze na 13 Listów św. Pawła (Ambrosiaster), pochodzące wprawdzie z wieku IV-go, ale niebędące dziełem św. Ambrożego.

Rufin, † 410 r., wiele dzieł greckich egzegetycznych, jak np. Orygenesa, Bazylego, przełożył na łacinę, a sam o błogosławieństwie patryarchów napisał. Pseudo-Rufin pozostawił wykład Psalmów i wielu proroków mniejszych.

Św. Hieronim, † 420 roku, przełożył wiele dzieł egzegetycznych Filona, Orygenesa, Euzebiusza. Napisał o imionach hebrajskich i o geografii biblijnej; nadto: komentarze na wiele Ksiąg Star. Test., na Genezę, wszystkich Proroków, Eklezyastesa na ewangelię Mateusza i niektóre Listy św. Pawła. W listach swoich, w których wiele jest materyału egzegetycznego, liczne ustępy Biblii wyjaśniał.

Św. Augustyn, † 430, lub 431 r., w dziele De doctrina Christiana wyłożył zasady właściwego tłumaczenia. Napisał wyłożenie Genezy: "Locutiones et Quaestiones (scholia)," na Pięcioksiag, Jozuego, Sędziów, "Adnotationes" na Księgę Hioba, "Enarrationes" na Psalmy, alegorycznie po większej części i moralnie wyłożone. Na Nowy Testament napisał: "De consensu quattuor Evangelistarum," "Quaestiones evangelicae" na Mateusza i Łukasza, o kazaniu na górze, "tractatus" na Ewangelie Jana; wykład na List do Rzymian i Galatów. W homiliach i mowach wiele wyłożył perykop.

Kasyodor (Cassiodorus) † 565-575 oprócz dzieła hermeneutycznego "De institutione divinarum litterarum," wyłożył Psalmy, Dzieje, Listy, Apokalipsę. Idzie za Augustynem.

 $\dot{S}w$ . Grzegorz Wielki † 604, napisał: Moralia, czyli wykład Księgi Hioda, nadto na Ezechiela i Ewangelie.

4. Wykładacze w wiekach średnich. Czasy to były pełne wywrotów, uporczywych wojen i walk krwawych, nie więc dziwnego, że komentarzy wtedy zjawiło się mniej, ale za to kwitły wyciągi (catenae), głosy zebrane z dzieł Ojców. W tych wyciągach i zbiorach z wieku VI-go do XII-go, a po większej części bezimiennych znajdują się zdania Orygenesa, Chryzostoma, Teodoreta, Cyryla Aleksandryjskiego. Wiele wyjaśnień Ojców przechowało się w wyciągach.

1) Wykładacze greccy w tym czasie najsławniejsi:

Św. Jan Damasceński † ok. 760—780, ułożył komentarz na Listy Pawłowe.

Nadto pisali komentarze: Focyusz † ok. 891.

Teofilaktus + ok. 1107.

Frokopius Gazaeus w w. VI-ym pisał wyciągi (catenae) i komentarze, Anastazy Sinaicki i św. Maksym z w. VII-go, Oecumenius z w. X-go, Euthynius Zigabenus z w. XII-go wykładali Pismu św. w sensie dosłownym, trzymając się Chryzostoma.

2) Wykładacze łacińscy aż do wieku XIII-go.

Św. Izydor Hispaleński † 636, w niektórych swych dziełach wyjaśniał ustępy biblijue.

Beda Wielebny (Venerabilis) † 735, wypracował bardzo wiele komentarzy na Stary i Nowy Test., homilij, rozpraw archeologicznych.

Alkuin † 804, napisał komentarze na Genezę; niektóre Psalmy, Eklezyastesa, Pieśni, Ewangelie Jana oraz inne.

Rabanus Maurus † 856, ułożył komentarze na historyczne Księgi Starego Test. Przypowieści, Mądrości Eklezyastesa, na Mateusza i Listy Pawłowe.

Walafridus Strabo † 849, ułożył krótkie objaśnienia na całe Pismo św., które znane były pod nazwą: glossαe ordinariae, (Norymberga 1492).

Anzelm Lauduceński † 1117, uchodzi za autora pracy "glossa interlinearis," glosa międzywierszowa, bo między tekstem Pisma św. wyjaśnia wyrazy etymologicznie trudniejsze według wskazówek Ojców.

3) Wykładzcze Scholasty-czni więcej oddani byli filozofii i dogmatyce, egzegezy jednakże nie pomijali. Choć pozbawieni byli znajomości języka i warunków, w Biblii opisanych, jednakże glęboka znajomość dogmatów, wczytanie się w dzieła Ojców i w Księgi św. podawały im klucz do właściwego wyrozumienia sensu biblijnego. Wszyscy przyjmują sens dosłowny i duchowny, tego zaś trzy rodzaje rozróżniają: alegoryczny, moralny i anagogiczny. W teoryi wszyscy sens dosłowny na pierwszem stawiają miejscu i dowody z niego czerpią, lecz w praktyce więcej sens duchowy uprawiają, a nawet miary nie zachowują w sensie przystosowanym i wywnioskowanym (sensus accomodatus, consequens).

W tym okresie odznaczali się: Hugo

a S. Victore + 1141.

Petrus Lombardus † 1164 "Magister sententiarum" bardzo bogaty zbiór glos na Psalmy i "collectanea" na Listy Pawłowe.

Kardynał Hugo a S. Caro † 1260, poprawił tekst Wulgaty, ułożył pierwszą konkordancyę, wrowadził do Wulgaty podział na rozdziały i postyle na obydwa Testamenty napisał.

Albert Wielki † 1280, wyłożył Psalmy, Lamentacye, Daniela, Barucha, Proroków mniejszych, Ewangelie i Apokalipse.

Św. Tomasz z Akwinu † 1274, napisał komentarze na 50 pierwszych Psalmów, Hioba, Pieśni, Izajasza, na Ewangelie Mateusza i Jana, na Listy Pawłowe. Nadto dzieło: "Catena aurea" z najlepszych 54 wykładaczy greckich i łacińskich na cztery Ewangelie. Ten zbiór, oraz komentarz na Pawła są najlepsze.

Św. Bonawentura † 1274, uwagami rozjaśniał Hexaemeron, Psalmy, Lamentacye, Eklezyastesa, dwie ostatnie Ewangelie, Apokalipsę.

Mikołaj z Liry, Nicolaus Lyranus † 1340, napisał komentarze (postyle) na całą Biblie, które u współczesnych były w takiej cenie, że mawiano: "nisi Lyralyrasset, totus mundus delirasset." Postyli tej Luter także używał, weszło też w przysłowie: "si Lyra non lirasset, Lutherus non saltasset."

Nadto z tego czasu zasługują na wspomnienie: Jan Gerson † 1429, Alfons Tostatus † 1455, Paulus Burgensis, Laurentius Valla, Mikołaj z Kuzy (de Cusa), Dyonizy Kartuzyanin, Petrus Niger, lub Schwarz z wieku XIV-go; oraz Erazm Rotterdamski i Felix Pratensis z XV-go wieku.

5. Wykładacze katoliccy od czasów protestantyzmu. Od czasów reformacyi prace nad Pismem św. ożywiły się i podniosły; tak u katolików, jak też i u protestantów z wielkim zapałem prowadzone były. Jak wiek IV-ty i V-ty były złotym okresem dla egzegezy patrystycznej, tak czasy po Soborze Trydenckim stały się złotym wiekiem dla egzegezy nowoczesnej. A podstawe do tego dały humaniora w wieku XV-ym obudzone, które poruszy-

ły też naukę języków biblijnych. Wywołała je też paląca potrzeba zwalczania protestantyzmu, który nadużywał Pisma św.

Najznakomitsi bibliści tego czasu są:

Ks. Jakób Wujek, † 1597, napisał wstępy i objaśnienia, które dolączył do tekstu przez siebie przełożonego. W Postyli mniejszej rozwija sens dosłowny, typiczny i moralny; w Postyli zaś większej, zwróconej przeciwko protestantom, opiera się głównie na dosłownym.

Cajetanus Cardin. (Thomas de Vio) † 1534, pisał objaśnienia na Księgi Starego i Nowego Test.

Santes Pagninus † 1541, ułożył: Catena argentea in Pentateuchum (Antv. 1565).

Franciscus Vatablus 1547, scholie na Pismo św. Starego Test.

Joannes Maldonatus † 1583, napisal doskonaly komentarz na cztery Ewangelie (Mussip. 1596).

Alfonsus Salmeron † 1585, pozostawił rozprawy na wszystkie prawie Księgi Now. Test.

Franciscus Ribera † 1591, napisał komentarz na Proroków mniejszych, Ewangelię Jana, List do Żydów i Apokalipsę.

Franciscus Toletus † 1596, oprócz prackrytycznych nad Wulgatą pozostawił doskonały komentarz na Ewangelie Łukasza i Jana, oraz na List do Rzymian. Współcześni nazywali go największym czegetą (Rom. 1588—1602).

Ant. Agellius † 1608 obok dzieł krytycznych napisał komentarz na Psalmy, Pieśni i Treny.

Nic. Serarius † 1609, objaśniał wiele Ksiąg historycznych Starego Test.

Ben. Pererius † 1610, wydał obszerny komentarz na Genezę, a krótszy na Daniela.

Guil. Estius † 1613, doskonałe komenatarze pisał na Listy Pawłowe i Katolickie. Oraz uwagi o miejscach trudniejszych w Biblii; niekiedy skłania się do zdań Bajusa.

Rob. Belarmin † 1621, obok dziel dogmatycznych napisał bardzo cenne objaśnienia na Psalmy (Rom. 1611).

Ben. Justiniani † 1622, napisał ko- pomijają zupełnie.

mentarz na Listy Apostolskie, a Casp. Sanctius † 1628, na Ksiegi historyczne Starego Test. Hioba, Pieśń i wszystkich Proroków.

Joan. Lorinus † 1634 pisał komentarze na niektóre Księgi Starego Test., ale przedewszystkiem chwalono jego komentarz na Dzieje. Jac. Tirinus † 1636, ułożył treściwe objaśnienia na Biblie,

Cornelius a Lapide (van den Steen † 1637), napisał obszerne bardzo komentarze na wszystkie Księgi Starego i Nowego Test., z wyjątkiem Psalmów i Hioba (Antv. 1614–1633).

Jac. Bonfrère † 1642, bardzo dobre komentarze pozostawił na Pięcioksiąg, Jozuego, Sędziów, Ruty.

Jac. Ben. Bossuet † 1704, między innemi doskonałe scholie napisał na Psalmy i pięć Ksiąg Mądrości (Sapientiales).

Alex. Natalis † 1724, prawie cały Nowy Test. wyłożył.

Aug. Calmet † 1757, wypracował pierwszy słownik biblijny, oraz komentarze na całe Pismo św. i dopełnił wielu rozprawami. Po francusku wyszło (Paris 1707). J. D. Mansi przełożył na łacinę (Venet. 1754).

6. Egzegeci katoliccy wiek u X I X - g o wydali bardzo wiele komentarzy Pisma św., głównie w językach narodowych, a przedewszystkiem po niemiecku. Wielu z nich, trzymając się sensu z podania w przedmiotach dogmatycznych i moralnych, w rozwiązaniu zaś zagadnień z dziedziny gramatyki, historyi, archeologii, geografii, kierowali się zdobyczami nowoczesnej wiedzy i zabytków świeżo odnalezionych. Książki więc ich zawierają to wszystko, co było dobrego w starych dzielach egzegetycznych, a jednocześnie podają wszystko, co zebrano w czasach ostatnich; sa krótsze od dawnych dzieł, dostępniejsze i więcej korzystne przy pracy egzegetycznej. Nowsi egzegeci zwracają uwagę głównie na sens dosłowny w Księgach św., typiczny zaś rozwijają tam tylko, gdzie są ku temu poważne dowody; - alegoryczny zaś i mistyczny w wykładzie teoretycznym i naukowym

Bibliści z tego wieku są:

Jan Jahn + 1816, profesor wiedenskiego uniwersytetu.

Jan Ber. Rossi + 1831, zebrał różniace sie czytania tekstu hebrajskiego.

- J. H. Kistemaker † 1834, przetłumaczył Ksiegi Nowego Test. na niemiecki język, oraz pisał rozprawy egzegetyczne.
- J. G. Herbst † 1836, pisał rozprawy egzegetyczne, oraz wstęp do Ksiąg Starego Test.

Leon Hug † 1846, zbijał uczenie zdania racyonalistów i Paulusa, tybińczyków i Strauss'a. Wstep jego krytyczny do Nowego Test. tłumaczyli protestanci na francuski i angielski,

Ks. Serwatowski Waleryan opracował wykład Pisma św. Nowego zakonu wydawany częściami (ob.),

- C Vercetlone † 1868, pisał dzieła krytyczne, zbierał różniące się czytania Biblii.
- F. X. Patrizi + 1881, uprawial hermeneutykę i egzegezę, szczególniej badał zagadnienia historyczne i chronolo-
- A. M. Le Hir † 1868, w rozprawach swoich ostro zbijal twierdzenia racyona-
- J. B. Glaire + 1872, wydał po francusku Biblię z krótkiemi objaśnieniami, nadto wstęp i archeologię.
- $J.\ Th.\ Beelen$ † 1884, pozostawił komentarz na Dzieje, oraz na List do Rzymian i do Filipensów.

Kard. Mik. Wisseman + 1865, napisal "Horae syriacae," czem krytyce biblijnej i egzegezie wielka oddał usługe.

- B. Welte + 1885, wydał rozprawy o Pięcioksięgu i Ks. Hioba.
- J. M. A. Scholtz + 1852, wydał krytyczny tekst Now. Test.
- Fr. X. Reithmayr † 1872, napisal doskonaly wstep do Ksiąg Nowego Test., hermeneutyke i tlumaczenie Bibli na język niemiecki.
- Ks. Pawłowski Franciszek, ułożył krótki komentarz na Psalterz, czyli Księgę Psalmów, Kraków 1872.

Biblii, przez poprzedniego przygotowany i opatrzył go uwagami.

- L. Reinke † 1879. bardzo wyczerpująco objaśnił proroctwa o Mesyaszu; wyjaśnił wiele trudności krytycznych i egzegetycznych, napotykanych w Ksiągach Starego Test.; ułożył komentarz na niektórych Proroków mniejszych.
- A. Bisping + 1884 objaśnił wszystkie Ksiegi Nowego Test., wspierając się na protestanckiej pracy Meyera.
- C. Cl. Fillion, pod tytułem: sainte Bible" wydaie od roku 1899 w Paryżu tekst Pisma św. łaciński i francuski, wraz z francuskim komentarzem.

Herman Zshokke ułożył Historyę biblijną. Nadto L. Fonck, Zapletal, Trochon i t. p.

Ks. Dr. Spis wydał rozprawę egzegetyczną o pokusach Chrystusa Pana, Kraków 1900.

Ks. S. Kozłowski wydał Pismo S. i Historye bibl.; ks. A. Symon pisał komentarz na. List do Rzymian tlumaczyl Psalmy; Ks W. Knapiński i pisał rozprawy biblijne; również ks. A. Zaremba, Hozakowski, oraz inni; Konkordancye ułożył ks. J. Zieliński.

P. Schanz napisal komentarz na Ewangelie; to samo Fr. Pölzl. Rohling wyłożył Psalmy i proroctwa Izajasza; Gutberlet Księgę Tobiasza i Mądrości; Neteler Ksiege Kronik.

Dr. Schäfer, prof z Wiednia zapowiedział komentarz na Księgi Starego Test., ukazaly się Księgi Ezechiela, oraz Ksiegi Ezdrasza, Nehemiasza, Estery. Dr. Schäfer z Wrocławia zapowiedział komentarz do Ksiag Nowego Test., ukazaly sie w Monasterze niektóre Listy św. Pawła. Pr. dr. Gutjahr z Grazu zapowiedział Listy św. Pawła.

Jezuici od r. 1885 w Paryżu rozpoczeli wielkie zbiorowe dzielo, które obejmować ma komentarz łaciński na wszystkie Księgi Starego i Nowego Tes..; nadto jeszcze teksty biblijne, konkordacye, słowniki. Dzielo nosi tytuł: "Cursus Scripturae S., współpracownikami jego są Jezuici: Cornely, Knabenbauer, Hummelauer, Gietmann, oraz inni.

Fr. Vigouroux wydał kilka dziel kry-Fr. Alloli † 1873, przerobił przekład egipskie i asyryjskie z Księgami św (La Bible et les decouv. mod., Paryż 1889); zbija zarzuty racyonalistów (Les livres s. et la crit. ration. 1891), ułożył wstęp do wszystkich Ksiąg św. i wydaje obszerny słownik biblijny: "Dictionaire de la Bible."

Z wydawnictw biblijnych zasługują na uwagę: "Revue biblique internationale" od roku 1891 w Paryżu, jako organ dominikańskiej szkoły biblijnej św. Szczepana w Jerozolimie; "Biblische Zeitschrift," wychodzi w Fryburgu. Uzupełnieniem jego mają być: "Biblische Studien," wydawane w Monachium.

Nadto wspomnieć należy o dwóch szkołach biblijnych: jedna OO. Dominikanów św. Szczepana w Jerozolimie; druga Jezuicka Sapientia w Beyrucie, które uczą starych jezyków wschodnich, oraz innych nauk biblijnych.

Wreszcie nadmienić się godzi o Komisyi Biblijnej w Rzymie, która zapewne obudzi większy ruch naukowy na polu pracy biblijnej i skupi wszystkie siły, dotad rozproszone.

- 8. Wykładnia protestancka.
- 1) Przed pojawieniem się racyonalizmu biblijnego.

Marcin Luter † 1546, oprócz przekładu Pisma św. napisał komentarze, z których główniejsze są: na Geneze, Psalmy, na List do Rzymian i Galatów. Luter wszystkim bez wyjatku pozwolił czytać Księgi św. i wykładać je według swego osobistego przekonania. Odrzucił powagę Ojców i Kościoła.

Ulryk Zwingli † 1531, pisał komentarze na dwie pierwsze Księgi Mojżeszowe, na Izajasza, Jeremjasza, Ewangelie i Listy Pawłowe.

Jan Kalwin † 1464, pozostawił komentarz na Pięcioksiąg, Psalmy, Proroków, Ewangelie, Dzieje, Listy Pawłowe, oraz katolickie. Dzieła te stoją wyżej ponad inne prace ówczesnych protestantów.

a) Wśród protestantów wyznania luterskiego wyróżniali się:

Jan Gerhard † 1637, wyłożył Geneze, Deuteronomium, Ewangelie, Listy św. Piotra.

Jan Seklucyan do N. T. dodal komentarz.

b) Z pośród protestantów reformowanych odznaczył się:

Jan Drusius † 1616. Joan. Cocceius (Koch) † 1669. Campegius Vitringa † 1722, uczeń poprzedniego. W Polsce w Biblii Brzeskiej (1563) objaśnienia dodano.

c) Z pośród Arminian i Socynianów:

Hugo Grotius † 1645.

Joannes Clericus † 1736.

Czechowicz przy Nowym Test. pomieścił komentarz, Budny wydał całą Biblie; Bibliotheca fratrum polonorum posiada liczne komenterze.

Najważniejsze komentarze protestanckie znajdują się w dziele: "Critici sacri" (Lond. 1660, Amst. 1698).

 $Brianus\ Walton$ † 1658, wydał polygłotę londyńską.

 Wykładacze protestanccy po ukazaniu się racyonalizmu.

Od połowy XVIII-go wieku egzegeci protestanccy byli prawowiernymi (orthodoxi), lub racyonalistami Z nich wielu na początku było prawowierniernych, potem zdanie odmienili, lub też nie dostatecznie zdając sobie sprawę, są prawowierni w jednem, a racyonalistami w drugiem.

Jan Sal. Semler † 1791 r.; na wiele Ksiag Starego i Nowego Test. pisał komentarze. Jest to jeden z ojców racyonalizmu.

Sev. Vater objaśniał Pięcioksiąg i Księgę proroka Amosa.

J. G. Rosenmüller + 1815, oraz syn jego Er. Fr. C. Rosenmüller + 1835, obydwaj konserwatyści, pisali scholie: ojciec na Nowy Test., syn na Stary Test.

God. Eichhorn † 1827, napisał komentarz na Hioba, Proroków i Apokalipsę. Racyonalista.

Ch. T. Kuinoel w pierwszej połowie XIX-go wieku ułożył komentarze na Ewangelie, Dzieje i List do Żydów. Jeden z najlepszych wykładaczy niekatolickich.

Fr. H. Gesenius † 1842, oprócz dzieł gramatycznych napisał doskonały ko-

mentarz na Izajasza. Racyonalista u- wadził H. do 1819 r., w którym to romiarkowany.

H. Paulus + 1851, zostawił komentarz na synoptyczne Ewangelie. Autor wykładu naturalistycznego.

W. M. De Wette + 1849, wylożył Psalmy i Nowy Test. Czerpał wiele z z Estyusza.

A. Knobel † 1863, objasnial Piecioksiag, Jozuego, Eklezyastesa, Izajasza.

G. H. Ewald † 1875, oprócz wielu dzieł, filologicznych, historycznych, napi sał komentarze na Księgi Starego Test. i niektóre Now. Racyonalista względnie umiarkowany.

A. F. Keil + 1888, oprócz innych dzieł w komentarzach, wydanych wraz z Fr. Delitzshem, objaśnił niektóre Księgi Starego Test., a sam potem Ewangelie i Listy Piotra, oraz Judy. Prawowierny.

Fr. Delitzsch † 1890, z Keilem część wydał, a sam Genezę, oraz Habakuka, List do Zydów. Przelożył Nowy Test. na hebrajski. Zaliczany do prawowiernych.

Nadto do racyonalistów należa: Fr. Bieek † 1859; J. Bunsen † 1860; H. Hupfeld + 1866; F. Hitzig + 1875; E. Reuss + 1891; A. Dillmann + 1894; J. Wellhausen; B. Stade; T. K. Cheyne; C. Cornill; B. Duhm;; W. Nowack; Fr. Baethgen.

Konserwatyści są: H. Olshausen † 1839; R. Stier + 1862; E. W. Hengs-tenberg + 1869; A. Tholuck + 1877. (Ob. art. Protestancka Wykła-dnia i Heurystyka).

X. A. S.

Hermes Jerzy, ur. 22 kwietnia 1775 r. w Dreyerwalde w Westfalii. Po ukończeniu kursu nauk gimnazyalnych i teologii akademickich w Monastyrze, został mianowany 1798 r. nauczycielem gimnazyum w temże mieście; 16 lutego 1799 r. otrzymał świecenia kapłańskie. W 1805 r. wydał dzielo p. t. O wewnętrznej prawdzie wiary chrześcijańskiej (Ueber die innere Wahrheit etc...). Książ-ka ta zjednała mu szeroki rozgłos i przyczyniła się do powolania H-a w r. 1807 na stanowisko profesora dogmatyki i introdukcyi w akademii mona-

ku został przeniesiony na profesora w Bonn. Arcybiskup koloński hr. Spie-gel mianował go kanonikiem 1825 r. H. umari 26 maja 1831 r. Trzy dzieła pozostawił: Philosophische Einleitung in die christkath. Theol, Münster, 1829—1631; Positive Einleitung in die christkath. Theol. ib. 1829 i Christkatholische Dogmatik ib. 1834. W trzech tych dzielach, które poniekąd całość jedną stanowią, wykłada H. swój system. Według H-a zadaniem teologii jest ulożenie systematu religii chrześcijańskiej, jej ugruntowanie i poznanie jej prawdziwości. Do poznania religii katolickiej, jak w ogóle każdej chrześcijańskiej prowadzi nie droga wiary, lecz droga badań rozu nowych t. j., że poznanie prawdy chrześcijańskiej należy w zupełności do dziedziny rozumu ludzkiego (Positive Einl. p. 30). Taka zaś definicyę wiary H. podaje: "wiara jest to stan naszego przekonania o rzeczy-wistości rzeczy, którą sami poznaliśmy, a do stanu tego przekonania inną droga przyjść nie możemy, tylko idąc za wnioskami rozumu tooretycznego, albo przyjmując dowodzenie rozumu praktycznego" (Phil. Einleit. p. 257). Wierzyć to nie znaczy uznawać czegoś na prawdę ze względu na powagę istoty opowiadającej, bo wiara jest to wynik poznania rozumowego; w to człowiek wierzy, co poznał drogą badań filozoficznych, przeto wiara nie jest początkiem, ale ostatnim kresem poznania, "celem i końcem całej filozofii," a zatem przyjęcie Objawienia zależy najzupełniej od rozumu. Na tem założeniu H. chce oprzeć system teologii. Teolog ma udowodnić filozoficznie prawdziwość wiary chrześcijańskiej tak, iżby z poznania wykluczającego wszelka watpliwość wynikała konieczność przyjecia tych prawd t. j. wierzenia w nie. Do takiego udo-wodnienia H. żąda następujących warunków: nasamprzód potrzeba dowieść sposób niezaprzeczony możliwości nadprzyrodzonego Objawienia, danego Iudziom od Boga; do tego dowodu potrzebna jest znajomość Boga i atrybu-tów Boskich, aby zaś znów dojść do jakiejś pewności, potrzeba dowieść, że człowiek w ogóle jest zdolny do pewnego poznania i prawdy. Te trzy kwestye styrskiej. Wykłady w Monastyrze pro- roztrząsa w swej Introdukcyi filozo-

ficznej do teologii. Mając dowiedzio- błędów, przyjmując pozytywne powątne istnienie Boga i Jego własności napiewanie za podstawę wszelkich badań leży osądzić, mówi H.: 1-o, prawdę wetrzną i zewnętrzną ksiąg N. Testa- iż rozum ludzki jest jedyną drogą, któmentu; sąd ten ostatecznie zależy od rozumu praktycznego. 2-o, prawdę wewnetrzna i zewnetrzna podania ustnego (tradycyi), 3-o, prawde nieomylna wyroków Kościoła katolickiego. Ten trojaki sad jest zadaniem Introdukcyi pozytywnej do teologii. Teraz dopiero za-czyna się właściwie teologia, czyli poznanie specyalnych dogmatów wiary chrześcijańskiej. To zaś poznanie polega na przekonaniu, że dogmaty chrześcijańskie nie sprzeciwiaja sie prawdom przez rozum uznanym (Phil. Einleit. s. 77, 538, 600). Teologia według H-a jest 1-o, dogmatyczna czyli teoretyczna, podzielona na trzy rozdziały: a) poznanie Boga, istnienie Boga, atrybuty, natura Jego, Trójca; b) stosunek świata do Boga, stworzenie, Opatrzność i t. d., c) stosunek człowieka do Boga, poczatek człowieka, grzech, odkupienie, łaska, środki do zbawienia czyli sakramenta, modlitwa, współdziałanie z łaską, rzeczy ostateczne. 2-o, praktyczna, czyli teorya powinności, a) względem Boga, b) względem ludzi. Obie te teologie sa niezależne jedna od drugiej (Phil. Einleit. str. 463, 480). Już za życia H-a zaczęto powstawać przeciwko jego teoryom, a gdy umarł opozycya silniej jeszcze wystąpiła. Zwolennicy H-a, a mial ich wielu, bo jego równe i spokojne usposobienie, połączone ze starannościa w przygotowaniu prelekcyi i dar krasomówstwa ściągały H-owi przywiązanych słuchaczów, nie zaniedbali bronić swego mistrza i spór przybrał szerokie rozmiary. Następstwem żywego sporu, było przedstawienie sprawy do Rzymu. Zarządzono z rozkaz i pża ścisłe całej sprawy rozpatrzenie, wskutek którego d. 26 września 1835 r. wyszło breve potępiające: 1) Introdukcyę filozoficzną, 2) Introdukcyę pozytywną, 3) pierwszą część Dogmatyki H-a. Po tem pierwszem breve, nastąpiło d. 7 stycznia 1836 r. żadnych rezultatów; wyrok potępiający drugie, potępiające drugą i trzecią część Dogmatyki. Powody tego wyroku podaje breve następujące: że H. przez pydnów; pozostali pod wodzą Brauna i Elchę opuścił i odrzucił drogę tradycyi i Ojców Kła w tłumaczeniu prawd wiary; czasopismie i wielu broszurach broniąc że otworzył drogę wiodącą do wielu prawowierności pism H-a. Gdy Braun

ra człowiek może dojść do poznania prawd nadprzyrodzonych; że głosił naukę prowadząca do sceptycyzmu i indyferentyzmu, a przytem niesprawiedliwie wyrokująca przeciwko szkole katolickiej i naruszającą wiarę Bożą. Szczególnie też nauka H-a naznaczona piętnem błędu w okresleniu natury wiary, w pojęciach jakie daje o naturze Boga, świętości, sprawiedliwości i wolności Jego, jak również o końcu i celu świata, w argumentach, jakiemi chce dowieść istnienia Boga; w nauce o Objawieniu, o powodach wierzenia, o Piśmie św., o podaniu, o powadze nauczającego Kla, o regule wiary, o pierwotnym stanie pierwszego człowieka, o grzechu pierworodnym, o władzach człcwieka upadłego, o potrzebie i szafarstwie laski. Hermezyanie nie poddali się temu wyrokowi, owszem przyznawali, że rzeczywiście zdania wskazane w breve sa potępienia godne, lecz takich niema w dziełach H-a, wiec "a Papa male informato ad melius informandum" odwoływali się, prosząc o upoważnienie przetłumaczenia ksiąg na łacinę i przybycie z niemi do Rzymu. Otrzymawszy zezwolenie, profesorowie Braun z Bonn i Elwenich z Wrocławia przybyli do Rzymu w maju 1837 r. Sprawa była powierzona generałowi Jezuitów O. Roothanowi, Mimo to profesorowie postarali się o audyencyę u Grzegorza XVI i złożyli mu "Acta Hermesiana" przez Elwenicha napisane. Papież osobiście im oświadczył, że czytał i roztrząsał pisma H-a, a mówiac o H-ie dodal: "H. [był niewatpliwie człowiekiem czystych obyczajów i co do osobistej prawowierności jego niemam najmniejszej watpliwości, ale w pismach swoich mógł nieraz rozminąć sie z ta ścisłościa wyrażeń, która w teologii jest koniecznym warunkiem." Rok blizko Braun i Elwenich zostawali w Rzymie, lccz starania ich nie przyniosły pisma H-a został utrzymany. Wskutek nów; pozostali pod wodza Brauna i El-wenicha trwali w uporze, w specyalnem

wyrokowi Kła, zostali usunięci z zajmowanych przez nich katedr teologicznych, stronnictwo hermezyańskie, popierane przez protestantów, przedstawiło owych profesorów jako męczenników wolności, a Kościół katolicki jako ciemiężyciela swobody naukowej. Kiedy Pius IX d. 9 listopada 1846 r. ogłosił encyklikę, w której zalecał podtrzymywanie nauk i umiejetności, hermezyanie głosili, iż pż jest zwolennikiem hermezjanizmu, i tem samem odwołał potępienie H-a. Tak głośno szerzyli to twierdzenie, iż pż był zmuszony osobnym listem do arcybiskupa kolońskiego z d. 25 lipca 1847 r. wyjaśnić, że encyklika nic wspólnego niema z H-em i jego teoryami, i że wyrok wydany przez poprzednika Grzegorza XVI pozostaje w całej swej mocy i doniosłości. Hermezyanie jednak, wbrew tak uroczystemu oświadczeniu pża, nie zmienili zdania i upornie trwają przy dawnych twierdzeniach swoich. Duchowymi potomkami hermezyanów są teologowie starokatolicy. (Por. Die her-mesischen Lehren etc. urkundlich dargestellt, Mainz, 1837; Ritterus et Balterus vapulantes, d. i. Beurtheilung des dogm. Urtheiles des Herren etc. von Odilo, Mainz, 1837; Metetemata theologica, Leipzig 1838; Stapp, Pius IX und die kath. Kirche in Deutschland, Solingen u Mühlheim a. Rh. 1848; Kard. Hergenröther, Historya Kościoła katolickiego, Warszawa 1904, t. XVII, str. 54).

X. S. G.

Hermes św. — 1) męczennik w Rzymie za cesarza Hadryana, pochodził ze znakomitego rodu. Wtrącony do więzienia za wiarę, został z rozkazu Aureljana sędziego skazany na ścięcie, ok. r. 132. Pż Pelagiusz II kazał ozdobić wspaniale jego grobowiec, znajdujący się na drodze salaryjskiej. Imię św. H. umieszczono w Martyrologium Zachodu, a wiele kłów szczyci się z posiadania jego relikwij. Swięto 28 sierpnia. — 2) dyakon z Heraklei i męczennik w Andrinopolu. Poniósł śmierć męczeńską wraz ze św. Filipem swoim bpem. Wychowany od dzieciństwa w wierze katolickiej, później wstąpił na służbę państwową i starał się być uprzejmym i pomocnym każdemu, kto udawał się do

i Achterfeld za odmowienie poddania sie wyrokowi Kła, zostali usunięci z zajmowanych przez nich katedr teologicznych, stronnictwo hermezyańskie, popierane przez protestantów, przedstawiło owych profesorów jako męczenników wolności, a Kościół katolicki jako ciemiężyciela swobody naukowej. Kiedy Pius IX d. 9 listopada 1846 r. ogłosił encyklikę, w której zalecał podtrzymywanie nauk i umiejętności, hermezyanie głosili, iż pż jest zwolennikiem hermezjanizmu, i tem samem odwołał potępienie H-a. Tak głośno szerzyli to twierdzenie, iż pż był zmuszony osobnym listem do arcybiskupa kolońskiego z d. 25 lipca 1847 r. wyjaśnić, że encyklika nie wspólnego

Hermes Trismegistus ob. Trismegistus.

Hermias z Aleksandryi, filozof neoplatończyk z V w. Pojął w małżeństwo Edezyę i był ojcem Ammoniusa. Komentował *Phedra* Platona, *Analityki* Arystotelesa i *Introdukcyę* Porfiryusza.

Hermias filozof, żył przy końcu II lub na początku III w. Pod imieniem filozofa H-a doszło nas nie wielkie pisemko greckie p. t. Irrisio gentilium philosophorum — Wyszydzenie filo. zofów pogańskich. Z tego wnioskujemy, że H. żył podczas walki zaciętej poganizmu przeciwko wyznawcom Ewangelii. H. zaznacza w tym dzielku nicpodobne do rozwiązania sprzeczności najznakomitszych systematów filozoficznych i ich koryfeuszów, krytykując mniemania bledne o naturze duszy ludzkiej i o całym świecie widzialnym. Domysły, jakoby dzieło H-a nie doszło nas w całości, są bezpodstawne. Wy-dali je: Rafał Seiler w Zurychu, 1553; Gale przy "Tatiani Oratio ad Graecum," Oxon. 1700; Maran, w Paryżu 1742; Demmerich, Halla, 1762; Menzel Leyda 1840; w tłumaczeniu niemieckiem wydal Thienemann, w Lipsku 1828 i J. Leitl, u Thalhofera, Biblioth. der Kirchenväter; zesz 65, r. 1873. (Por. Cave; Prud. Maran; Dupin; Menzel et Tillemont, Mem. t. III, art Hermias p. 67, ed. Ven.). X. S. G.

stwowa i starał się być uprzejmym i pomocnym każdemu, kto udawał się do czenniczka w Efezie za panowania cesarza Adryana. Grecy twierdzą, że H. lus i Hermogenes. (Por. Abdias, Apobyła córką św. Filipa dyakona i czcza stol. hist.; Calmet, Dict. de la Bible; była córką św. Filipa dyakona i czczą ją 4 września. (Por. Pétin, Dictionnaire hagiograph. 1850, 4-0, t. I, kol. 1529).

Hermogen (Konstanty Pietrowicz Dobronrawin) bp prawosławny, pochodził z petersburskiej eparchii; po skończeniu w r. 1845 akademii duchownej w Petersburgu ze stopniem magistra, był rok niecaly profesorem w duch, seminaryum w Moskwie; w r. 1854 został nauczycielem religii w III gimn. w Petersburgu; w 1873 został mnichem, następnie byem wyborskim, a później ładoskim, w 1873 taurydzkim, a w 1885 pskowskim. † w Petersburgu w r. 1893, w 74 życia. Odznaczał się niezwykła skromnościa i serdecznościa ujmujaca w stosunkach z Napisal: Utieszenie w otoczeniem. smerti blizkich serdcu. Petersb. 1854; 11-te wyd. w 1902; Oczerk istorii russkoj cerkwi. Tamże 1863; Lutur-Tamże 1884, wyd. 2-ie; Tawriczeskaja eparchia. Pskow 1887; Oczerk istorii sławianskich cerkwej. Peterb. 1899, wyd. 2-ie, i inne. Naj-więcej znanem dziełem H-a była 2-tomowa praca: Minuty pastyrskago dosuga. Petersb. 1882; wyd. 2-ie 1901zbiór artykułów religijno-moralnej treśai, mów, zdań i t. p. H. zdobył wielka popularność utworem poetyckim p. t. Zitejskoje more ("Daj dobryj towaryszcz mnie ruku swoju"); podłożone pod nuty stało się ulubionym śpiewem duchownej młodzieży prawosławnej. (Por. art. S. Runkiewicza w Bogosłowskiej prawosł. encikł. Łopuchina, S. Petersb. 1903, 8-o, t. IV, k. 333 i nast.). X. J. N.

Hermogenes, o którym mówi św. Paweł w liście do Tymoteusza (II Timoth. I, 15), był to według zdania niektórych malo poważnych autorów mag nawrócony przez św. Jakóba Starszego wraz z Phigellus'em. Towarzyszyli oni Aposto-łowi do chwili, gdy ten wtrącony został do więzienia za wiarę. Tertulian pisze (Contra Hermogen.), że H. wyrzekł sie wiary i że jest inna osobistościa, różną od tej, pko której pisze. Jest rzeczą pewną, że św. Paweł pisze do Tymoteusza, że wszyscy którzy byli w Azyi, odłączyli się od niego, i dodaje, że w ich liczbie znajdowali się Phigel- autor na Kongresie międzynarodowym

Glaire, Dictionnaire universel des Sciences. 8-o, t. I).

Hermogenes heretyk z końca II i początku III wieku. Odrzucił katolicka naukę o stworzeniu świata, twierdzac, że w świecie stworzonym przez Boga nic wadliwego, a zatem złego byćby nie mogło. Przypuszcza dwa czyn-niki: odwieczną materyą i Boga, który działa na nia samem spojrzeniem i potęgą. W rozwinięciu dalszym swej nauki jest w sprzeczności sam z soba, kiedy dowodzi odwiecznego przebiegu ksztaltowania sie utrudnionego przez pewien opór ze strony materyi. Potędze Bożej oponował, powołując się na niedoskonałość w przyrodzie i zło moralne. Przy końcu świata część zła i pozostałe w materyi dusze występnych zamieniają się w materyę pierwotną i odłączą się od drugiej polowy, trwającej w oporze przeciwko wszelkiemu ukształtowaniu sie. Zadanie Chrystusa wedle nauki H-a polegało na zwolnieniu wierzących i cnotliwych od bezładu i obdarowaniu ich życiem wiecznem i na obróceniu złych w pierwotną materyę. Nauka H-a musiała jednak mieć zwolenników, skoro oprócz Tertuljana, który pisal przeciwko H.: Adversus Hermo-genem, De censu animae, pisali też Teofil Antyocheński, Orygenes. Prace H-a zaginely; sa tylko urywki, zachowane u Tertuliana. X, B, S,

Hermon ob. Liban.

Hernandez y Fajarnez, filozof scholastyk hiszpański, współczesny, był profesorem a następnie i rektorem uniwersytetu w Saragossie. Jest autorem Studyów krytycznych nad filozofją pozytywistowską (1884), stanowiących pierwsza część seryi wydawnictwa, mającego za cel przystosować dawne doktryny filozoficzne do wymagań czasów obecnych. Autor doskonale odźwierciedla zasady scholastyczne i posługuje sie niemi do zwalczania błędów współcze-snych. Z seryi tej wyszły: Rozbiôr psychologii komorkowej (Haeckla); Zasady metafizyki: Ontologia (1887); Psychologia (1889); Kosmologia (1893). Plan tego ostatniego dziela przedstawil kosmologii." (Por. Blanc, Hist. de la Philosophie. Paris 1896, 12-0, t. III, str. 591; Tente Dictionnaire de la Philosophie, Paris, 1904, 4-o, k. 636). X. J. N.

Hernhucl ob. Zinzendorf.

Heród, imie wielu królów żydowskich pochodzenia edomskiego.

Heród Wielki, założyciel dynastyi herodyańskiej. Za jego panowa-nia narodził się (Mat. 2, 1) Jezus Chry-Heród był synem idumejczyka Antypy (Antypatra) i arabki Cypro. Oiciec jego w czasach niespokojnych, które nastaly po śmierci księcia hasmonejskiego Aleksandra Janneusza, umiał stać się niezbędnym dla jego następcy Hyrkana II, jednocześnie układając plan skorzystania ze slabości upadającej dyn istyi, aby własny swój dom na tron wprowadzić. W tym celu Antypater oddawał różne usługi rzymianom, którzy od czasów zwycięztw Pompejusza (r. 63 przed Chr.) rządzili w kraju, i był dla nich uprzedzający, aż osiągnął tyle, że powierzono mu pewną kontrolę nad książętami, wassalami rzymian. W r. 47 przed Chr. został on mianowany przez Juljusza Cezara prokuratorem Palestyny. Jako taki Antypater rozkazał, skoro tylko Cezar odjechał do Rzymu, forty Jerozolimskie rozwalone przez Pompejusza, odbudować i starał się utrzymać Żydów w wierności dla Hyrkana, gdyż słabość i bezczynność tego księcia dawała mu najlepszą porękę w w wykonywaniu ambitnych zamiarów. Następnie mianował najstarszego syna swego Phasaela komendantem Jerozolimy, drugiego zaś syna Heroda, który wtedy miał lat 23, wicenamiestnikiem Galilei. Ten ostatni zyskał sobie wkrótce wielki szacunek przez energiczne wystapienie przeciwko grasującemu wtedy rozbójnictwu, ale występował jednocześnie zuchwale przeciwko Sanchedrynowi, tak iż partya narodowa w kraju znienawidziła go i jeżeli nie występowa. ła wrogo przeciwko niemu, to tylko z bojaźni przed jego żołnierzami. Czas samodzielnego wystąpienia nastał dla Heroda wtedy, gdy w r. 43 przed Chr. Antypater podstępnie został zamordowa-

katolickim w r. 1888 p. t. "Reforma szem, w które i Palestyna została uwiklana, umieli Herod i jego brat tak madrze skorzystać z okoliczności, że, chociaż początkowo trzymali stronę Kassyusza, to jednak od Antoniusza (w r. 41 przed Chr.) otrzymali nominacye na tetrarchów Palestyny. Wkrótce przyszły złe czasy na synów Antypatra. Ostatni potomek rodziny Hasmoneuszów, mianowicie Antygon, bratanek Hyrkana, poczynił wielkie obietnice Partom, jeżeli pomogą mu zdobyć tron Palestyny i zgładzić ze świata Heroda, razem z całą jego rodziną Wskutek tego Partowie napadli na Syryę, zdobyli całą Palestyne i ogłosili Antygona panem kraju. Starzejącego się Hyrkana uprowadzili do niewoli, podczas gdy Phasael, sam sobie życie odbrał, ażeby uniknąć podobnego losu. Heród mądrze uniknąć podobnego losu. Heród mądrze uniknął wszelkich zasadzek Partów i uciekł najprzód do Egiptu, a następnie do Rzymu. Tutaj zjednal sobie Oktawiana i Antoniusza, tak że na propozycye tego ostatniego został przez senat mianowany królem Palestyny. Ruszył on wtedy z powrotem do ojczyzny, ażeby wejść w posiadanie otrzymanej godności, ale musiał użyć trzechletnich wysiłków, zanim przy pomocy rzymskiego legata Sozyusza zdobył Jerozolimę i położył koniec panowaniu Antygona. W tym samym czasie Partowie zostali wygnani przez legiony rzymskie. Antygona uprowadzono do niewoli do Rzymu; Heród zaś, bojąc się, żeby Antygon nie usposobił dlań niechetnie Antoniusz osiągnął wielką sumą pieniedzy tyle, że Antygona, jako działającego przeciwko woli rzymian, ścięto w Antyo-

Teraz Herod stał się niezaprzeczonym panem Palestyny, rządząc nia w ciągu lat 34 (717—750). W ciągu pierwszych lat dwunastu musiał on myśleć o umocnieniu swego stanowiska wobec partyj krajowych, i przeprowadza ten plan swój z bezwzględnem okrucieństwem. Znaczenie arystokracyi żydowskiej złamal on przez wymordowanie wielkiej liczby najznakomitszych jej członków. Następnie, ażeby zabezpieczyć sie od możliwych pretensyj do tronu ze strony dynastyi Hasmoneuszów, rozkazuie stopniowo mordować pozostałych przy życiu członków tej rodziny i nie oszczęny. Podczas walk Brutusa z Antoniu dza przytem zarówno nieszkodliwego,

zgrzybiałego starca Hyrkana, jak i te-1 goż wnuczkę a swoją małżonkę, Mariamne. W wielkiem niebezpieczeństwie znalazi sie Herod po bitwie pod Actium, w której moc Antoniusza została zlamana. Jako kreatura Antoniusza mógl był być zrzucony z urzędu. Umiał jednak u Oktawiana, któremu dostarczał środków na prowadzenie wojny, uzyskać tyle, że tenże zatwierdził go na królestwie, a nadto rozszerzył posiadłości jego przez dodanie krainy Trachonickiej, Auranickiej i Batanei. To szczególne powodzenie Heroda zaimponowało niemało źle dlań usposobionym Żydom, którym on jednak nie dowierzał i w dalszym ciagu budował w kraju fortece. Nadto zjednywał sobie mieszkających w kraju hellenistów, wznosił wielkie budowle, imponujące swym przepychem. W Jerozolimie zbudował dla siebie wspaniały pałac, a dla ludu teatr w mieście, a po za miastem amfiteatr. Zakładal miasta, nadając im imiona członków swej rodziny, zbudował portowe miasto i nazwał je na cześć Augusta Cezarea, wznosił wodociągi nawet poza Palestyna i urządzał zahawy olympijskie. Nie zapomniał nawet o Grekach, mieszkających w Jerozolimie i wzniósł dla nich światynie pogańska. Skad Herod brał na to wszystko pieniądze, wiadomo dobrze było jego poddanym; a mianowicie: wiedzieli wszyscy, że obrabował z niezmiernych skarbów grób Dawida i uciskał lud podatkami, Rosnące niezado-wolenie Żydów uspokoił przez odbudo-wanie wspanialej świątyni jerozolimskiej. Roboty wykonywano 46 lat (Jan. 2, 20). On to przyjmował mędrców ze wschodu i urzadził rzeż niewiniatek w Betleje-

Po jego smierci wstapił na tron jako Anarcha syn jego pierwszy Archela-

usz (ob.). Drugi jego syn:

Herod Antypas, tetrarcha Galilei (do którego Pilat odeslal Jezusa, jako poddanego) i Perei, uwiódł Herodvade, córke zamordowanego Arystobula, a malżonkę brata swego Heroda Filipa (Łuk. 3, 19). Na jej to ży-czenie kazat H. ściąć św. Jana Chrzciciela. Jako władca nie odznaczał sie on niczem; raz nawet został zwyciężony przez księcia arabskiego Arete. W r. 39 po Chr. Kaligula zrzuca H a z posady i skazuje na wygnanie do Lyonu. Heroda Filipa, syna Heroda W., a swe-

Heroda trzeci syn Filip (z 5-ej jego żony Kleopatry), tetrarcha trachonickiej krainy (Łuk. 3, 1) um. w 33 r. po Chr.

- 3. Herod Agryppa I (w D. Ap. nazwany tylko Herodem), wnuk Heroda W., a brat Herodyady, wychowany w Rzymie, przez Tyberyusza trzymany w niewoli, uwolniony przez przyjaciela lat dziecinnych Kaligulę, przez tegoż zostaje mianowany władcą tetrarchii swego wuja Filipa z tytułem króla (37 r.). Stopniowo połączył on cały kraj żydowski pod swojem berłem i umiał przytem zadowolnić Żydów przez upiększe-Jerozolimy, wzmocnienie murów miejskich i przez prześladowanie chrześcijan (umęczenie Jakóba, uwięzienie Piotra). Po śmierci H-a (um. 44 po Chr. w Cezarei, według Dz. Ap. 12, 23, zjedzony przez robactwo) królestwo jego zostało prawie w całości przyłączone do
- 4. Jego syn Herod Agryppa II (w Dz. Ap. nazywany tylko Agryppa), ur. 27, um. w 100 r. W r. 50 zostaje królem Chalcydy, a dopiero w r. 55 otrzymuje królestwo ojca swego z tytułem króla. Przed nim to i przed Zydami w Cezarei bronił się Paweł świety. Podczas wojny żydowskiej trzymał H. strone Rzymian. Z nim razem wymarla dynastya Herodowa. (Por. Schürer, Gesch, des jüd. Volks im Zeitalter J. Chr. 3 tomy, 14 1901, II, III3 1898). X. A. Kw.

Herodion św., krewny św. Pawła, którego Grecy współcześni zaliczają do 72 uczniów Chrystusa Pana. Prawdopodobnie jest to ten sam, który się nazywa Rodion, o którym podanie głosi, że został ścięty w tymże dniu, w którym † św. Piotr i Pawel. Był bpem w Patras, według innych w Tarsie. Grecy czcza H. jako bpa i męczennika w dniu 28 marca. Święto 8 kwietnia. (Por. List św. Pawła do Rzymian, XVI, 11; Bollandus, Acta, 8 Aprilis; Pétin, Dictionn. hagiogr. 4-0, t. I, k. 1330).

Herodyada, gr. 'Ηρωδίας, córka Arystobula i Bereniki, wnuczka Heroda W., siostra Agryppy, wydana za mąż za

ża Herodem Antypą, którego żona jesz- burgi 1897). cze żyła. Te kazirodcze stosunki wyrzucał Herodowi św. Jan Chrzciciel. Za to Herodyada zapalala ku Świętemu wściekłą nienawiścią i dażyła do jego zguby. Przez długi czas jej się to nie udawało, aż wreszcie skorzystała ze sposobności. Herod w rocznice swych urodzin wydał wielki bal. Wśród uczty odbywały się tańce; odznaczyła się w nich Salome córka Herodyady i Filipa. Tak się przez to Salome podobała Herodowi, że przyrzeki jej dać wszystko, o cokolwiek poprosi, choćby nawet pół swego królestwa. Herodyada poleciła swej córce, aby zażądała głowy Jana Chrzeciela. Herod upojony namiętnością spełnił to życzenie. (Mat. XIV, 6 — 12; Marc. VI, 19-29; Joseph., Ant. jud.. XVIII, w. 2). Herodyada namówila swego męża, aby się starał o tytul królewski u cesarza. To go zgubiło. Oskarżony przed Kaligulą przez Agryppę o zdradę, pozbawiony tetrarchii i wysłany na wygnanie do Lyonu. Herodvada dobrowolnie towarzyszyła mu na wygnaniu i tam życe zakończyła. (Por. Joseph, Ant. jud. XVIII, VII, 2).

Herodyanie ob. Galilejczycy

Heroiczny akt milości ob. Akt heroicznej miłości.

Herolt Jan, niemiecki dominikanin, znakomity kaznodzieja w XV w., napisał dzieło p. t. Discipulus, które za-wiera wiele seryj kazań, owoc gruntownej znajomości dzieł Ojców Kła i ascetów. Dzieło to zyskało wielką popularnosé, mialo przeszło 40 wydań. Ponadto napisal: Sermones discipuli de tempore et de sanctis cum promptuario exemplorum et miraculis B. V., Rostock 1476; Sermones discipuli super epistolas dominicales, Basileae, 1486; Quadragesimale discipuli, Reutlingae 1489; Liber discipuli de eruditione Christi fidelium, czyli wykład dekalogu, modlitwy Pańskiej, Pozdrowienia Anielskiego, Credo, 7 Sakramentów, Darów Ducha św. Wydanie zbiorowe dzieł H-a wyszło w Moguncyi 1612 r. w 3 tomach in 4-o. (Pcr. Hurter, No-

go wuja. (Mat. XIV, 3; Marc. VI, 17; menclator literarius, Oeniponte, 1889, Joseph., Antiqu. jud. XVIII, V, 4. t. IV, p. 649; Janssen, Gesch. des Porzuciła męża, a poszła za bratem mędutschen Volkes I, 43, ed. 18, Friderick

d'Herouville (kryptonim) ks., pisarz religijny francuski z XVIII w., zosta-wił wiele dzieł treści ascetycznej, jak: L'Imitation de la très-sainte Vierge, sur le modèle de l'Imitation de Jésus-Christ. Paris 1678, 12-o, dzielo często przedrukowywane; w języku polskim wyszło p. t. O naśladowaniu Najśw. Maryi P. Warszawa 1887, 16-a, wyd. 3-ie; 1900, wyd. 4-te; Neuvaine à l'honneur du Sacré Coeur de Jésus. Avignon 1777, 24-o; L'Esprit consolateur etc. Paris 1775, 12-o; Lectures chrétiennes sur différents sujets de piété. Tamże 1779, 12-o. (Por. Glaire, Dictionnaire, 8-o, t. I, str. 1018; Nouv. Biogr. générale).

Herrais Maria Izabella fanatyczka hiszpańska ob. Beata z Cuenza.

Herrard v. Landsber ob. Hohenburg.

Herrgott Marquart, benedyktyn, ur. we Fryburgu 1694 r. Kształcił się w Paryżu. Pracował nad historya i starożytnościami. W Wiedniu był na dworze cesarskim, gdzie ułożył wspaniałe dzieło: Genealogia diplomatica augustae gentis habsburgicae (Wieden 1737), za co był mianowany historyografem nadwornym. Był zwolennikiem swobody stanów, wskutek czego wydalony z dworu wrócił do klasztoru i resztę życia poświecił studyom nad historyą. Wydal nadto: Vetus disciplina monastica (Paryż, 1726) zbiór wielu autorów piszących w kwestyi karności kościelnej i klasztornej. Umarl 1726 r. (Por. Hurter, Nomenclator, tom II).

Herriot Edward, pisarz francuski współczesny, napisal Philon le juif. Essai sur l'ecole juive d'Alexandrie. Paris, Hachette, 1898, in 8-o.

Herroguer J. B. ks., napisal wspanialy komentarz na sekwencye "Dies irae" p. t. Paraphrase du "Dies Irae" etc. 1859, wyd. 2-ie. Napisał także Kazania o czyścu i Rozmyślania o modlitwie Pańskiej.

Hersant Karol, oratoryanin, ur. w skryła się żona Henryka i powiła syna Paryżu, † w Bretanii ok. r. 1660, był Konrada, którego cały klasztor z opatem na wróciwszy stamtad porzucił Zgromadze-Napisal: Pastorale sainte ou Paraphrase du Cantique des Cantiques. Paris, 1635, 8-o; In D Dyonisii Areopagitae de mystica theologia librum Apparatus etc. Tamže 1626, in 8-0; Traitė de la frequente communion etc. 1644, 4-0; Jugement sur la Congrégation de l'Oratoire de Jésus, par un prêtre qui en est sorti depuis quelque temps. Paris 1626, in 12-0; cano unie z Fulda, lecz opat Krato Optatus Gallus de cavendo schismate. 8-0, dzieło to zwrócone do bpów kła stantyzmowi. Landgraf Filip rozkazał kł. gallikańskiego przestrzega przed niebezpieczeństwem odpadniecia Francyi od Rzymu. Przestrogi te były źle przyjęte; parlament skazał w r. 1640 książke na spalenie, a bpi parlamentu paryskiego potepili autora. (Por, Glaire, Dictionnaire univers. des sciences. Paris, 8-o, t. I, str. 1019; Calmet, Biblioth. Lorraine; Richard et Giraud, Bibliothèque sacrée). X. J. N.

Hersfeld (Hairulvisfelt, Herolvesfeld, Heresfeld, monasterium Hirsfeldense) niegdyś opactwo benedyktyńskie, dzisieiszym Hessen-Nassau) założone 740 r. nad rzeka Fulda przez bpa Lullusa z Moguncyi, ucznia ś. Bonifacego, hojnie obdarowane włościami w r. 770 przez Karola W., a przywilejami przez pża Stefana III. Sława klasztoru rozpoczyna się dopiero od r. 780, gdy tam przeniesiono relikwie ś. opata Wigberta z Fritzlaru, przy którego zwłokach liczne działy się cuda, które sprowadzały zastępy pielgrzymów. Klasztor przez długi czas był siedliskiem nauki 1 pobożności. Stosunki popsuły się jednak w końcu X w. za opata Bernhariusa, lecz wnet przybył tam ś. Gotthard (ob.) bp. Hildesheimu, który wprowadził porządek i wskrzesił ścisła obserwancyę reguly (1005 r.). W sporze między Henrykiem IV a pżem Grzegorzem VII, klasztor stanal po stronie cesarza, a nawet mnich tamtejszy napisał zjadliwe pismo: Liber de unitate Ecclesiae conservandae, w którem potepił Grzegorza VII, a wychwalał za to antipża Wiberta. Tutaj też

drem Sorbony i kanclerzem kla w Metz. czele trzymał do chrztu. Dopiero za Z wielkim pożytkiem mawiał kazania w opata Fryderyka (1090 r.) zapanowała wielu miastach Francyi; w r. 1624 udal w klasztorze prawowierność klna. Miasię z okazyi jubileuszu do Rzymu i po- sto H., które pierwotnie należało do klasztoru, powoli wyzwoliło się z pod władzy opata i poddawało się landgrafowi heskiemu (1371 r.). Opłakany stan klasztoru zniewolił w r. 1513 opado klasztoru; z pięknej i bogatej biblioteki nie pozostało śladu, a mnisi prowa-H. zamknać dla nabożeństwa katolickiego. tylko opatowi pozwolono czasami msze odprawiać, lecz tylko w konwencie. Ze śmiercia ostatniego opata Joachima Röll (1606), książe heski Otto ogłosił się świeckim administratorem H., a pokój westfalski przyznał opactwo wraz z posiadłościami Hessyi. (Por. Mabillon, Annal. Ord. s. Bened. II-V; Piderit. Denkwürdigk. v. Herfeld, Herst. 1829; Rommel, Gesch. v. Hessen, Kassel 1820).

> Hertkens Jan, ks. pisarz niemiecki, ur. w r. 1843 w Hoisten. Napisal Erinnerungen an Prof. Dr. Chr. Schlüter. 1885. Passionbüchlein 1887: Der Unterricht in der bibl. Geschichte für d. relig. Bildung d. Jugend. 1890; Der Seelsorger und d. Gründ. d. Verein d. hl. Familie. 1894; Die Behandlung d. Sozialdemokraten in der Predigt. 1894; Diözesan - Ritualien und Rituale Romanum. 1895; Sämtl. Kanzelreden v. Dr. Joh. Nepom. Tschupick S. J. 1897—901, 4 tomy; D. Gründung und Tätigkeit d. Pius-Vereins in Dortmund. 1898; Die hl. Brigida. 1901; D. Reliquien v. d. Sanda-len Jesu Christi in Prüm. 1896, i w. in. (Por. Keiters, Katholischer Literaturkalender. 1902, 16-o, str. 117-

> Hertling Jerzy Fryderyk, baron von niemiecki filozof mąż stanu, ur. w r. 1843 w Darmsztadzie, napisał De Aristotelis notione unius. 1864; Sizilien. 1869; Materie und Form u. d. Defi

Ueber der Grenzen der mechanisch. Naturerklärung. 1875; Darvin, Haeckel, Virchow. 1878; Der Darwinismus. 1876; Hypothese Darwins. 1879; Aufsätze und Reden Sozial-Polit. Inhalts. 1884; J. Locke u. die Schule von Cambridge. 1892, napisane przychylnie dla Lockego; Albertus Magnus. 1880; Naturrecht u. Socialpolitik. 1893; Das Prinzip d. Katholicismus und d. Wissenschaft. 1898, wyd. 4-te, i i inne. (Por. Blanc. Dict. de la Philos. 4-o, 1906, k. 637; Keiters. Kathol. Literaturkalender. Essen 1902, 16-o, str. 118).

's Hertogenbosch - bpstwo w Niderlandach, (dioec. Silvae Ducis. - Miasto's Hertogenbosch (po niem. Herzogenbusch; po franc. Bois-le-Duc; lac. Buscoducum vel Silva Ducis), dawne miasto Brabanckie, liczy ok. 30 tys. mieszkańców, zawiera pamiątki w klach, dom macierzysty Zgromadzenia Sióstr od Najśw. Rodziny i córek Maryi, Józefa i in. - Bpstwo w H-sch erygował w 1559 r. pż. Paweł IV jako suffraganie arcybpa Mechlinu. Za postanowienia bpa Michala Ophoven, ks. Fryderyk Henryk Orański w 1629 r. miasto zdobył, bp. musiał je opuścić. W 1662 r. większa część kościoła w H-sch przeszła w ręce protestantów; bpstwo zamieniono na wikaryat aplski, W 1853 r. przy wskrzeszeniu hierarchii w Hollandyi, bpstwo 's katolickiej H-sch stalo się suffraganią arcybpa Utrechtu; w 1865 r. odbył się tu synod prowincyonalny Utrechcki (Coll. Lac., V, 723). Dyecezya obejmuje cześć Brabancyi Północnej i Geldrye i liczy 18 dekanatów, 155 parafij; 416,600 wiernych, 465 kościołów i kaplic, 599 kaplanów, z górą 50 zgromadzeń zakonnych; seminaryum dyecezyalne w Haaren, seminaryum mniejsze w Stallichiels-Gestel. (Por. J. F. Foppens, Hist. e-pisc. Silvaeduc., 1721; Neerlandia cath., Ultraj., 1888, 136-209; Werner S. J., Orbis terrarum catholicus, Friburgi Brisg., 1890, p. 72-73; Buchberger, Kirchliches Handlexikon, München, t. I, 1907, k. 1946).

X. C. S.

nition d. Seele bei Aristoteles. 1871; wadziła ona żywot pokutniczy w górach będących w sasiedztwie miasta Pale-stryny w V1 w. Pod jej kierunkiem żyla również inna pustelnica św. Redempta dziewica. Martyrologium rzymskie wspomina imię H. pod dn. 23 lipca. (Por. Pétin, Dictionnaire ha-giogr. 1850, 4-o, t. I, k. 1330--31).

> Hervaeus (Hervé) zwany Brito (Bretończyk), także zw. de Ne'dellec (Natalis), Dominikanin i slynny filozof i teologtomista z końca XIII i początk. XIV w. Ur. w dyec. Tréguier (w Bretonii), H-s wstapil do Dominikanów w Morlaix, nauki odbył w Paryżu, 1307 r. został licencyatem, 1309 r. prowincyalem zakonu we Francyi, 1318 r. jenerałem, † niemal nagle 1323 r. w Narbonnie. Słynął H-s jako profesor i uczony; św. Antonin nazywa go (Hist. 23, 11, 2) "subtilissimum in logica et Philosophia." W nauczaniu w pismach swoich H-s zbijał poglady Skotystów. Napisał In IV P. Lombardi lib. sentent. (Venet. 1505 in. f; Parissiis, 1647 z tr. de potestate papae, drukowanym już 1500; 1506 r.); Quodlibeta IV majora. (Venet., 1486 in f.); inne wyd. z 1513 r. zawiera nadto Trac. de beatitudine, de verbo, de aeternitate mundi, de materia coeli, de relationibus, de pluralitate sive de unitate formarum de virtutibus, de motu angeli; Tr. de secundis intentionibus (Paris, 1489 in 4; Venet., 1513). Summa totius Logicae Aristotelis, przypisywana św. Tomaszowi z Akw., najprawdopodobniej napisana jest przez tego H.a. Quétif i Echard, (Scriptores ord. Praed., I. 533) wyliczają dużo innych pism H-a. (Por. Fabricius, -- Mansi, Bibl. lat. III, 277.; Hoefer, Nouv. biogr. générale, XXIV, 532...; B. Haure'au, De la Philosophie scolastique, I, 396...; Prantl, Gesch. der Logik, 1867, III, 264...; Werner, Thomas v. Aq., 1859, III. 104...; Mortier, Hist. des Maitres généraux, Sar., 1905, II, 531...; W. W. t. V, k. 1917—1917; Hurter, Nomenclator theol., Oeniponte, 1899, t. IV, k. 384 — 385.: Buchberger, Kirchl. Handlexikon, München, t. I, 1907, k. 1941). X. C. S.

Hervaeus z Déols, exegeta, benedyk-Herundyna św. dziewica, rzymianka, tyn francuski z XII w. Ur. ok. 1080 Według św. Grzegorza Wielkiego pro- r. w Le Mans, wstąpił do Benedykty-

nów i w klasztorze Bourg-Déols (Bourg- i działacz katolicki, ur. w r. 1847, † w Dieu, zw. Burgi Dolum w dyec. Bour- 1889, był profesorem ekonomii polityczges) zlożył śluby zakonne (ok. 1100 r.). nej w uniwersytecie katolickim w An-Po smierci jego († ok. 1150 r.) współtowarzysze napisali nekrolog w liście okólnym klasztoru Déols (Burgidoleme), w którym podnoszą cnoty liczne H-a i wiarę żywą, pracowitość i cichość; stąd H-s otrzymał tytuł "Venerabilis." Dokument ten wylicza nadto dziela H-a, przeważnie komentarze na Pismo św i na dzielo De hierarchia coelesti, zwane dziełem św. Dyonizyusza Areopagity. Z dzieł H-a wydrukowano: Commentariorum in Isaiam libri octo... (u B. Pez., Anecd., III). Comment. in epist. de Pauli (jako dzielo mylnie przypisywane św. Anzelmowi wydane w Colon... 1573 i 1612 przez Pikarda). Dziela te dal Migne P. L. t, CLXXXI, k. 12 i nast.; Braunmüller O. S. B. (u W. W. t. V, k. 1917) zwraca uwagę na to, że niektóre homilie H-a mylnie podano za dziela św. Anzelma-nawet u Migne'a P. L t CLVIII, kol. 585... (Por. Isagoge u Pez dz. cyt. III, I; Hist. littéraire de la France, XII, 344...; Ziegelbauer, Hist. v. lit. O. S. B., III, 130. .: Hoefer, Nouv. biograph. génér., XXIV, 531; W. W. cyt. wyżej; Denifle, Luther.., XII, 1905, 54...; Hurter, Nomenclator theologiae..., Oeniponte, 1899. t. IV, k. 94-95; Buchberger, Kirchliches Handlexikon, München, X. C. S. 1907, t. I, k. 1941).

Hervas y Panduro Wawrzyniec ks. T. J., hiszpan, ur. w Horcajo, w prowincyi La Manche w r. 1735, znakomity filolog, matematyk i fizyk. Wyslany do Ameryki jako misyonarz, później przybył do Rzymu, gdzie został bibliotekarzem w Kwirynale. † w r. 1809-Z licznych dziel uczonego jezuity znaczniejsze są: Analisi filosofico teologica della natura della Carita. Foligno 1792, 4-o; Idea del Universo. Catalogo de las lenguas de las Naciones conocidas; Katechizm dla głuchoniemych, Madrit, 1795, 1800, 12-o, po hiszpańsku, i w. in. (Por. Daniel, Manuel des Sciences ecclésiastiques. 1903, 8-o, str. 548; Glaire, Dictionnaire. 8 o, t. I, str. 1019; Nouv. biogr. géner. wylicza wszystkie dzieła H-a).

Hervé-Bazin Ferdynand Jakób, pisarz

gers, mąż wielkiej wiary i czynu, który cale życie poświęcił dla sprawy bożej. Napisal m. i. Traité d'Economie po-litique. 1896. 18-0, 3 wyd.; Les Grands Ordres et Congrégations de Femmes. 1889, in 8 o; Le jeune homme chrétien. 12-0, oraz wiele romansów z uczciwą tendencyą. (Por. Un homme d'oeuvres F. J. H. B. Tours, Mame, 1885, 8-0; Blanc, Réportoire bibliographique. 1902, 8-o, str. 198; Schepens, Catalogue général. 1902, 8-0).

Hervé Edward, publicysta francuski, ur. w r. 1838, † w 1899, był właścicie-lem czasopism "Le Soleil" w 1873 r. i "Journal de Paris" w 1867, członek akademii francuskiej, współpracownik "Revue des Deux-Mondes." Napisal La crise irlandaise depuis la fin du XVIII siècle jusqu'à nos jours. Paris 1885, in 18-o; Trente ans de politique. Tamée 1898, in 18-o; Une page d'histoire contemporaine. 1869, i in-ne. (Por. De Gubernatis, Dictionnaire intern. des Ecrivains. Florence 1890, 4-o, t. II, str. 1175; Blanc, Répertoire bibliographique. 1902, 8-o, str. 198).

Hervet Gentianus, urodził się w Olivet 1499 r., dłuższy czas przebywał w Rzymie przy kardynale Polo, któremu towarzyszył w Trydencie na Soborze po-Umari jako kanonik w wszechnym. Reims 12 września 1584. — Przetłumaczył dokładnie wiele dzieł OO. Kła, a mianowicie: śś. Bazylego, Jana Chryzostoma, Teodoreta, Palladiusza, Klemensa Aleks., Juliana afrykań., Kanony apostolskie, soborów powszechnych i partykularnych, Dyonizego Aleks., Piotra Aleks. M., Tarazyusza W. B., Grzegorza Cudotwórcy, Atanazego, Gennadyusza, Nikona, Metodyusza, Teodora i innych. Dziela te wraz z komentarzem Teodora Balsamona, patryarchy antyo-cheńskiego, wydane zostały w Paryżu 1561 r. in f. Po nadto zostawił wiele dzieł polemicznych przeciwko kalwinistom. (Por. Hurter, Nomencl. liter. t. I, p. III; Niceron, ed. germ. cur. Baumgarten, 5, 87--102). X. S. G.

Herwig Jan Boguslaw, czech, z zakonu Premonstratensów, profesor teologii w seminaryum w Pradze, następnie przeor w Strachowie, † w r. 1779. Napisał parę dzieł apologetyczno-polemicznych: Epitome dogmatica qua methodo mathematica vera Christi ecclesia contra quascunque falsas demonstratur. Pragae 1766, in 8-o; Antidotum libertinismi moderni etc. Tamże 1768; Medicatio cephalica fatuis libertinorum mentibus salubriter accomodata etc. Tamże 1770. (Por. Hurter, Nomenclator literarius theol. Oeniponte 1895, 8-o, t. III).

Herzen (Hercen) Aleksander, fizyolog rosyjski, syn znanego romansopisarza i rewolucyjnego publicysty, ur. w r. 1839 we Włodzimierzu, odbywał długie po-dróże po Europie i wreszcie osiadł we Włoszech, później przeszedł do Lozanny i tu w r. 1881 został profesorem fizyologii w uniw. miejscowym. Napisał m. i. dzieło: Analiza fizyologii woli. 1868, przełożone na język francuski przez Letourneau p. t. *Physiologie de la vo-*Sam też przełożył na język francuski dzieło Siciliani'ego Prolegomènes à la psychologie moderne. 1879. Z innych dziel: Lezzionni sulla digestione. 1877; Il moto psichico e la conscienza. 1879; po polsku wydano nakładem "Głosu" Zarys psycho-fizyologii ogolnej. Warszawa 1892, 8 a, w przekł. A. Zassowskiego; Wiedza a obyczajność. Odczyt dla młodzieży męskiej, Warszawa 1906, 8-a, spolszczył E. J. i inne. (Por. Blanc, Histoire de la Philosophie. Paris, 1816, 12-o, t. III, str. 412; Tenże, Dictionn. de la Philos. 1906, 4-0, k. 637).

Herzig Franciszek, współczesny, autor dziela Katedra niegdyś Kollegiata w Tarnowie, wraz z krótką wzmianką o innych kościołach tarnowskich. Szkie historyczny na pamiątkę 500 rocznicy istnienia tegoż kościoła. Tarnów, 1900, 8-a.

Herzog Edward ks., ur. w r. 1801 we Frankenstein na Szlasku, po odbyciu studyów filozoficznych i teologicznych, został wyśw. na kapłana w r. 1826, następnie był regensem seminaryum w

pisał Kanzelvorträge, Glogau 1835 i nast.; Der kath. Seelsorger etc. Breslau, 1840, 3 tomy: Die Verwaltung des Bussacramentes. Paderborn 1859, i inne. (Por. Schäfler, Handlexikon der kath. Theologie. Regensb. 1883, 8-o, t. II, str. 317).

Herzog Edward ks. apostata, ur. w r. 1841 w Schöngau w kant. Lucerny, studya odbywał w Tybindze, Fryburgu i Bonn. Wyświęcony w r. 1867 na kapłana, był czas jakiś profesorem egze-gezy N. Test. w Lucernie. H. był jednym z najzacietszych przeciwników dogmatu nieomylności pskiej. Po ogłoszeniu dekretów soboru Watykańskiego, H. zerwał z Kłem i przystapił do sekty starokatolików. Od tej chwili stał się zaciętym wrogiem Kła i gorliwym dziacelu oderwania katolików łaczem w Szwajcaryi niemieckiej od Kła. 1874 mianowano H. profesorem egzegezy N. Test. w świeżo otworzonym fakultecie starokatolickim w Bernie; w 1876 r. Reinkens udzielił mu święceń bpich w Rheinfelden. W r. 1876 został drem teologii honoris causa. Napisal m. i. L'Epoque a laquelle furent composées les Epitres pastorales. 1870; La Communauté avec l'Eglise anglo-américaine, 1881; La Liberté religieuse dans la Republique hélvétique. 1884, i inne. (Por. De Gubernatis, Dictionnaire intern. des Ecriv. Florence, 1890, 4-o, t. II, str. 1177).

Hesebon, miasto stoleczne Sehona, króla Amorejczyków. Dostało się w ręce Izraelitów po bitwie przy Jasa, w której Mojżesz pobił Sehona. (Num XXI, 23–34; Deuter. I, 4; II, 24; IV, 46, Jos. IX, 10; Jud. XI, 19–26; Neh. IX, 22; Judit. V, 20). Dostało się Hesebon najprzód Rubenitom (Jos. XIII, 10—21) a potem Gadytom. (Jos. XXI, 37; I Par. VI, 81). Za czasów Izajasza za-brali Moabici Hesebon (Is. XV, 4; XVI, 8-9; Jer. XLVII, 2-34-45), Euzebiusz wspomina o mieście Esbus, znacznem w Arabii w górach naprzeciwko Jerycho, 20 mil od Jordanu. Dziś pokazują tylko ruiny pod nazwą Hesban. (Por. Ritter, Erdkunde, XV, 1176-1181; E. Schürer, Geschichte d. jüd. Volkes, ed. 3, t. II, p. 155-156; D. Chelmnie, † w r. 1867 w Peplinie. Na- Zanecchia, La Palestine d'aujour d'hui

1899, t. II, 90-91; Reland, Palaesti-pokoleniu Judy (Jos. XV, 25). Według na, p. 719 s.; Seetzen, Reisen, ed. Kruse, I, 407; IV, 220 s.; De Sauley, (Ob. As of Voyage en Terre Sainte. I, 279 s; F. Vigouroux, Diction. de la Bible, t. III, p. 657—663). X. R. J.

Heser Jerzy ks. T. J., ur. w r. 1609 w Weyer (dyecezya Passawska), wstapił do zakonu w r. 1625, był nauczycielem humaniorów, dyalektyki, kontrowersyi i Pisma św. Był także przez lat 13 ka-znodzieją; † w Monachium w r. 1686. Napisal Diontra Kempensis etc. Ingolstidii 1650, in 12-o; Vita et syllabus operum omnium Thomae a Kempis etc. Tamže 1650, in 12-o; Vitae D N. Jesu Christi Monotessaron Evangelicum etc. Monachii, 1657, in 12-o; Commentarii exegetici in omnia Cantica quorum usus in Officio divino etc. Tamże 1675, in fol.; Summa Theolo-giae Mysticae Venerabilis Servi Dei Thomae à Kempis etc. Bissoni 1726, in 8-0, po polsku Summa teologii mistycznej z czterech ksiąg o Naśladowaniu Chrystasa i t. d. Warszawa, 1904, 16-a, w przekl. Ignacego Jasieńskiego, i w. in. (Por. Sommervogel, Bi-bliothèque de la Comp. de Jésus, Bruxelles 1893, 4-o, t. IV, k. 331-335). X. J. N.

Hesler Henryk, poeta; żył w XIV w. Napisał parafrazę na Apokalipsę św. Jana w 23,000 wierszy, której rękopism znajduje sie w Królewcu, drugi w Gdańsku Karol Roth w "Dichtungen des deutschen Mittelalters," Stadtamhof 1845 i Köpke w "Germania" van der Hagena 1853, X t.

Hesron, Esron, gr. 'Ασρών, 'Ασρώμ, 'Ασερών ι Έσερών, nazwa dwoch mężów i dwóch miast.

- 1. Hesron trzeci syn Rubena (Genes. XLVI, 9; Exod. VI, 14; Num. XXVI, 6; I, Par. V, 3).
- 2. Hesron syn Faresa, a wnuk Judy, jeden z przodków Chrystusa. (Gen. XLVI, 12; Ruth IV, 18—19; I, Paral. II, 5; Math. I, 3, Luc. III, 33). Wulgata w Ew. ma Esron.
- 3. Hesron miasto w pokoleniu Judy pomiędzy Kadesbarne i Addar. (Jos. XV, 3; Num. XXXIV. 4).

4. Hesron, Sept. Aσερών-miasto w

jednych to Hesron to samo co Asor, (Ob. Asor), wedlug drugich, to samo

Hesse Benedykt zwany Krakowczykiem, rodem z Krakowa, kanonik katedralny, dziekan kolegiaty św. Floryana, magister artium (w r. 1415) i pięciokrotnie rektor akademii jagielońskiej, ży: około połowy XV w. Za jego rektora tu przybył św. Jan Kapistran do Kra kowa. Odznaczył się jako dzielny o brońca Kła i sławny kaznodzieja. Pozostawil: Lectura super Matthaeum XVII—XXV. MS. 1366 (w Bibl. akad. jagielońs.); Commentarius super libros Aristotelis de Anima i Disputata super iisdem (MS. 1901-tamże); Sermonum liber (tamže); rozprawa Utrum contractus emptionum censu facti ad reemendum aut ad tempus vitae, poterint de iure admitti sine formidine conscientiae aut etiam tolerari (MS. ak. jagiel., pod 200, III, 36). (Por. Wiszniewski, Hist. lit. polsk. 8-o, t. V, str. 58; t. III. str. 212; Pelczar, Dzieje kaznodziejstwa. Kraków, 1896, 8-0, t. II, str. 60).  $\boldsymbol{X}.\ \boldsymbol{J}.\ N.$ 

Hessels (Hesselius) Jan, teolog lowański (1522-1566), jako zwolennik Bajusa, został wciągniety w spory przezeń wszczęte (ob. Bajus). W r. 1563 był obecny wraz z Korneljuszem Janseniuszem na soborze trydenckim. Po powrocie do Lowanium walczył on z zapałem pko bledom. Napisal: De Romanae cathedrae perpetua perfectione et firmitate. Inne dzieła jego polemiczne można znaleźć wyliczone u Hurtera. (Nomenclator). Prócz tego zasługuje na uwage ogromne dzieło teologiczne niewykończone pod tyt. Catechismus.

Hesshusen (Hesshus), Tilemann, protestancki teolog-polemista, ur. 3 listop. 1527 w Niederwesel, † 25 września 1588 w Helmstedt; studyował w Wittember-dze, Oksfordzie i Paryżu; przyjaciel i uczeń Melanchtona, w 1550 r. uzyskuje w Wittemberdze stopień magistra; w 1552 zostaje kaznodzieją, 1553 superintendentem w Goslarze, 1556 profesorem teologii w Rostoku i 1558 w Heidelbergu; 1560 pastorem w Magdeburgu, 1564 profesorem w Jenie, 1571 bpem w Samland, 1577 profesorem w Helmstedt. Głowa niespokojna, usposobienie kłótliwe, wszędobylski. Z racyi gwaltownego usposobienia swego, nigdzie nie mógł długo popasać i w krótkim czasie musiał opuszczać zajmowane stanowiska. W pracach swych polemicznych wystę puje glównie przeciwko kalwinom. Główne prace jego: De servo arbitrio (1576); Examen theologicum (1520). (Por. Leuckfeld, Hist. Hesh. K. v. Helmolt 1859, Wilkens 1860; W. u. W. Kirchenlexicon V, 1958).

X, H. P.

Hessya i Hessowie szczep niemiecki, który pierwiastkowo występuje w historyi p. n. Chattów. Ich główna siedziba była nad środkową i dolną Fuldą. (Por. Heppe, Kirchengesch. d. beiden Hessen, Marburg 1876). Nazwa H. wystę-puje po raz pierwszy 719 r. Geograficznie i etnograficznie spokrewnieni z Frankami, H. stanowili ludność ipośrednia miedzy niższemi i wyższemi Niemcami. Według Arnolda (Deutsche Gesch. II, I, 28) już św. Kilian (688) przedsiewziął pierwszą prdróż mlsyjna do Hessów. S. Bonifacy przybył tam dopiero 722, pozyskani przez niego w Amöneburgu dwaj bracia Dettik i Dierlof współdziałali w rozszerzeniu ewangelii. Zalożenie kościola i klasztoru w Fritzlar, erygowanie bpstwa Büraburg, oraz klasztorów w Fuldzie i Hersfeldzie dopełnily dziela chrystyanizacyi kraju.

Jeszcze za Karola W. dokonany został następujący podział hierarchiczny Hessyi. Terytoryum na lewym brzegu Diemli należało do dyecezyi Paderborn, dalsza część zaś aż do Wetzlaru—do W dolinie wyższej i średniej Trewiru. Fuldy istniała jurysdykcya opatów Fuldy i Hersfeldu. Reszta Hessyi podlegala arbpstwu Mogunckiemu. Ta organizacya przetrwala wieki średnie. Pod wpływem Chijanizmu zakwitła w H. nauka i sztuka. Roczniki Fuldajskie i dzieło Lamberta z Hersfeldu doprowadzone do 1077 r., stanowią najbogatsze źródło do dziejów Niemiec. Dotad zastenberger († 1522). Do prawdziwych arcydzieł budownictwa należą: kł. ś. Michala w Fuldzie, ś. Piotra w Fritzlarze i perla gotyku kl. ś. Elźbiety w Marburgu.

Pierwotnie H-ą zarządzali hrabiowie, dopiero Henryk 1 11 maja 1292 wyniesiony został do godności księcia rzeszy. Ks. Hermann pozostał wierny złożonemu przez sobór pizański ze stolicy aplskiej Grzegorzowi XII, za co tenże nadał mu liczne przywileje. Z wynie-sieniem na stoł. aplską Marcina V, wrzenie schyzmatyckie ustało w Hessyi. Szczególną pobożnością odznaczał się ks. Ludwik milujący pokój, który w r. 1429 podjął podróż do Ziemi ś. Tenże Ludwik odrzucił w r. 1440 ofiarowana mu korone cesarska. Pž Mikolaj w r. 1450, obdarzył go złota róża i nadal mu tytuł "princeps pacis."

O szczodrobliwości i pobożności książąt heskich świadczy liczba klasztorów w Hessyi dochodząca do 200, nie licząc kolegiat w Fritzlarze, Grebensteinie, Hof-geismarze, Kasslu i in. Z panującego domu hesskiego wyszło wielu pralatów i książąt Kła, a także pobożnych, pelnych zaparcia się zakonników i zakonnic. Hessya kilkakrotnie różnym ulegała podziałom na wyższa i niższa H. Ostatnio połączył ją, jako jedno państwo pod swojem berlem Wilhelm II w r. 1500. Byl on zarazem ostatnim ksieciem (landgrafem) heskim, wiernym je-

dności klnej.

Filip I, zasiadłszy r. 1515 na tronie jest, protoplasta istniejacego dotad a rozgalezionego na różne linie domu heskiego. Za jego panowania H. obok Saksonii stala się głównem siedliskiem nowej herezyi. Jan Kirchbein w Kasslu wprowadził w 1521 r. mszę po niemiecku. I w innych miastach jak Homberg, Fritzlar, Marburg, Fulda, Harsferd nowinki Lutra znalazły sporo zwolenników Młody książę początkowo był obojętny na pokuszenia ze strony luteranów; w r. 1525 zdolano jednak pozyskać go dla nowej herezyi. Odtad oddał sie całkowicie na jej usługi. Na synodzie w Hombergu odbytym 22 paźd. 1526 r. w obecności Filipa I uchwalono zniesienie mszy św., czci obrazów, zamknięcie klasztorów oraz konfiskatę dóbr klnych. służonej sławy używają kronikarze hescy Publiczny kult katolicki został zabro-Jan Riedesel († 1327 r.) i Wigand Ger- niony. Kto się tym uchwałom poddać nie chciał, miał natychmiast opuścić kraj. Z klasztorów tylko Minoryci w Marburgu zalożyli protest; inne zakony poddały się. Pierwiastkowo ustanowiono prezbiteryalny zarząd klny, powoli

stał najwyższym bpem krajowym. Majątki klne użyto na założenie pierwszego stana bliżej wyłuszczone przy odnośnych uniwersytetu w Marburgu, który otwar- dyecezyach, hrabstwach lub miejscowoto 30 marca 1527 r. Filip pragnąc zjednoczyć luteranów i zwinglianów, urządził 2 paźd. 1529 r. wielka rozprawe w Marburgu, w której wzieli udział Luter, Melanchton, Zwingliusz, Oecolampadyu-z, Osyander, Brenz, Agricola i in. reformatorzy. Jakkolwiek rozprawa nie doprowadziła do żadnego rezultatu, miała jednak to znaczenie, że ksiaże i jego otoczenie oświadczyli się stanowczo pko luterskiej, a za szwajcarską nauką o wieczerzy Pańskiej. Chociaż Filip podpisał augsburskie wyznanie, uczynił to jednak w interesie politycznym i nigdy go w kraju nie ogłosił. Pod wpływem Butzera zgodził się wreszcie na przyjętą, 1536 formulę witemberską, która odrzucała transsubstancyacye i obecność Chrystusa w Najśw. Sakr. poza chwilą spożywania. W r. 1541 zdecydował się wreszcie Filip wprowadzić we wszystkich gminach zmienione r. 1540 augsburskie wyznanie wiary, oraz apologie Melanchtona "Loci teologici," jako regułę wiary. O zdziczeniu obyczajów i wstrzaśnieniach jakie w Hessyi pociagnalo za soba wprowadzenie reformacyi, daie wymowny obraz Jansen (Gesch. d. deutschen Volkes III, 411 i ast.). Lupiezkie otwarcie grobu s. Elżbiety (1539 r.) prarodzicielki domu heskiego i sponiewieranie jej relikwij, kalają na wieczne czasy pamieć Filipa I. Luter, Melanchton i Butzer w r. 1540 pozwolili mu, pomimo będacej przy życiu, prawowitej małżonki, pojąć z lewej ręki Małgorzatę v der Saal, jako "conjux legitima supraintroducta." Jego kaznodzieja nadworny Dyonizy Melander, wywłoka dominikanin z Ulm, miał jednocześnie 3 żony. Doszło do tego że Filip ogłosił bigamię jako dozwoloną przez Pismo ś. Jako książe rzeszy Filip teraz stawał na czele opozycyi, to zno-wu kłamliwie uginał się przed Karolem V, w ogóle nie przebierał w środkach dla osiagniecia swoich ambitnych celów. Usiłowania arbpów Moguncyi i Trewiru, aby zachować swoją władzę w Hessyi pozostały bez skutku. Sebastyan arbp Moguncki na mocy układu z 1 sierp. 1551, był zniewolony zrzec się swojej juryzdykcyi w Hessyi. Co do innych kulturnej z równą zaciekłością prześla-

jednak Filip zagarnął władzę klną i zo- części połączonych później z Hessyą, poszczególne dzieje stosunków klnych zościach. Tutaj zaś zajmiemy sję dzielnicami rozczłonkowanemi po śmierci Filipa I (1567), na mocy jego testamentu.

Filip I testamentarnie pańswem swojem rozporzadził w sposób nastepujacy. Główna część kraju Hessen Kassel dostala się najstarszemu synowi Wilhelmowi IV; Ludwik III otrzymał Hessen-Marburg, Filip II Hessen Rheinfels, Jerzv I wreszcie Hessen - Darmstadt. Wszyscy 4-ej bracia zobowiazali sie utrzymać jedność klną, lecz już w r. 1576 po synodzie w Kasslu rozpoczeły się walki i spory, które z postępem czasu wzmagały się coraz więcej. Nie utrzymał się też długo podział Filipa I; kiedy bowiem Filip II i Ludwik III umarli bezdzietnie, dzielnice ich dostały się pozostalym braciom i odtad na widowni dziejów występuje Hessen Kassel i Hessen Darmstadt. Jakkolwiek w obu ksiestwach spory religijne nie ustawały, to jednakże walczących jednoczyła wspólna nienawiść ku Kłowi katolickiemu. Pomimo usiłowań podjętych m. i. przez Jana Filipa v. Schönbor arbpa mogunckiego, aby przywrócić jedność klną oraz bpa Krzysztofa Royas, spelzły na niczem. Udało się tylko utrzymać w wierze katolickiej niektóre enklawy mogunckie, jak Fritzlar, Naumburg, Neustadt, Amöneburg. Zawisła nad Fuldą groza protestantyzmu została prcez opatów Baltazara z Dernbach († 1606 roku), Jana Bernarda Schenk zu Schweinsberg († 1632) szcześliwie uchylona. Kilku też z książąt z domów panujących przyjęło religię katolicką, a nawet zasiedli na stolicach bpich. Ci to wyjednywali dla swoich włości i poddanych pewne ulgi religijne, w ogóle jednak ucisk wyznaniowy trwał nieublaganie i dopiero orędzie wolnościowe z 1 grud. 1790 r. dozwoliło w Hessen Darmstadt założyć pierwszą gminę katolicką. Hes-en Kassel, czyli Kurhessya w r. 1831 otrzymała edykt tolerancyjny, dzięki któremu katolicy nie byli wiecej niepokojeni. Po r. 1866 Kurhesya została wcielona do król. pruskiego, a o-sławiony minister Falk podczas walki

pruską modlę zarządzonej reformie klnej, przeciwnikiem Assyryi, aż do czasu, gdy jak i kapłanów katolickich. Obecne stosunki w dzisiejszej prowincyi pruskiej Jensena H. należą do Indogermanów. Hessen i W. Księstwie Hessen Darmz r. 1821 "Provida solersque" i z r. 1827 "Ad Dominici gregis custodiam." Nowo utworzone bpstwo Fulda (dla dawnej Kurhessyi i Saksen-Weimaru), Limburg (dla dawnego księstwa Nassau i niegdyś wolnego miasta Frankfurtu), Moguncya (dla W. ks. Hessen Darmstadt) należą jako sufraganie do nadreńskiej prowincyi, której metropolita rezyduje w Fryburgu w Bryzgowii. Bliższe szczególy o każdem z tych bostw znajduja się w odnośnych artykulach. dług spisu ludności z 1 grud. 1890 r. było w pruskiej prowincyi Hessen Nassau 1,087,901 protestantów, 420,206 ka tolików, 3,073 chijan innych wyznań i 41,316 żydów. W W. księstwie Hessen w tymże czasie było: 635,523 protestantów, 269,397 katolików, 4,130 chijan innych wyznań i 26,746 Żydów. (Por. C. F. L. Haas, Versuch e. hessischen Kirchengesch. bis gegen Anfang d. 16 Jahrh, Marburg, Frankfurt u. Leipzig 1782; Ch. Rommel, Gesch. v. Hessen, 10 B. Marburg u. Kassel 1820-1858; Ch. Röth, Gesch. v. Hessen, 2-Aufl., Kassel 1885; W. Münscher, Ver-such e. Gesch. der hessisch. reform. Kirche, Kassel, 1850).

(Ch.).

Hetejczycy (hebr. Chittim), według I Mojż. 10, 15, potomkowie Heta, syna chamity Chanaana, w napisach egipskich Cheta, w assyryjskiem piśmie klinowem Chatti, prawdopodobnie Keteioi Homera (Od. 11,521). Za czasów Abrahama mieszkali H. na poludniu ziemi Chanaan okolo Hebronu. Nowsze badania odkryły, że właściwy naród H. od najdawniejszych czasów tworzył wielkie samodzielne państwo w północnej Syryi, sięgające granicami swemi od Eufratu aż do Lidyi. Rządzony przez królów wzrastał on stopniowo w potęgę, pomimo rywalizacyi ze sobą, dwóch sąsiadujących z nim mocarstw. Stawiał on około r.

dował, pastorów niechcąch się poddać na dak w dalszym ciągu niebezpiecznym przeciwnikiem Assyryi, aż do czasu, gdy Posiadali oni znaczną kulturę. Resztki stadt zostały uregulowane na mocy bulli budowli z rzeźbami i obrazkowymi napisami, rozrzucone po całej Azyi mniejszej uczeni przypisują H-om (Por. Peiser (1892); Conder (1898); P. Jensen (1898); Messerschmidt, Corpus inscript. Hett. (1901, 1903); Hilprecht, Explor. in Bible Lands (Edinb. 1903).

X. A. Kw.

Hetsch Albert, konwertyta, dr. medyc., ur. 16 września 1812 w Biberach, um. 6 lutego 1876 r. w Rzymie; w 1838 był asystentem w szpitalu Katarzyny (Katharinenspital) w Stuttgardzie, dla dalszych studyów posłany przez rząd do Paryża, 16 kwietnia 1847 zostaje katolikiem; 10 czerwca 1854 wyświęcony na kaplana, w dwa lata później zostaje regensem mniejszego seminaryum w Orleanie; w 1883 zakłada Oratoryum dla duchownych swiata calego w Clery, w 1870 zostaje wikaryuszem generalnym w Orleanie, a 1872 przełożonym Oratoryum w Orleanie. (Por. Rosenthal, L'abbe H. Paris 1885).

Hettinger Franciszek, uczony niemiecki, apologeta wybitny XIX w. Ur. 1819 r. w Aschaffenburgu, H-r po odbyciu nauk w mieście rodzinnem (1836 —1839 r.) dwa lata uczeszczał na uniw. w Würzburgu, a od r. 1841 do 1845 kształcił się w Rzymie. Pobyt w Wiecznem Mieście, wychowanie w Collegium Germanicum wywarło na nim wrażenie niezatarte na cale życie i gorące przywiazanie katolickie do Rzymu. W 1843 r. Hr przyjął święcenia kaplańskie, a w 1845 r. po otrzymaniu doktoratu z teologii, rozpoczął pracę parafialną. Lecz już w 1847 r. powołano H-a do seminaryum dyecez. w Würzburgu, gdzie od 1852 r. pracuje jako wice-regens aż do r. 1856, w którym przechodzi na profesora uniw. w tem też mieście. Na uniw. uczył H-r propedeutyki teol., patrologii, apologetyki, teologii dogmat. W latach 1768 i 1869 H-r pracuje jako konsultor w Rzymie do prac przygotowawczych 1500 do 1300 skuteczny opór faraonom do Soboru Watykańskiego. Jako pro-Tutmesowi III, Setiemu I, i Ramzesowi fesor H r zyskał powszechne uznanie II; około r. 1200 rozpadł się ten wielki uczonych i swych słuchaczów; zalecał naród na male państewka, pozostał je- go jasny choć glęboki wykład; wymowa

porywająca przy temperamencie poje-dnawczym; oczytanie w autorach klasycznych, lecz zarazem zdolność dawania praktycznych wskazówek słuchaczom i t. p. To też już 1859 r. uniw. obdarza H-a stopniem d-ra filozofii honoris causa;" fakultet teologiczny uniwers. wiedeńskiego mianuje H a swoim członkiem. W 1890 r. umarl H-r razony apopleksya. Pisma jego i dziś należa do dziel pierwszorzędnej wartości, zwłaszcza zna-Komite Apologie des Christenthums (Freiburg im Breisg., t. 5. 1863; 9 wyd. 1906 r. dokonał E. Müller ze Strassburga, tłum. na francuski; włoski i in.); również wydał słynne dz. Lehrbuch der Fundamentaltheologie oder Apologetik (ib., 1879, 2 wyd. 1888 r.) O tej książce Hurter (Nomencl. theol., 1895, t. III, k. 1180) pisze: "opus valde eruditum, sed scholis forte minus accommodatum." Inne dziela H-a: Die Kirchlichen und socialen Zustände von Paris (Mains, 1852) - pamiatka z podróży; Die Idee der geistlichen Ue-bungen nach dem Plane des h. Jungen hach dem Plane des h. Ignat., (Regensb., 1854); Die Priesterthum der kath Kirche, (Würzburg. 1856); Aphorismen für Predigt und Prediger (Freib. im Breisg., 1888); Timotheus Briefe an einen jungen The. ologen (ib., 1891; 2 wyd. 1897) - piękne dzieło o powolaniu kapłańskiem, o studyach teol, rodzaj encyklopedyi i metodologii teologicznej (ob. art. E ncyklopedya teologiczna). Mile opisy z podróży swoich H-r dał w dz. Aus Kirche und Welt (ib., 1893, wyd. 3 w 2 tomach). Wydał też Thomas von Aq. und die europäische Civili-sation; Die Theologie der göttl. Komödie (1879) i in.; liczne też artykuły po czasopismach. (Por. E. Müllera art. w przedmowie do Apologie des Christ., wyd. 9-ego; Renninoer w czasop. Katholik, 1890, I, 385-402; Hurter, dz. cyt. k. 1179-1181-obszerny artykul; Buchberger, Kirchliches Handlexikon, München, t. I, 1907, k. 1952). X, C, S.

Hetzenauer Michał, kapucyn niemiecki w Insbrucku, ur. w r. 1860 w Zell pod Kuffstein, poświęcił się specyalnie studyom biblijnym. Z prac jego godne są wymienienia: Piconii triplex expositio epistolae ad Romanos emendata et aucta. 1891; S. Fidelis exercitia cum appendice etc. 1893; Das Kapuciner. kloster zu Innsbruck, das erste dies. Ordens in Deutschland, 1893; Unterricht üb. d. Skapulier des hl. Joseph. 1894; 3 wyd. 1895; Novum Testamentum graece et latine critice, recognitum. T. I. 1896: T. H. 1898; Novum Testamentum latine critice editum, 1899; Wesen u. Prinzipien d. Bibelkritik auf kat. Grundlage. 1900; De Imitatione Christi tractatus quatuor critice editi. 1901; Epitome Exegeticae Biblicae Cathol. i inne. (Por. Keiters Katholischen Literaturkalender. Essen 1902, 12-0, str. 118; Blanc, Répertoire bibliogr. Paris 1902, 8-0, str. 199).

Heumann Stanisław ks. współczesny, napisał O kościele i obrazie Najśw. Panny w Zembrzycach. Kraków 1889, 16-; Wiadomość o parafti Zembrzyce nad Skawa, w dekanacie suskim dycezyi krakowskiej i t. d. Tamże 1896, 8-a; Pieśń do N. M. P. zembrzyckiej. Tamże 1897, 8-a; Wiadomość o parafti i kościele paraftalnym w Muchaczu w dvec, krakowskiej i t. d. Tamże 1890; Wiadomość o parafti i kościele paraftalnym w Suchy i t. d. Tamże 1901, 8-a,

Heurystyka. I. Określenie i podział. Heurystyka, wyraz grecki, od εδρίσκω, wynależć, wykryć; jest to nauka, podająca sposoby do odnalezienia właściwego sensu w piśmie, czy w mowie zawartego: modus inveniendi, quae intelligenda sunt, pisze S. Augustyn (De Doctr. Chr. 1, 1, 1). Stanowi wiec ona część Hermeneutyka i przez wielu autorów Hermeneutyka nazywaną.

Heurystyka, czyli wykładnia sensu biblijnego bywa trojaka: autentyczna, podaniowa i naukowa.

Autortyczna wykładnia pochodzi od autora. Autorem Ksiąg św. jest Duch Św., który wyjaśnienia swoje zamieścił w Biblii: albo wprost, objaśniając w następnych Księgach śś., co był powiedział w poprzednich (np. Ewangeliści tłumaczą przepowiednie mesyaniczne w Starym Testamencie zapisane); – albo też ubocznie, gdy prostu-

je, co było źle pojęte, np. św. Paweł w II-im Liście do Tesaloniczan (ż, 1...) dopełnia i wyjaśnia, co napisał w I-ym (4, 12...) o powtórnem przyjściu Chrystusa. Duch św. podaje nadto takie wyjaśnienia przez Kościół swój, który w publicznem, a nieomylnem nauczaniu już to tłumaczy i wyjaśnia pewne teksty Pisma św., już też potępia blędy, oparte na przewrotaem rozumieniu jakiegoś tekstu.

Naukowa wykładnia bada sens Ksiąg św. według zasad i pomocy hermeneutycznych.

Podaniową—przekazali Ojcowie i Pisarze Kościola; że zaś oni swe wyjaśnienia otrzymali od poprzedników swoich, a ci od Apostołów i Chrystusa, albo też doszli do nich drogą zasad hermeneutycznych, zatem wykładnię podaniową odniesć należy do dwóch poprzednich, t. j. albo do autentycznej, albo do naukowej. Z tych dwóch, ściśle mówiąc, tylko naukowa wykładnia należy do zakresu hermeneutyki.

Lecz z pomocą naukowego wykładu zbadamy tylko jeden pierwiastek, znajdujący się w Piśmie, t. j. pierwiastek ludzki, który jest częścią Ksiąg św. drugorzędną, a nie można go odłączyć od pierwszorzędnego Bożego, gdy chcemy zrozumieć właściwie i wszechstronnie

sens Pisma św.

Przy badaniu sensu Ksiąg św. uwzględnić należy i jeden i drugi pierwiastek, zatem musimy odnaleźć prawidła dla wykładni tak naukowej, jak autenty-

cznej.

Prawidła te są trojakie: odnośnie do tego, czy rozpatrywać będziemy Pismo św. jako Księgi, napisane w mowie ludzkiej; lub też—jako Księgi, natchnione przez Ducha św.; lub wreszcie—jako Księgi, powierzone przez Boga Kościo-łowi, aby je przechowywał i wykładał.

Stąd trzy są części heurystyki: nau-kowa, czyli wyrozumowana, chrześcijańska i katolicka (heuristica rationalis, christiana et catholica).

II. Heurystyka wyrozumozumowana,

1) Język, t. j. przyjęty sposób wyrażania się (usus loquendi). Przyjęty i ustalony sposób wyrażania się jest pierwszorzędnym i najgló-

je, co było źle pojęte, np. św. Paweł wniejszym środkiem do zrozumienia senw II-im Liście do Tesaloniczan (2, su. Przedewszystkiem więc od niego 1...) dopełnia i wyjaśnia, co napisał w zaczynać się powinno starania nad wy-I-ym (4, 12...) o powtórnem przyjściu dobyciem myśli, ukrytej w pewnym u-Chrystusa. Duch św. podaje nadto stępie Pisma św.

> Bo nie dojdziemy do poznania owego sensu, zanim nie zrozumieny znaczenia każdego poszczególnego wyrazu; znaczenie zaś to wywieść tylko można z utartego sposobu wyrażania się.

> Sposób ten wyrażania eię, wyprowadzony ze źródeł bezpośrednich, jest pewniejszy od tego, który wspiera się na pośrednich: wywnioskowany zaś z dziel pomocniczych daje tylko prawdopodobieństwo, nie zaś prawdę pewną.

Temu więc sposobowi wyrażania się, gdy sens w pewnym ustępie zadość odpowiada, może on być egzegetycznie prawdziwy. A sens, który sam jeden tylko jest zgodny ze zwyczajem wyrażania się, on tylko napewno jest prawdziwy.

Sens, sprzeciwiający się zwyczajowi mówienia, należy odrzucić; czego bowiem ani wyrazy, ani zdania nigdzie i nigdy nie oznaczały, tego też oznaczać nie mogą i w owym poszczególnym razie. Stąd wniosek płynie, że dla kontekstu, t. j. dla toku i łączności zdań nie należy odstępować od zwyczajem przyjętego wyrażania się. A to dlatego, że znaczenie wyrazów w mowie wyprzedza i jest wcześniejsze od toku zdań, ułożonych przez autora w jego księdze. Zatem raczej tok i łączność zdań powino się przystosować do sposobu mówienia, niż znaczenie wyrazów naciągać do toku.

Znaczenie pierwotne, powszechne, przystepniejsze powinno mieć pierwszeństwo przed pochodnem, szczególnem, trudniejszem. Co zwłaszcza stosuje się do dziel, które tworzyli ludzie niewprawieni do pisania. A takimi po większej części byli Autorowie śś. Dla wyrażeń niezwyklych, dla zwrotów wyszukanych, sztucznych, którymi nawet filozofowie i poeci rzadko się posługują, nie odstępowali oni napewno od powszechnie przyjętego i utartego sposobu wysłowienia sie. Jeżeli więc wyraz jaki posiada wiele znaczeń, należy wybierać przedewszystkiem, o ile to możliwe, pierwotne, podstawowe, najwięcej znane i ogólnie przyjęte. Żyjące w mowie potocznej powinny się przenieść-nad zamarłe; pierwszorzędne — nad podrzędne, uboczne; ścisle—nad przenośne; ogólne—nad szczególne.

Wyrazowi, mającemu znaczenie techniczne, nie wolno nadawać znaczenia

pospolitego.

W tym samym ustępie ten sam wyraz musi mieć to samo znaczenie. Nie wolno więc nadawać mu dwojakiego znaczenia bez widocznych powodów (t. j. o ile we wskazanym ustępie niemasz poli-

semona, antaklazysu).

Gdy kilka jeżyków wpływało na ukształtowanie się jakiegoś ustępu, np. gdy tekst grecki, czy łaciński przesiąkł hebraizmami, nie należy mieszac ze sobą tych jezyków, lub o którym z nich zapominać. Lecz wykładacz iść ma w badaniu za duchem tego języka, który wpływał na budowę wyrazów i zdań, na treść mowy, który zaznaczył się w ojczyźnie, wychowaniu i sposobie życia Autora. Zatem hebraizmy w tekście greckim, czy łacińskim Pisma św. wyjaśniać ma nie według greckiego, czy łacińskiego języka, lecz według hebrajskiego.

2) Kontekst — contextus. Nie wolno dla kontekstu odstępować od przyjętego sposobu wyrażania się. Jak znowu przeciwnie nie godzi się wyrwanym z tekstu wyrazom i zdaniom Pisma św. nadawać taki sens, który sprzeciwia się całemu tokowi myśli w ustępach, skąd wzięto owe słowa.

Nie wolno więc nakrecać i naciągać tekstu, już to poprawiając w tym celu miejsce Pisma św., wbrew świadectwom odpisów wiarogodnych (artificium criticum); już też nadając wyrazom znaczenie niezwykle, aby odpowiadały z góry przez krytyka przyjetym poje-

ciom.

Ten sam wyraz, w tym samym toku i łaczności będący, należy brać w tem samem znaczeniu; chyba, że jest polisemon, antaklazys, t. j. postać stylistyczna, która temu samemu wyrazowi w tew samem miejscu nadaje inne znaczenie, np. (Mat. 8, 22): "dopuście umarłym grześć umarłe swoje," gdzie "umarłym grześć umarłe swoje," gdzie "umarłym" oznacza grzeszników, "umarłe" zaś-trupy.

1-o. Kontekst, czy łaczność gra- nością psychologiczną, dz matyczna jest najważniejszą i pierw- pojęcia, od siebie oddalo szorzędną, gdyż na niej wspierają się w umyśle mówiącego.

i inne łączności; dlatego też przy badaniu powinno się od niej rozpoczynać. Domniemanie nasze (praesumptio) zawsze przechylać się winno na stronę łączności gramatycznej, gdyż przypu-szczać należy, że ludzie zwykli przestrzegać prawideł gramatycznych.

Sens, który sprzeciwia się pozostałym częściom tekstu, w logicznym związku ze sobą pozostającym, powinno się odrzucić: bo mniemać mamy, że autor, człowiek rozumny, zdania swe układał według wymagań zdrowego rozsądku. Łączność logiczną poznajemy z gramatycznej, oraz ze stosunku pojęć i zdań,

znajdujących się w tekście.

Nie mamy doszukiwać się innej łączności, czy innego jej stopnia po nad ten, który jest w tekście Pisma św. Przeciw czemu głównie ci wykraczają, którzy chcą widzieć łączność ściśle logiczą tam, gdzie jest ona tylko psychologiczna.

- a) Łączność logiczna określa, które z wielu znaczeń, jakie wyraz posiada, autor wybrał i zamieścił;
- b) uczy dalej, czy wyrazy brać mamy w znaczeniu właściwem, czy przenośnem i co mamy rozumieć pod przenośnią;
- c) określa wątpliwe znaczenie wyrazów;
- d) wskazuje niekiedy, czy wyrażenia mamy brać w ściślejszem, czy obszerniejszem znaczeniu;
- e) poucza które z wielu podobieństw przy przenośnem wyrażeniu się w wybranym ustępie tekstu Autor zastosował;
- f) naprowadza i wskazuje na opuszczenia (ellipses), które czytający w myśli ma dopełnić;
- g) poucza, na których wyrazach przy wypowiadaniu zdania, nacisk uczynić należy.
- 2-o Łączność psychologiczna wyjaśnia nam powody, dlaczego coś było powiedziane i dlaczego w taki, a nie inny sposób. Gdy bowiem wyrażenie jakieś zjawia się w tekście nieoczekiwane i na oko nieprzystosowanem wydaje się co do całości, tłumaczymy je łącznością psychologiczną, dzięki której dwa pojęcia, od siebie oddalone, skojarzyły się w umyśle mówiącego.

Now. Test. tak często przywodzili słowa Star. Test. Bo miedzy proroctwami w Księgach Starego Testamentu, a czynami i mową Pana Jezusa, wielkie bylo podobieństwo. Zatem Autorowie święci, że o jednem czytali, a na drugie patrzyli i słuchali go, obydwa więc ze soca w umyśle połączyli.

To nam również wyjaśnia, dlaczego łączność logiczna niekiedy przerywa się

w Ksiegach sś.

Do poznania kontekstu dochodzi się przez przez pilne odczytanie, czy to calej Księgi, czy tylko tej części, któraśmy obrali do wyjaśnienia.

Po odczytaniu następuje szczegółowy rozbiór (analysis), przyczem czytający ma baczyć na początek i koniec ustepów; na ilość części oddzielnych; oraz jaka zachodzi między niemi łączność, czy ona wiąże części pierwszorzędne, czy tylko drugorzędne. A to poznaje się z treści i założenia dziela.

Nadto pamiętać należy, że obecny podział Ksiąg śś. na rozdziały i wiersze nie odpowiada wcale treści i nie może badaniu być wskazówka przy tekstu.

Wreszcie i na to zwracać powinno się uwagę, że w niektórych częściach, głównie Ksiąg Mądrości, kontesktu masz.

Treść dzieła (Argumentum orationis). Każdy sens, który sprzeciwia się treści, należy z góry wyłaczyć, jako blędny. Z treści da się ustalić wątpliwe znaczenie wyrazów i zwrotów, napotykanych w jakimś ustępie dziela.

Z treści rozstrzyga się, czy części skladowe ustępu brać mamy w znaczeniu ścisłem, czy przenośnem. Jeżeli bowiem cząstka jakaś, wzięta w ścisłem znaczeniu, nie odpowiada reszcie i wytwarza niedorzeczności, to należy ją brać w znaczeniu przenośnem.

Tresć określa, które ustępy w dziele stanowią część istotną, lub do całości należącą, a które są dodatkiem tylko.

Treść poznaje się z pilnego czytania Księgi, czy ustępów jakichś. Niekiedy nawet sam Autor treść swego dziela podaje.

4) Ustępy równolegie (Loci niemasz zaś sprzeczności.

Stąd zrozumiemy, dlaczego Autorowie paralleli). Należy odróżniać miejsca równolegie od podobnych tylko, w których znajduje się pewne zbliżenie i podobieństwo w opowiadaniu, a w rzeczy samej inne zupelnie i różne wypadki są w nich opisane.

> Ustepy równoległe nie są wcale tymi samymi ustępami, powtórzonymi w innem miejscu, zatem nie wszystko to samo każdy z nich zawiera, bo niekiedy w jednym dodano coś takiego, czego w

innym niemasz.

Miejsca równoległe służą ku temu, aby wydobyć sens w ustępach mniej zrozumiałych, lub też już wydobyty potwierdzić i uzasadnić. Gdy pochodzą od jednego Autora, wzajemnie się objaśniaja, bo Autor nie mógł sobie przeczyć i coś sprzecznego w równoległościach pomieścić. Spotykane u różnych Autorów, świadczą o powszechności utartego sposobu wyrażania się i wyświetlają kontekst, lub towarzyszace mu okoliczności.

Miejsce równoległe, wiecej zrozumiałe, ma być kluczem do poznania mniej zrozumialego, nie zaś odwrotnie.

Miejsca równoległe wyjaśniają niezrozumiale, lub watpliwe znaczenie wyrazów.

Określają, czy wyrażenie jakieś brać należy ściśle, lub nieściśle.

Wskazują, czy wyrazy mamy brać w szerszym zakresie, czy szczuplejszym. W Now. Test. np. "prawo" stosuje się tylko do Mojżeszowego.

Służą wreszcie do całkowitego zglębienia jakiejś rzeczy, nauki, lub historyi. Dziejów ludu izraelskiego z Ksiąg tylko Królewskich poznacby całkowicie nie można było; jak również i przepowiedzianego Mesyasza z Ksiegi tylko Daniela.

Równoległość członów, paralelizm (ob.) (Parallelismus membrorum. Należy pilnie badać, który rodzaj równoległości we wskazanym ustępie się znajduje, aby nie brać jednego za drugi.

Równoznaczność nie jest tożsamościa, a wiec w podobieństwie równolegiem nie zawsze wszystkie wyrazy doskonale sobie odpowiadają. Przeciwstawienie nie jest sprzecznością, to też przeciwstawienia i przeciwieństwa są w Piśmie św.,

wskazówka do badania mniej zrozumia-

lego; nie zaś odwrotnie.

Równolegiości w podobieństwie i przeciwieństwie oddają nieocenione usługi przy badaniu tekstu św. Wskazuja bowiem, który sposób czytania, gdy jest ich kilka, należy wybrać.

Zrozumiawszy jeden człon, tem samem

rozumie się i drugi.

Osobistość mówiącego (Persona loquens — orationis auctor). Za zasade przyjąć sie powinno, że mówiacym wszędzie jest sam Autor, o ile gdzie nie okaże się, że ktoś inny przemawia, co wtedy bywa, gdy Pisarz wyrażnie wprowadza kogoś innego mówią-

Baczyć należy, gdzie Autor, przywiódłszy mowe cudza, wraca do swego założenia. To zaś widać albo z zakończenia słów osoby trzeciej; albo z podjetego na nowo przez Autora opowiadania. Nadto, co Autor zbija i potępia, to brać się winno za zdanie obce.

Wszelki sens, który sprzeciwia się charakterowi umysłowemu osoby mówiącej, należy odrzucić. Zatem nie wolno pojeć Nowego Testamentu orzypisy-

wać Staremu.

Odnośnie do usposobienia moralnego, gdy np. wiadomo, że mówiący był mężem poważnym, jego słowom w rzeczy poważnej nie należy nadawać sensu żartobliwego i śmiesznego. Lub też, gdy był cichym, łaskawym i miłosiernym, nie godzi się jego słowom przypisywać sensu ostrego, nieludzkiego.

Należy zbadać, czy mówiący słowa swe wypowiedział z zastanowienieniem i spokojnie, czy też w podnieceniu i uniesieniu. W tym przypadku siłę wyrażenia powinno się podnieść i wzmocnić, gdyż inaczej sens wyszedłby zanadto

chłodny i spokojny.

Przeciwnie zaś znaczenie wyrażenia przesadnego (hiperboli) osłabić trzeba, gdyż przesada w sensie ogólnym zwykle więcej wyraża, niżby mówiący powiedzieć. Zatem sensu brać tu nie można w całej jego rozciągłości, ale z zastrzeżeniem, składając zbyt obszerny jego zakres na karb żywego uczucia, które kierowało mówiacym.

Nie zawsze można poznać osobistość mówiącego; niekiedy jednak sam Autor ris). Każdy rozumny człowiek wszyst-

Człon, czy rzad zrozumialszy ma być i a wskazuje, lub też inni autorowie wiarogodni o tem mówia; lub też z samego sposobu wyrażenia domyślić się jej mo-

> 7) Powód do napisania dziela (Orationis occasio). Znajomość pobudki, ożywiającej mówiącego, prowadzi do ustalenia, które z kilku znaczeń, jakie wyraz posiada, zastosował ów mówiacv we wskazanym ustępie swego dziela:

poucza, czy wyrażenie jakieś brać ma-

my ścisle, czy przenośnie,

wskazuje, czy coś względnie, czy bezwzglednie było rzeczone;

przekonywa nas, czy słowa należy brać w znaczeniu szerokiem, czy ogra-

wyjaśnia, dlaczego Autor to, a nie co innego, w ten, a nie w inny sposób

postanowił.

Gdy żadna okoliczność nie zmuszała mówiącego, żeby powiedział to, czy owo, a jednak to wypowiedział, mamy uważać takie wyrażenia się za własne jego zdanie; nie zaś za przystosowanie sie do mniemań słuchaczy, lub czytelników. Bładza wiec racyonaliści, którzy wszystko, co wyrzekł Chrystus i Apostołowie, biora jako przystosowanie sie do pojeć u spółczesnych Żydów.

O powodzie napisania Ksiegi, czy wypowiedzenia pewnych słów, przekonywamy się niekiedy z wyrażnego oświad-

czenia osoby mówiącej.

Lub inni, po za Autorem, wiarogodni świadkowie mogli o tem przekazać wiadomość potomnym. Ewangeliści czesto wykazują, co skłaniało Chrystusa, że mówił do uczniów i do ludu, do faryzeuszów i saduceuszów. W braku zaś innych wskazówek należy zbadać dzieje osoby mówiacej i słuchaczy, a wtedy za powód mowy wypowiedzianej starczyć mogą same warunki, w których się oni znajdowali, a którym ona odpowiadala. Tak prześladowanie ze strony Saula, rokosz, wzniesiony przez Absalona, powód daly Dawidowi do ułożenia wielu z jego Psalmów.

Wreszcie uważne czytanie dzieła, czy przemowy naprowadza niekiedy z zupelnem prawdopodobieństwem na rzeczy wista pobudke, kierująca mówiącym.

Cel autora (Scopus aucto-

kie części składowe swego dzieła tak układa, aby celowi odpowiadały; wszystko zaś, coby z nim się kłóciło, starannie z księgi czy z mowy swej usuwa. Cel więc jest modłą, jest duszą dzieła i przemówienia; zbadanie przeto i poznanie tego celu w wielu przypadkach nieocemione usługi oddaje przy badaniu Ksiąg śś.

Poucza bowiem, czy wyrażenie brać należy ściśle, czy przenośnie;

wskazuje, czy pewne wyrażenia były powiedziane względnie, czy bezwzględnie:

oznacza, które części przemówienia należą do jego istoty, a które są dodatkiem tylko i ozdobą.

- a) Cel powszechny objaśnia, co należy, a czego nie należy szukać w Ksiegach śś., zatem, ani całkowitej nauki Objawionej, ani wiedzy ludzkiej.
- b) Cel ogólny uczy dla czego Autorowie św. jedno opisali, a drugie opuścili. Św. Jan w swej Ewangelii postanowił dowieść Bóstwa Chrystusa Pana i dopełnić, co było opuszczone przez poprzednich Ewangielistów. To nam tłumaczy, dla czego niektóre rzeczy, przez nich podane, pominął
- c) Cel cząstkowy jest dla nas wskazówką, czy ktoś własne zdanie głosi, czy też cudze. Gdy więc autor jakieś twierdzenie stawia, popiera i obszernie się nad niem rozwodzi, sądzić należy, że objawia wtedy swe przekonania. Co innego zaś, gdy w dowodzeniu dopuszcza na chwilę zdanie przeciwnika, aby je potem z tem większą siłą odeprzeć; wtedy bowiem wypowiada zdanie cudze, nie swoje.

Poucza, czy wyrażenie brać należy w znaczeniu sciślejszem, czy obszerniejszem.

d) Cel *pierwszorzędny* wskazuje, które części dzieła są pierwszorzędne, a które drugorzędne.

Cel mówiącego poznajemy z jego własnych słów, o ile je w księdze po-

mieścił.

Dalej cel z samej treści przemówienia, czy dzieła wytryska; uważać należy, co autor mówi z naciskiem i co powtarza.

Powody, które skłoniły autora do pisania, określają też i cel jego dzieła. Autorowie Nowego Test., zapytywani

kie części składowe swego dziela tak przez wiernych (powód), w swych piukłada, aby celowi odpowiadały; wszystko zaś, coby z nim się kłóciło, starannie z ksiegi czy z mowy swej usuwa.

Wreszcie świadectwa, historyczne podanie przychodzi nam w tem z pomomocą. Tak np. Klemens Aleksandryjski i Euzebiusz uczą, że św. Marek w swojej Ewangelii miał na celu napisać dla Kościoła rzymskiego opowiadanie św. Piotra. Ten sam Klemens świadczy, że św. Jan chciał ułożyć duchową Ewangelię.

- 9) Słuchacze, czytelnicy, oraz inne przyczynki historyczne. (Orationis auditores et lectores, ceteraque adjuncta historica.
- a) Czytelnicy. Autor każdy w pierwszym rzędzie przemawia do swoich słuchaczy i czytelników spółczesnych. W tym celu tak się wyraża, aby go oni zrozumieli. To też np. Chrystus Pan inaczej rozmawia z faryzeuszami, doktorami zakonnymi, a inaczej z uczniami, i jeszcze inaczej z rybakami galilejskimi.

Dla tego bardzo ważną rzeczą jest poznać, dla kogo Autor św. Ksiege swą przeznaczał, do kogo przemawia w poszczególnych jej cześciach i jakne były warunki życia, wykształcenie i przekonania tych, dla których pisał.

Z tej okoliczności często sens mowy można określić i opuszczenia, poczynione przez Pisarza św., stają się jasne. Zrozumiemy, dlaczego w pewnych warunkach odpowiedzi nie dał wcale.

Czytelników, czy słuchaczy poznaje się z wyraźnej wskazówki samego Autora., np. św. Paweł w Listach swoich podaje nazwę Kościoła, dla którego przeznaczał swe pismo. Określa usposobienie czytelników, gdy mówi, że są dziećmi jeszcze wiarą, zatem im mleka nauki potrzeba, — nie zaś twardego pokarmu, któregoby znieść jeszcze nie mogli. (I Cor. 3, 2). Dorozumieć się można owych czytelników z treści dzieła, czy mowy; wreszcie dowiadujemy się o nich ze świadectw wiarogodnych.

b) Okoliczności opisywane. O wiele lepiej pojmowalibyśmy Pismo św., gdybyśmy znali doskonale owe osoby i rzeczy, o których opowiadają Ksiegi św., lub o nich czynia napomknienia.

Sa tu bowiem niezliczone wzmianki o dziejach ludu izraelskiego, oraz okolicznościach narodów; o ich religiach, kulturze, obyczajach i zwyczajach, co zaciemnia niezmiernie sens; a czego poznanie sens ten wyjaśnia i uzasadnia.

Dlatego badacz Pisma św. znać poprzedewszystkiem: dzieje ludu izraelskiego, oraz narodów ościennych, geografie biblijna, starożytności biblijne.

Konieczność historyi biblijnej, oraz innych umiejetności dla badacza Ksiag św., podnosił już i szeroko omówił św. Augustyn (De Doctr. Chr. 2, 29).

Heurystyka chrześcijańska. Pierwszorzednym składnikiem Biblii sa nadprzyrodzone objawione prawdy, oraz nadprzyrodzone działanie Boga, Autora pierwszorzędnego na autorów ludzi. Zatem obok ogólnych prawideł jezykowych i historycznych, tyczących się każdego dziela, pisanego przez ludzi samych sobie pozostawionych, pależy mieć na pamieci przepisy szczególowe, odnoszące się tylko do Ksiąg świetych, jako do dzieł, natchnionych przez Boga.

Egzegecie przy badaniu Ksiag św. nie wolno spuszczać z oczu ich nadprzyro-dzonego początku, jak je określił Pius X-ty, w sylabusie, potepiając zdanie przeciwne (n. 12).

Z tego zaś, iż Ksiegi św. sa natchnione przez Boga samego, płyną następu-

jace wnioski, że:

1) posiadaja dwojaki sens: doslowny i duchowny (ob. Sens);

- zawierają w sobie znamię prorockie (ob. *Proroctwo*);
- 3) są prawdomowne, stąd ani błędów, ani sprzeczności (antilogie) w sobie nie zawierają (ob. Antylogie).
- 4) sa święte, zatem z odpowiedniem usposobieniem duszy czytać je należy.
- a) Z właściwym zamiarem zabiera się do badania Ksiąg św. ten, kto nie zapomina o tem, że Pismo św. dał Bóg nie dla zaspokojenia nawet godziwej ciekawości człowieka, badającego wiedzę ludzką, lecz jak pisze św. Augustyn: "ad commemorationem fidei nostrae et ad consolationem spei nostrae et ad exhortationem caritatis nostrae: ",dla przy- doprowadza zwykle do gorącej modli-

pomnienia wiary naszej, dla rozradowania nadziei naszej, dla pobudzenia milości naszej" (C. Faustum, 13, 8).

Czytać należy nie tylko dla zdobyczy naukowych, jakie zebrać możemy z Ksiag owych starożytnych, zawierających tyle szczegółów historycznych, archeologicznych, lingwistycznych, lecz przedewszystkiem dla korzyści duchowych, które daje prawdziwe słowo Boże. Ma ono w sobie moc ukryta, że trafia do przekonia, przemawia do usposobienia każdego, kto z właściwem przygotowaniem i z czystym zamiarem je bada,

- b) Z uwagą czytać mamy, abyśmy uslyszeli i zrozumieli Boga, do nas przemawiającego, a przewrotnie słów Jego nie tłumaczyli. "Czcij Pismo Boże"— woła Augustyn—"czcij słowo Boże, nawet nieotworzone, pobożnością uchwyć zrozumienie. Nie bądź zuchwały, nie oskarżaj Pisma o zawiłosć, czy nawet o przewrotność. Przewrotności żadnej w niem niemasz, zawiłości jest cokolwiek, nie dlatego, aby ci odmawiano tego, co masz otrzymać, lecz aby cie wyćwiczo-Zatem, gdy Pismo św. jest zawiłe, sprawił to ów lekarz, abyś kolatał; chciał bowiem, abyś ćwiczył się, kołacząc; bo chciał kolaczacemu otworzyć. Kolaczac, wyćwiczysz się, wyćwiczony rozleglejsze będziesz miał pojęcie, a rozleglejsze mając pojęcie, weźmiesz, co ci dają. Nie gniewaj się wiec, że Pismo jest zamknięte, nie wierzgaj przeciwko zawiłym ustępom i nie mów: lepiejby było powiedziane, gdyby tak powiedziano" (In Ps. 146, 6).
- Pokora nieodzownie towarzyszyć powinna czytającemu Księgi śś. Św. Augustyn mówi o sobie, że będac młodzieniaszkiem, gdy starał się zastosować do Pism Bożych raczej przenikliwość w roztrzasaniu, niż pobożność w poszukiwaniu, przewrotnym tym sposobem sam sobie zamykał podwoje Pańskie. I gdy winien był kołatać, aby mu otworzono, on sprawiał, że mu je zamykano, bo z pychą śmiał poszukiwać tego, co tylko pokorny znajduje. "Ja nieszczesny, wola, gdym uważał się za zdolnego do lotu, opuściłem gniazdo i pierwej upadłem, niż sie wzbiłem." (Serm. 51, 5).
- d) Uczucie zaś pokory i głębokie przeświadczenie o własnej nieudolności

Biblii, Przy wykładaniu Pisma św. zawsze nam potrzeba zejścia Ducha św., pisze św. Hieronim, co, abyśmy otrzymali, musimy kołatać (In Mich. 1, 10; Origen. Ep. ad Greg., Neoc. 3). Św. Augustvn sadzi, że czytający Biblije przedewszystkiem niech się modlą, aby zrozumieli; w tych samych bowiem Pismach, które badają: czytamy: "Bo Pan dawa mądrość, a z ust Jego roztropność i umiejętność" (Prov. 2, 6), od którego otrzymali i samo badanie, o ile związane jest z pobożnością (De Doctr. Chr. 3, 37).

Wreszcie z całkowitem dowierzaniem i zupełnem zaufaniem czytać mamy Pismo św., z góry godząc się na to, co w niem znajdziemy. "Pyszny bowiem i lekkomyślny pisze św. Augustyn, byłby ten chory, któryby ważył się upominać i strofować własnego lekarza, choć ten jest tylko człowiekiem. Czyż chory będzie rady dawał lekarzowi? Gdzie chorym jest człowiek, a lekarzem Bóg, tam poczatkiem pobożności i świętości bedzie to, że zanim dowiesz się, dlaczego co powiedziane, uwierzysz, że tak należało powiedzieć (In Ps. 147, 2).

IV. Heurystyka katolicka Kościół na Soborze Trydenckim ogłosił zasady dla autentycznego wykładu Ksiąg śś. i na czwartej sesyi wydał prawo obowiązujące w tych słowach:

"Praeterea (sacrosancta Synodus) ad coercenda petulantia ingenia decernit, ut nemo suae prudentiae innixus, in rebus fidei et morum, ad aedificationem doctrinae Christianae pertinentium, sacram Scripturam ad suos sensus contorquens, contra eum sensum, quem tenuit et tenet sancta moter Ecclesia, cuius est iudicare de vero sensu et interpretatione Scripturarum Sanctarum, aut etiam contra unanimem consensum Patrum, ipsam Scripturam sacram interpretari audeat, etiamsi huiusmodi interpretationes nullo unquam tempore in lucem edendae forent."

Sobór zatem Trydencki, dla okielznania swawolnych umysłów postanowił, aby nikt, zaufany we własną madrość, nie śmiał wykładać Pisma św. w rzeczach Wiary i obyczajów, oraz tego. co należy do zbudowania nauki chrześcijańskiej;-i nakręcać to Pismo św. we-

twy o światło nieodzowne przy czytaniu dług własnego sensu, sprzecznie z tym sensem, którego się trzymala i trzyma świeta matka, Kościół, który ma prawo sądzić o prawdziwym sensie i wykładzie Pisma św.: lub też sprzecznie nomyślną zgodą Ojców Kościoła. A zakaz ten obowiązuje i wtedy, gdyby nawet takie wyjaśnienie Pisma św. nigdy nie ujrzało światła dziennego.

W tem rozporządzeniu dogmatycznodyscyplinarnem niektórzy krytycy katoliccy upatrywali jedynie przepis zaka-zujący, przyznawali mu tylko moc zabraniająca, jako w formie przeczącej (negative) wydanemu: "contra eum sensum, quem tenuit et tenet sancta mater Ecclesia., contra unanimem consensum Patrum;" - "sprzecznie z tym sensem, którego się trzymał i trzyma Swięta Matka, Kościół... sprzecznie z je-

dnomyślna zgoda Ojców.".

Wyprowadzali z tego wnioski, że nie wolno odtąd wykladać ustępów dogmatycznych i moralnych Pisma św. w sensie sprzecznym z sensem, którego się Kościół trzyma. Niemasz jednak obowiązku tłumaczyć je koniecznie li tylko według samego tego sensu, że owszem, godzi się tego rodzaju ustępy Pisma św. wyjaśniać w sensie innym, niż ten, który tym miejscom nadaje Kościół św., byle tylko ten inny sens nie zawierał nic przeciwnego zasadom Wiary świętej.

Lecz wywody te były z gruntu fal-Forma bowiem przecząca, któszywe. rej zawsze Kościół w swych kanonach używa, ma znaczenie i moc przepisu nakazującego i dogmatycznego wyjaśnie-

nia orzekającego.

W danym nadto przypadku, ten inny od kościelnego, ale nie sprzeczny z zasadami Wiary św., sens Pısma sw., bedzie zawsze falszywy. Bo gdy sens dosłowny Pismaśw. jest jeden jedyny, zatem jedno tylko tłumaczenie tego samego miejsca może być prawdziwe, a prawdziwe jest to, które pochodzi od Autora Pisma św., t. j. od Boga, a za sprawą Ducha św. od Kościoła nieomylnego. To więc tylko przyjąć należy, a wszystkie inne odrzucić; ktoby bowiem nie chciał przyjąć tego tłumaczenia je-dynie prawdziwego, ten alboby musiał wstrzymać się od wykładu zupełnie, albo przyjąć wykład falszywy.

Nakazującą moc tego rozporządzenia wyjasnił i potwierdził Pius IV-tu w

formule "Wyznania Wiary," przyjętego zywa się z tego powodu kościelnym w całym Kościele katolickim. Przysię- (sensus ecclesiusticus); — oraz innego gający bowiem mówi, że przyjmuje Pis- sensu, niż ten, który podali w jednomo św. według tego sensu, którego sie trzymał i trzyma Kościół św., a do niego należy sąd o prawdziwym sensie i wykładzie Ksiąg śs.; — i że Pisma św. nigdy inaczej brać i wyjaśniać nie bedzie, jak tylko według jednomyślnej zgodv Ojców Kościola:

"Sacram Scripturam juxta eum sensum, quem tenuit et tenet sancta mater Ecclesia, cujus est judicare de vero sensu et interpretatione sacrarum Scripturarum, admitto, nec eam unquam, nisi juxta unanimem consensum Patrum,

accipiam et interpretabor."

Wreszcie Sobór Watykański, w dogmatycznem orzeczeniu, w Konstytucyi Dei Filius, określił, że obowiazkowo trzymać sie trzeba sensu, w Piśmie św. przez Kościół wskazanego. Wielu prze-wrotnie rozumiało rozporządzenie Sobo-ru Trydenckiego. Tedy Ojcowie Soboru Watykańskiego, powtarzając je, dodają do niego wyjaśnienie, że w rzeczach Wiary i obyczajów, oraz tego, co należy do zbudowania nauki chrześcijańskiej, ten za prawdziwy sens Pisma św. uważać należy, którego się trzymał i trzyma Kościół św., do niego bowiem należy sad o prawdziwym sensie i tłumaczeniu Pisma św. Zatem nikomu nie wolno tłumaczyć Pisma św. sprzecznie z tym sensem, jako też sprzecznie z jednomyślna zgodą Ojców świętych:

Quoniam vero, quae sancta Tridentina synodus de interpretatione Scripturae ad coercenda petulantia ingenia salubriter decrevit, a quibusdam hominibus prave exponitur, Nos, idem decretum renovantes, hanc illius mentem esse declaramus, ut in rebus fidei et morum, ad aedificationem doctrinae christianae pertinentium, is pro vero sensu sacrae Scripturae habendus sit, quem tenuit ac tenet sancta mater Ecclesia, cujus est iudicare de vero sensu et interpretatione Scripturarum sanctarum; atque ideo nemini licere contra hunc sensum, aut etiam contra unanimem consensum Patrum ipsam Scripturam

sacram interpretari."

Zatem jest to prawidło dla egzegety katolickiego, że nie wolno do Pisma św. wprowadzać innego sensu, niż ten, którego trzyma się Kościół, a sens ten na- | nia: "dla okielznania swawolnych umy-

myślnej zgodzie Ojcowie śś., a sens ten jest podaniowym (sensus traditus), ale i jeden i drugi sens jest katolic-kim. Wykład zatem sensu Ksiąg śś. według sensu kościelnego i podaniowego bedzie wykładem kościelnym i podaniowym Biblii, czyli katolickim.

Przedmiot autentycznego wykładu Biblii i zakres wydanego prawa określają w orzeczeniu dwóch tych Soborów slowa: in rebus fidei et morum, ad aedificationem doctrinae Christianae pertinentium," t. j. "w przedmiotach Wiary i obyczajów, należących do zbudowanianauki katolickiej." Przedmioty Wiary i obyczajów oznaczają, w co wierzyć mamy i co czynić, czyli dogmaty i przykazania, tak przez Kościół podane, jako też znane ze źródeł Objawienia; — zatem wszystko, co należy do Wiary Bożej i katolickiej, lub tylko do wiary teologicznej. Lecz prawo siega dalej, bo i do tego, co należy do zbudowania nauki chrześcijańskiej, t. j. co łączy się z konieczności z całym ukladem nauki Chrześcijańskiej, a więc i do jej podstaw filozoficznych i historycznych, do koniecznych dowodów, do wniosków bezpośrednich (fidei proxima consectaria), od których zależy nauka chrześcijańska.

Prawdy przyrodzone, które pod żadnym względem nie łączą się z nauka objawioną, nie są też przedmiotem ani podania, ani autentycznego wykładu Kościoła; niemasz też dla nich ani orzeczenia Kościoła, ani jednomyślnej zgody Ojców śś. Lecz że te przedmioty czysto świeckie znalazły się w Biblii, z powodu wiec swego stosunku do pewnych dogmatycznych właściwości Pisma św., np. że ono jest prawdomówne we wszystkiem, mogą ubocznie z Wiara być związane. Z tego powodu nie wyjaśnienie przedmiotów tych świeckich podpada pod sąd Kościola, ale ocena tego, czy wykład tych ustępów odpowiada powadze i naturze Pisma św.

Wreszcie cel, jaki sobie założył Sobór Trydencki i Watykański w ogłoszeniu wzmiankowanego orzeczenia, wyrażaja slowa: ad coercenda petulantia inge-

słów." Są to ludzie zaufani w swej mą- | 4), jako dowód grzechu pierworodnego; drości, raczej zuchwali, niż mądrzy, paczą i nakręcają Pismo św., według swego rozumienia, według z góry przy-jetych pojęć i uprzedzeń. Tacy, odrzu-ciwszy wszelką powagę, a szczególniej starożytnych Ojców Kościoła, upędzają się za tem, co nowe, co niesłychane; lubują się w próżnych i bezpodstawnych przypuszczeniach, uganiając się za chwala wynalazcy i odkrywcy.

Przy wykładzie Ksiąg śś. w rzeczach Wiary i obyczajów, oraz tego, co należy do zbudowania nauki Chrześcijańskiej, powinno trzymać się tego sensu, którego trzyma się Kościół i którego uczy jednomyślna zgoda Ojców świę-

tych.

1) Orzeczenie i pouczenie Kościoła. Kościół rozmaicie sąd swój wygłasza:

## 1-o. Bezpośrednio:

Sobór powszechny orzeka, gdy w słowach wyraźnych określa, czy ściśle, czy przenośnie i w jaki sposób i o jakim przedmiocie powinno się rozumieć pewne ustępy w Ksiegach éś. Miejsc w szczególności wytłuma-

czonych jest bardzo niewiele.

I tak:

Sobór Nicejski II-gi wyjaśnił, że slowa Ex. 20, 4 stosowały się do Żydów, a me sprzeciwiają się wcale czci obrazów śś. w Nowym Testamencie.

Sobór Trydencki orzekl:

Ze nie przenośnie, ale ściśle, rzeczywiście i współistotnie (vere, realiter et consubstantialiter [Sess. 13, 1]), brać należy słowa (Mat. 26, 26, 26), oraz w miejscach równoległych: "To jest ciało moje, to jest krew moje."

Wyrażenie u Jana 3, 5 ściśle oznacza wodę Chrztu św. (Sess. 7, de bap.

can. 2).

Dalej wyrażnie uczy ten sam Sobór, że w słowach Chrystusa Pana, u Jan 20, 22, 23, zawiera, się ustanowienie Sakramentu Pokuty (Ses. 6, cap. 14; Ses. 14 de S. Poen. c. 1., 3).

Miejsce u św. Pawła, Rom. 3, 28, bierze Sobór (Ses. 6, c. 8) na świadectwo usprawiedliwienia i widzi tu wyrażony jego początek, podstawę i źródło.

Zdanie z Rom. (5, 12): przywodzi So-

a nawet bezpośrednio do grzechu pier-

worodnego to stosuje.

W słowach św. Jakuba Ap. (5, 14, 15): Sobor (Ses. 14 do extr. unct. c. l. et can. 1, 3, 4), wykazuje ustanowienie Sakr. Ost. Namaszczenia, oraz jego ministra, forme i materye.

Sobór Watykański miejsca (Mat. 16, 17 i Jan 21, 15 etc.): wykłada o najwyższem zwierzchnictwie władzy (primatus jurisdictionis) (Const. de eccl. c. l.).

Slowa zaś Chrystusa Luc. 22, 32, tłumaczą, jako zapowiedź nieomylności

Papieża (De eccl. Ch. c. 4)

Te tylko ustępy Biblii otrzymują autentyczne od Soboru wyjaśnienia, k tóre należą do samego przedmiotu określanego i rozstrzyganego, jak teksty tu wyliczone; nie zaś, gdy ich użyto tylko przy uzasadnieniu pobudek, czy dowodów jakiegoś orzeczenia.

## 2-o. Pośrednio:

1. potępiając blędy, oparte na blędnem rozumieniu Pisma św., Kościół wyjawia zdanie swe o pewnym ustępie Biblii, gdy o nim wprawdzie nie wspomina, ani znaczenia jego nie wykłada, natomiast wyjaśnia zagadnienie, w którem tkwi calkowity sens wskazanego ustępu, t. j. gdy potępia blędy, wy-pływające z blędnego rozumienia jakiegoś ustępu Pisma św.

np. Kościół pośrednio określił znaczenie ustępu (Apoc. 20, 4): "i królowali z Chrystusem tysiąc lat," potępiają**c** milenaryzm, utrzymujący, że po końcu świata na ziemi istnieć będzie Królestwo Chrystusowe w ciagu tysia-

colecia.

Konstantynopolitański II-gi, odrzucając wykład słów Chrystusa (Jan 20, 12): "Weźmijcie Ducha św.," podawany przenośnie przez Teodora z Mopsuestyi, dał jednocześnie uboczną wskazówke, jak je rozumiec należy.

2. Obrzędy i obyczaje Kościoła, które pociągają za sobą takie, a nie inne zrozumienie pewnych ustępów Pisma św. pouczają, jak trzeba rozumieć owe

miejsca Ksiag śś.;

np. zwrotem w publicznych modłach, skierowanych do Przenajświętszej Maryi Panny: "po porodzeniu Dziewica nienaruszoną pozostałaś"-post partum virbór (Ses. 5 decr. de pecc. orig. n. 2, go inviolata permansisti," Kościół wytłumaczył (Mat. 1, 25): "i nie uznal o ile ich do tego skłoniły okoliczno-(św. Józef) jej (N. M. P.), aż porodziła | ści. Syna swego pierworodnego; oraz (Mat. 13, 55, 66): "bracia jego... i siostry jago."

2) Analogia wiary. Kościół nie tylko wyjaśnia ubocznie sens Pisma św., ale poucza też całkowitym składem swej nauki, która, jako zupelniejsza i jaśniejsza od Biblii, a nieomylnie przez Kościół podawana, staje się autentycznem wyjaśnieniem dla Ksiąg śś. przez analogię, to jest przystosowanie poszczególnych tekstów świetych do zasad Wiary.

Analogia wiary dwojako wpływa na wykład Pisma św.: wyłączająco (negative), gdy wyłącza wszelkie wyjaśnienie, które się jej sprzeciwia; dopełnia jąco (positive), gdy naukę w tekście św. zawarta tlumaczy i wykłada według tego, jak ją Kościół wyznaje i głosi.

Wyłaczenie to wspiera na zasadzie, że czego uczy Kościół nieomylny, temu przeczyć Pismo święte nie może; sens więc przeciwny analogii Wiary jest błędny. Nie każdy jednakże sens, z nia zgodny, jest egzegetycznie prawdziwy.

Dopelnienie zaś i wyjaśnienie owo, wspiera się na dwóch podstawach;

popierwsze, że co jest mniej zrozumiałe wyjaśnienie ma brać od zrozumialszego. Pismo bowiem święte w wielu miejscach jest ciemne; analogia zaś Wiary posiada jasność i ścisłość.

Stąd z wyjaśnionej nauki Kościola należy czerpać wytłumaczenie prawd w Biblii zawartych. Tak np. zdaje się kłócić ze sobą, co Biblia mówi o Boskiej i ludzkiej naturze Chrystusa, ale staje się to zrozumiałem w świetle nauki Kościoła, który głosi, że w Chrystusie sa dwie natury w jednej Osobie.

Powtôre: że całość wyjaśnia części (Pars toto illustratur). Nauka objawiona w części znajduje się w Biblii, całkowita zaś w podaniu i w żywem nauczaniu Kościoła. A więc z nauki Kościoła nauka Pisma św. zapożyczać ma światła. Tem wiecej, że nauka, w Biblii zawarta, nie odpowiada w zupełności nauce Kościoła ani układem, ani zakresem. Pisarze śś. nie podają w Biblii systematycznie i wyczerpująco ułożonej nauki dogmatycznej, lecz napomykaja o prawdzie jakiejś o tyle tylko,

Jednomyślna zgoda Ojcó w śś. Drugie prawidło, które ze słów Soboru Trydenckiego wypływa, głosi, żeby w rzeczach Wiary i moralności trzymać sie sensu, który wskazuje jednomyślna zgoda Ojców świetych. Zgoda ich bywa prawidłem do wykładu Pisma św., gdy przemawiają jako świadkowie podania. Ojcowie Kościoła wtedy są świadkami podania, jeżeli ucząc czego, mówią, że to od Apostolów pochodzi, lub że tak wierzy Kościół.

Są świadkami podania, jeżeli się ze sobą zgadzają w rzeczach wiary i moralności. A ta ich zgoda tem jaśniej i t m dowodniej wskazuje pochodzenie apostolskie, im więcej głosów liczy między sobą, im są starsi, im więcej miejscem sa oddaleni od siebie - i różnych zupelnie nauczycieli uczniami byli.

Jako więc świadkowie podania, są przedstawicielami pierwotnego Kościola. Sens, który nadawali Pismu św., sensem był samego Kościoła. Bo Ojcowie, według słów św. Augustyna, co znaleźli w Kościele, to utrzymywali, czego się sami nauczyli, tego uczyli innych; co od Ojców wzięli, to synom przeka-zali: "quod invenerunt in Ecclesia, tenuerunt; quod didicerunt, docuerunt; quod a patribus acceperunt, hoc filiis tradiderunt" (C. Julian. II, 9).

wystepuja zaś Ojcowie, jako świadkowie podania, gdy szczerze wyznają, że to jest ich zdanie osobiste; lub gdy między sobą się różnią i spory wiodą; - lub wreszcie, gdy jeden i ten sam Ojciec kilka zdań różnych w tym samym przedmiocie przytacza; lub wreszcie zdanie swe odmienia.

Zgoda Ojców jest prawidłem obowiązującem w rzeczach Wiary i moralno-ści. Sens więc, na który oni się godzą, jest prawdziwy, a wykład temu przeciwny jest błędny. Wyjaśnienia Ojców nie tylko dosłowne, ale i typiczne stanowią prawidło przy wykładaniu Pi-sma św. Należy je odróżnić od przystosowań, które Ojcowie dowolnie czynia, a które podstawą do wykładu Ksiąg św. być nie mogą. Dla tego radzić się raczej należy dzieł ich dogmatycznych i egzegetycznych, nie zaś mów i homilij.

W zagadnieniach czysto świeckich, choć Ojcowie ze sobą się zgadzają, można bez żadnego skrupułu ich sądy i wywody opuścić, gdyż tu nie są wcale świadkami podania apostolskiego, ani przedstawicielami nauki Kościoła, lecz uczonymi prywatnymi, którzy o zagadnieniach z dziedziny fizyki, astronomii i geologii wyglaszali pojęcia swej epoki, i to wtedy, gdy te nauki staly na bardzo nizkim poziomie, nic więc dziwnego, że i zdania Ojców pod tym wzgledem sa bledne i niedoskonale.

Zgody powszechnej Ojców nie na-leży brać w znaczeniu matematycznie powszechnem, bo najprzód nie wszystkie dziela Ojców do nas doszły, nadto i te, co doszły, powstawały ze zdarzonych okoliczności, tak, że poszczególni Ojco-wie o tych samych ustępach Pisma świętego, ani dali, ani dać mogli objaśnienia, bo nie mieli ku temu sposohności.

Zatem za jednomválna zgode Ojców należy uważać (G. J. Güntner, Herm.

Bibl. gen. § 17, p. 27):

- Gdy Ojcowie najznakomitsi pierwszych wieków Kościoła zgadzają się ze soba i o zgodzie pozostałych świadczą, choéby w dzielach tych ostatnich nic nie było o sensie pewnego ustępu Pisma sw.
- 2) Jeżeli wielu Ojców, godząc się ze sobą, mówią z taką pewnością i z takiem przeświadczeniem, że i najmniejszego nie spodziewają się zaprzeczenia i oporu, a w ten sposób domyslnie, czy nawet wyraźnie świadczą, że zdanie, przez nich wygloszone, jest wiara całego Kościoła.
- 3) Gdy nie wszyscy, znaczna wszelako ich liczba świadczy jednogłośnie, a o pozostałych wiadomo, że dla tego milczą, ponieważ nie mieli sposobności do wyrażenia swych przekonań; lub też że zgadzali się z tamtymi i wyrazili to wyraźnie, lub przynajmniej domyślnie.
- 4) Jeżeli wszyscy, lub tylko znakomitsi Ojcowie wschodni, albo zachodni zdanie swe wyrażają, a nikt z prawowiernych im nie przeczy.
- Jeżeli świadectwa niektórych tylko dzil.

- 4) Prawidla dla egzegezy katolickiej.
- 1. Gdzie Kościół sens tekstu św. wyraźnie, bezpośrednio (expresse, immediate) określił, do egzegety katolickiego należy wykład kościelny przytoczyć, jego całe znaczenie wykazać; zestawić z tem podanie apostolskie, na którem w zdaniu swojem Kościół się oparl; — wykazać, że hermeneutycznie ono jest prawdziwe i przed zarzutami zabezpieczyć.
- Gdzie zaś Kościół sens Pisma św. objaśnił pośrednio (mediate), ubocznie (implicite), egzegeta ma odrzucić sens, sprzeciwiający się nauce, lub praktyce Kościoła; -- sens zaś tej nauce, czy praktyce, jedynie odpowiadający, przyjać, jako prawdziwy i go środkami hermeneutycznymi dowieść i obronić.

Z pośród wielorakiego sensu, zgadzającego się z nauką i życiem Kościoła, ten wybrać, który za sobą ma najwiecei dowodów.

3. Gdzie Kościół sensu dogmatycznego wcale nie okreslił, tam należy uciec siç do świadectw Ojców.

Jeżeli godzą się wszyscy na pewien sens, należy go przyjąć i umocnić dowodami hermeneutycznymi.

Jeżeli Ojcowie jednomyślnie coś potępiaja, ale w wykładzie sensu nie godza się wcale, to za zdaniem potepionem iść nie należy, a za ich zdaniami iść niemasz obowiązku, ale można przyjąć odmienne objasnienie.

4. Gdy brak i orzeczenia Kościola i zgody Ojców, wtedy odwołać się należy do analogii Wiary, to jest, że z nią należy zestawić wykład sensu; sens z nią sprzeczny odrzucić i na nowo zbadać hermeneutycznie wybrany ustęp.

Sens, jedynie odpowiadający analogii Wiary, uznać za prawdziwy i potwierdzić go dowodami hermeneutycznymi.

- Z wielorakiego sensu, jednako Wierze odpowiadającego, wybrać ten, który ma za sobą dowody heurystyki wyrozumowanej.
- 5. Jeżeli sens pewnego miejsca nie posiada określenia ani ze strony Kościola, ani podania, ani analogii Wiary, Ojców Kościół poświadczył i potwier-, należy użyć zasad z heurystyki wyrozumowanej.

Nadto egzegeta zawsze powinien być przygotowanym, żeby na przypadek nowego jakiegoś orzeczenia autentycznego z całą czcią je przyjąć, go dowieść, obronić.

6. Wreszcie pamiętać należy o tem, że nie wolno na rzecz sensu kościelnego, lub podaniowego łamać prawidel heurystyki wyrozumowanej. Sens bowiem katolicki wspierać się ma nie na kruchych, czy falszywych zgoła podstawach, ale na silnych i niepożytych.

Gdy bowiem Objawienie nie przeczy rozumowi, a prawda objawiona prawdzie hermeneutycznej, Duch zaś św. sam sobie — to do sofizmatów uciekać się nie potrzeba, ale należy poszukać dowodów

napewno istniejących.

Wykładu autentycznego, jako dowodu nie należy stawiać w rozprawach przeciwko niewiernym, Żydom i protestantom, którzy powagi Kościoła nie uznają. Jak również nie można przywodzić dła dowiedzenia powagi kościelnej i samego autentycznego wykładu. Byłby to bowiem bląd filozoficzny, bo przedmiot, dowodu oczekujący, byłby sam dla siebie dowodem. (Por. Güntner, Hermen. Bibl. Gen., Pragae 1863; U. Ubaldi, Intr. in Scrip. S. III. Romae, 1901; Zapletal, Hermeneutica Sacra, Friburgi Hel., 1897; Szekely. Hermen. Bibl. Gen., Friburgi Br., 1902, ks. Szlagowski, Wstęp ogólny do P. św. "Bibl. Dz. Ch.," 1908. (Por. Wykładnia: protestancka, żydowska; Racyonalizm). X. A. S.

Heuser Kasper Antoni, dr. teologii w Lowanium i teolog watykański, ur. w Kolonii, † w r. 1891. Napisał traktat De potristate statuendi impedimenta matrimonii. (Por. Bund, Catalogus auctorum. Rothomagi, 1900, 8-0).

Hevenesi Gabryel ks. T. J., ur. w r. 1656 w Miczke (Węgry), wstapił do Towarzystwa w r. 1671. Nauczał gramatyki, humaniorów, retoryki, filozofii, teologii moralnej i polemiki. Był przez lat 11 magistrem nowicyuszów, rektorem kolegium w Wiedniu, superyorem kolegium Pazmany'ego i prowincyałem na Austryę. † w r. 1715 jako superyor domu professów w Wiedniu. Napisał Succus Prudentiae seu Discursus Ethici e Senecae Cordubensis... collecti.

Viennae 1680, in 12-o; Diarium adolescentis studiosi etc. Graecii 1684. 16-o: Calendarium Murianum Tamże 1585, in 12-o; Aucupium Innocentiae. Tyrnaviae 1732, 12-0, po polsku wyszło p. t. Labyrynt piekielnego Dedalu, sztuka na zgubę cnoty w cyrkule bezbożnych erygowany i t. d. Wilno 1722, 8 a; Academicus Viennensis sive B. Stanislaus Kostka etc. Viennae 1690, in 12-o; Laura philosophica, quam D. Catharinae Virgini et Martyri... obtulit etc. Tamże 1692, in 12-0; Ars bonae mortis etc. Tamże, 12 o; w tłum. polskim o. Stanislawa Kijanowskiego. 1748; Scintillae Ignatianae sive Sancti Ignatii de Loyola... apophtegmata sacra etc. Viennae 1705, in 12-o; Iskierka serdeczna z książeczki ćwicz. duchown i t. d. 12 o, 1710; Quadrayesima Christo patienti sacra etc. 1710, 12-o; po polsku Uwayi... na każdy dzień postu. Lwów, 1769, 4-a, i w. in. (Por. Sommervogel, Bibliothèque. Bruxelles 1894, 4-0, t. IV). X. J. N.

Hewejczycy (Hebr.; Hiwi, grec. Euaivi, Vulg. Hevaei) lud chananejski; zamieszkały w Palestynie, z plemienia Amorejczyków (Jos. 11, 19; II, Reg. 21, 2). Za Jakóba mieszkali około Sichem, za Jozuego około Gabaon, Hermon (Jos. 11, 19; 11, 3), Libanu (Jud. 3, 3). H z pod Gabaonu poddali się Jozuemu. H. północni podbici przez Salomona (III Reg. 9, 20). Ludy Chananejskie były rządzone przez królówjedni tylko H. rządy mieli republikańskie (Jos. 9, 11). Po Salomonie o H. nie słychać.

Hewila hebr. Havilah, Sept: Euilat, Vulg: Hevilath, kraina obfitująca w złoto i kamień onyks, przez którą przechodziła rajska rzeka Fison (hebr. Piszon, Vulg. Phison, Gen. 2, 11, 12). O dokładnem położeniu H. nic pewnego powiedzieć nie można: jedni mają H. za Indje, inni za Arabję południową. Imię H. (Sept. Euilá, Vulg. Hevila) nosiły dwa pokolenia: jedno pochodzące od Chusa syna Chama [Gen. 10—7], drugie semickie od Jektana syna Hebera (ib. 10, 29). Obadwa zestawione są z nazwami miejscowości arabskich (Saba Ophir). W Gen. (26, 18) i Reg. (15, 7) jest miejscowość Hewila, leżąca naprze-

w Arabii. (Por. Niebuhr, Beschreibung von Arabien, Kopenhaga 1772, p. 342; Schultess, Das Paradies, Zurich 1815, p. 105).

Hewit Augustyn F., ur. ok. r. 1819 w Conecticut, z rodziców należących do wyznania purytańskiego; przez nich przeznaczony do stanu duchownego, uczył sie w Yale-College w New-Haven i tam otrzymał stopnie naukowe. 1843 przyłączył się do sekty episkopalnych i wkrótce potem został kaplanem tei sekty w Baltimorze. W 1846 r. H. złożył katolickie wyznanie wiary, w rok potem przyjał święcenia kaplańskie z z rak D-ra Reynold, bpa Charleston w poludniowej Karolinie, wstąpił do Redemptorystów w Baltimorze, a stąd przeszedł 1858 r. do nowo założonej przez O. Hecker'a, (ob.) kongregacyi Paulinistów. Oprócz pracy misyjnej, jakiej się poświęcił H. wśród ludności amerykańskiej, napisal: Probleme of the age, New-York, 1868; zbiór artykułów religijnych o istocie Bożej, o Trójcy św. i t. p.; Life of the Rev. Francis A. Baker, New-York 1868; Life of a modern Martyr bishop Borie Przetłumaczyl na angielski z niemieckiego "Żywot księżnej Gwandaliny Talbot Borghese," z włoskiego "Żywot egipcyanina Aloizego." H. należał do znakomitych kaznodziejów. (Por. Rosenthal, Die Convertiten. III, I, p. 559).

X. S. G.

Hexameron, Hexaemeron, sześciodniowiec. Nazwą tą oznaczają powszechnie opis stworzenia, znajdujący się na początku I-ej Księgi Mojżeszowej (I, 1-II, 3). Dzieli się on logicznie na dwie nierówne części.

Pierwsza z nich zawiera się w dwóch początkowych wierszach Ksiegi i omawia stworzenie pierwotnej, bezkształtnej materyi: "Na początku stworzył Bóg niebo i ziemię. A ziemia była pusta i próżna: i ciemności były nad glębokością: a Duch Boży unaszał się nad wodami."

Druga podaje dzieło utworzenia wszechświata z owej pierwotnej materyi w cią-

ciw wejścia do Egiptu, prawdopodobnie opisie poszczególnych dzieł stworzenia. jak to wykazuje podany wzór (Hummelauer, Commentarius in Genesim, Paris. 1895, p. 84):

(Patrz Tablica na str. 217).

"I dokonał Bóg w dzień siódmy dzieła swego...; i odpoczął w dzień siódmy... I błogosławił dniowi siódmemu i poświęcił go..," (II, 2-3).

Już scholastyczni pisarze spostrzegli i wykazali równoległosć, paralelizm między trzema dniami pierwszymi i następnymi. Pierwszym nadali miano: opus distinctionis, dzielo rozdzielenia, drugim zaś: opus ornatus, dzielo ozdobienia:

## a) dzieło rozdzielenia:

- 1) powstaje światło, które jest warunkiem wszelkiego ładu i życia.
- Utwierdzenie, czyli niebo tworzy się po rozdzieleniu się wód ziemskich od nadziemskich (obłoków i mgieł wodnych).
- 3) Rozdzielają się wody od lądy i tworzą zbiorniki w granicach określo-

Ziemia okrywa się zielonościa.

- b) dzieło upiększenia:
- 4) Swiatła na niebie.
- 5) Zwierzeta wodne napełniają wody na ziemi, a ptastwo-powietrze.
- 6) Lad otrzymuje swych mieszkańców: zwierzeta lądowe.

Wreszcie zjawia się człowiek.

Bardzo wcześnie pisarze kościelni zwrócili uwagą na niezgodę między opisem tym biblijnym stworzenia a przyrodą. Wielki Doktór Kościola i filozof afrykański, Augustyn, przy końcu czwartego wieku, ukończywszy alegoryczne tłumaczenie Genezy, postanowił wyjaśnić znaczenie dosłowne tej Księgi i napisał dzielo: De Genesi ad litteram libri XII. Zasluga to Augustyna, że on pierwszy spostrzegł sprzeczności i niezgodę między pierwszym rozdziałem Ksiegi Rodzaju, a przyroda. Pismo św. mówi, gu dni sześciu, stąd i nazwa poszła: że świat cały stworzony został w ciągu hexaemeron (sześciodniowiec). Zazna- dni sześciu, a przyroda temu przeczyć należy nadzwyczajną symetryę w czy. Jednego dnia drzewa wyrosły i

| 1                                                                  |                                                          |                        |                                                                                 |                                              |                                                              |                                                            |                                                          |
|--------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------|------------------------|---------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------|--------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------|
|                                                                    | rozkaz                                                   | wypelnie-<br>nie       | opis                                                                            | nazwanie                                     | pochwała                                                     | błogosła-<br>wieństwo                                      | trwanie                                                  |
| Dzień I: 1) światło (lux) ww. 3-5.                                 | I rzekł<br>Bóg:Niech<br>się stanie<br>światłość.         | I stala się            | światłość.                                                                      | tłość                                        | Bóg świa-<br>i t. d.<br>viatłośćitd.                         |                                                            | I stal się<br>wieczór i<br>zaranek,<br>dzień je-<br>den. |
| Design II: 2) utwierdzenie (firma-<br>mentum)<br>ww. 6-8.          | I rzekł<br>Bóg:Niech<br>się stanie<br>utwierdze-<br>nie. | I stało się<br>tak.    | I uezynił<br>Bóg<br>utwierdze-<br>nie i t. d.                                   | I nazwał<br>Bóg<br>utwierdze-<br>nie i t. d. | (Septua-<br>ginta: i wi-<br>dział Bóg,<br>że było<br>dobre). |                                                            | l był wie-<br>czór i za-<br>ranek,<br>dzień wtó-<br>ry.  |
| Dzień III: 3) morze i su-<br>cha (mare<br>et arida)<br>ww. 9 - 10  | I rzekł<br>Bóg:Niech<br>się zbiorą<br>wody it.d.         | I stalo się<br>tak.    | (Spt.: i ze-<br>brała się<br>woda, któ-<br>ra byla pod<br>niebiosami<br>i t. d. | I nazwał<br>Bóg su-<br>chą ziemią<br>i t. d. | I widział<br>Bóg, że<br>było dobre                           |                                                            |                                                          |
| 4) rośliny (plantae) ww. 11—13.                                    | I rzekł:<br>Niech zro-<br>dzie zie-<br>mia i t. d.       | I stało się<br>tak.    | I zrodziła<br>ziemia itd.                                                       |                                              | I widział<br>Bóg, że<br>było dobre                           |                                                            | I stał się<br>wieczór i<br>zaranek<br>dzień trze-<br>ci. |
| Dzień IV;<br>5) swiatla<br>(luminaria)<br>ww. 14—19.               | I rzekł<br>Bóg:Niech<br>się staną<br>światla<br>i t. d.  | I stało się<br>tak.    | I uczynił<br>Bóg dwa<br>światła<br>i t. d.                                      |                                              | I widział<br>Bóg, że<br>było dobre                           |                                                            | I stał się<br>wieczór i<br>zaranek<br>dzień<br>czwarty.  |
| Dzień V: 6) ryby i ptastwo aquatilia et volatilia) ww. 20-23.      | Bóg:Niech                                                | (Spt: I stało się tak. | l stworzył<br>Bóg wiele-<br>ryby wiel-<br>kie i t. d.                           |                                              | I widział<br>Bóg, iż<br>było dobre                           | I błogosla-<br>wił im,<br>mówiąc:<br>Rośćcie<br>i t. d.    | I stał się<br>wieczór i<br>zaranek,<br>dzień pią-<br>ty. |
| Dzień VI: 7) zwierzęta ziemne (ani- malia terre- stria) ww. 24—25. | O                                                        | I stalo się<br>tak.    | I uczynił<br>Bóg be-<br>stye zie-<br>mne i t. d.                                |                                              | I widział<br>Bóg, że<br>byłodobre                            |                                                            |                                                          |
| 8) człowiek<br>(100100)<br>ww. 26-31.                              | I rzekł:<br>Uczyńmy<br>człowieka<br>i t. d.              |                        | I stworzył<br>Bóg czło-<br>wieka itd.                                           |                                              |                                                              | I błogosła-<br>wił im<br>Bóg irzekł:<br>Rośćcie<br>i t. d. | I stał się<br>wieczór i<br>zaranek<br>dzień szó-<br>sty. |

wydały owoce, jednego dnia zwierzęta dojrzały i zrodziły potomstwo, a doświadczenie życia codziennego i badanie otaczającej nas przyrody zadają, zda się, kłam słowom natchnionego Pisarza. Słońce stworzono dnia czwartego, jakżeż tedy rozumieć trzy dni poprzednie? Co to za światło powstało dnia pierwszego, niezależnie od słońca? oto sprzeności, które uderzały czytających i które należało rozwiązać i wyjaśnić. Nie może bowiem być sprzeczności między Biblią i przyrodą, bo ten Sam Bóg, co natchnął Pisarza do ułożenia dzieła, tworzył wszechświat i ziemię zapełniał. Dzieła więc Boże muszą sobie nawzajem odpowiadać i siebie wspierać.

Kościół nie w tym przedmiocie nie orzekł. Przyjał on od ludu izraelskiego ten opis stworzenia w Ksiegach Swietych zawarty, bez autentycznego wyjaśnienia, a sam też dotąd od siebie tego wyjaśnienia nie wydał. Żaden Sobór, żaden papież tego zagadnienia nie po-dejmował. Niema się czemu dziwić, Pytanie, w jaki sposób Bóg świat ukształtował, wychodzi poza zakres nauki Kościoła i nie jest przedmiotem Wiary objawionej, lecz należy do wiedzy ludz-Kościół uczy, że Bóg stworzył wszechświat i wszystko, co w nim istnieje; że stworzył sam, że stworzył z niczego. Ale w jaki sposób stworzył, czy od razu, czy osobno każdy jego rodzaj i gatunek, oraz czy drogą długotrwalych przekształceń, tego nie określił; bo to do prawd objawionych nie należy. To też Kościół komentarza na pierwszy rozdział Genezy nie dawał publiczną swą powagą i dawać nie może. Sprzeczności między Biblią i przyroda mogą być tylko pozorne, nie rzeczywiste, (ob. Antylogie I). Wychodzimy bowiem z tej zasady, że twórcą obu jest Bóg, a klucz do rozwiązania tych sprzeezności dać musi wiedza ludzka. Komentarze też z wieku na wiek rosły, teorye, wyjaśniające powstawały coraz to inne, w miarę, jak nauki przyrodnicze, zamiast usuwać trudności, jeszcze

wydały owoce, jednego dnia zwierzęta dowie niejeden jeszcze kamyczek przydojrzały i zrodziły potomstwo, a do- bedzie i niejeden głaz stąd odpadnie.

Wiele powstawało sposobów i hipotez, wyjaśniających biblijny opis stworzenia. Można je podzielić na następujące grupy i wyjaśnienia, mianowicie: dosłowne, idealne, peryodystyczne, mytyczne i naturalne.

1. Dosłowne: a) literalne wyjaśnienie jest najstarsze ze wszystkich, ma za sobą największych Ojców Kościoła i najznakomitszych scholastyków, a i obecnie jeszcze znajduje zwolenników, choć w ogóle należy dziś do teoryj przestarzałych i odrzuconych. Według tego objaśnienia świat stworzony został w 6 × 24 godzinach; a poszczególne działy na ziemi powstawały porządkiem, wskazanym w pierwszym rozdziałe Księ-

gi Rodzaju. Niewolniczego tego trzymania się tekstu biblijnenego z wynikami wiedzy nie da się pogodzić w żaden sposób. Wprawdzie nie wszystko jest pewne, ustalone i niezaprzeczone, czego ucza kosmogonia, geogonia i paleontologia. Wprawdzie niejeden z dzisiejszych pewników okaże się blędnym; jednakowoż podstawowe i zbiorowe zasady kosmogonii uczą nas, że poszczególne ciała niebieskie ulegały stopniowym i długotrwalym przekształceniom, zanim doszły do swego ostatecznego rozwoju. A i nasza kula ziemska przeszla przez wiele okresów i przeróżnych odmian życia organicznego, wymagających stuleci i tysiecy lat, zanim człowiek na niej sie pojawił.

b) Te przeróżne okresy rozwoju życia na ziemi, udowadniane przez geologów palentologów z ostatniego stulecia przypisywali zwolennicy tłumaczenia doslownego skutkom potopu, stad odmiana ta literalizmu nosi miano dyluwianizmu (Ks. Rodz. 6,9-8,22). (Athan, Bosizio, Das Hexaemeron und die Geologie, Mainz 1865; Die Geologie und die Sündfluth, Mainz 1877. Nadto pisali: C. F. Keil, P. Laurent; wreszcie A. Trissl, Das biblische Sechstagecze, zamiast usuwać trudności, jeszcze twerk 2 auf., Regensb. 1894: Sündflut ich więcej przydawały. Obecnie literatura na pierwszy rozdział Ks. Rodzaju Teorya ta o tyle odpowiada Biblii, że wyrosia na wielką piramidę, wypra-cowywaną w ciągu lat tysiąca i zdaje go. Jednakze zdaniem geologów potop się, że za naszych czasów dosięga już ten nie był powszechny co do rozciąszczytu. Jednakże w tej wielkiej bu- głości na całą kulę ziemską i nie mógł sprawić takich przewrotów, jakie spostrzegają uczeni w warstwach kory ziemnej.

c) Inna odmiane teoryi literalizmu stanowi restytucyonizm. Ażeby utrzymać się przy dosłownem tłumaczeniu, a jednocześnie by usunąć trudności ze strony wiedzy ludzkiej, teologowie niektórzy twierdzili, że według Gen. 1,1, świat już dawno istaiał, ziemie zamieszkiwali aniotowie, a kiedy część ich zgrzeszyła, Bóg wtedy ziemie spustoszył przez kataklizmy, drzewa i zwierzęta zniszczył, powstał chaos i ciemności. Potem, zamierzając osadzić człowieka na ziemi, Bóg nanowo ją uporzadkował w ciagu szesciu dni (restitutio), o czem mówi Biblia. Zatem te diugotrwałe okresy i przewroty, które stwierdza geologia, tworzyły się przedtem; wyrażenie więc w wierszu drugim ("haietah," była" (ziemia była pusta i próżna) należy tłumaczyć przez "stala się," "tohu va bohu," "pusta i próżna" ma odnosić się do kataklizmu powstałego po upadku aniolów. Zdanie to popierał Buckland, profesor oksfordskiego uniwersytetu, znakomity geolog; nadto: Kardynal Wiseman, oraz J. G. Rosenmüller, W. F. Hetzel i i.

Hipoteza ta nie zaspakaja ani ścislej egzegezy biblijnej, ani nauk przyrodniczych. Egzegezie sprzeciwia się tłumaczenie "haietah" przez: "stala się," bo wtedy czytalibysmy "Vattehi," zatem wiersz drugi roz. I. Genezy wyraża stan pierwotny ziemi. Geologia najnowsza przeczy, aby na całej kuli ziemskiej istniał kiedykolwiek powszechny kataklizm i przerwa w życiu organicznem, ale uczy, że rośliny następowały po roślinach, a zwierzęta po zwierzętach, ogniwami ściśle ze sobą złączonemi bez gwałtownej i powszechnej przerwy. Wreszcie o zamieszkiwaniu aniołów na ziemi nie posiadamy żadnego objawienia.

2. Opuściwszy tłumaczenie dosłowne wkraczamy wzakres objaśnień przenośnych, idealistycznych. a) Teorya, uznająca jednoczesny rozwój życia organicznego we wszystkich jego działach i objawach, nosząca z tego powodu nazwę: simultanea, współczesności, odbiera opowiadaniu biblijnemu znaczenie jego historyczne, utrzymując, że następstwo

i trwanie dni stworzenia, oraz nastepstwo i trwanie okresów kosmicznych i telurycznych, wskazanych przez wiedzę, nie mają żadnej ze soba łączności. Podział stworzenia i trwanie jest przenośne, idealne, przyjęte przez autora pierwszego rozdziału Genezy, aby zrozumialej stwo-rzenie świata opisać. Poszczególne działy stworzenia mogły wszystkie, a przynajmniej w większej części powstawać jednocześnie, Zdanie to głównie popie-rał Św. Augustyn. Zestawiali ze sobą De Genesi ad litt.) Klemen Aleksandryjski (Stromata 6, 18), Orygenes (De princip. 4, 16 et C. Celsum 6, 6), S. Atanazy (Oratio II. c. Arianos n. 60), Kasyodor (De dioina instit. I, 22), Izydor (Quaestiones in Gen.), Aikuin (Interrogat. et respons. in Gen.), Rupert (De Trinitate in operib. ejus). Z nowszych: Michelis (Natur u. Offenbarung, Münster 1855, I) słowa Ekklezyastyka (18, 1) "który żyje na wieki, wszystko stworzył razem," "ἔκτισεν τα πάντὰκοινῆ," (jednocześnie), oraz Gen. 2, 4, te sa zrodzenia nieba i ziemi... w dniu "be iom," którego uczynił Pan." Teorya ta nie odpowiada zupelnie egzegezie biblijnej; "nową" nie można brać w znaczeniu czasu i nie odnosi się ono do "ἔκτισεν," stworzył, ale należy rozumieć przysłówkowo i połączyć z "πάντα" "wszystko," -- tak że sens wypadnie: stworzył wszystko, co tylko istnieje, wszystko zupełnie, co do jednego." Be-tom zaś, w dniu, wyrażenie ogólnikowe nie podobna stawiać w jednym rzędzie z dniami rozd. 1., tak szczególowo i wyraźnie określonymi.

b) Z hipoteza "jednoczasową," "simultanea" wiaże się ściśle alegoryczna, która w opisie stworzenia upatruje alegorye. W sześciu dniach zwolennicy tego tłumaczenia widzą sześ idei Bożych urzeczywistnionych, sześć części twórczego dzieła, sześć dzieł Bożych, po których nastąpił odpoczynek; sześć glównych punktów, według których można było te dziela ulożyć. (H. Reusch Bibel u. Natur, p) polsku Biblja i Natura, Warsz., 1872, str. 189—202). Teorya ta uchyla wszelkie trudności ze strony nauk przyrodniczych, twierdząc, że kosmogonia Mojżeszowa tego tylko nas uczy, że do Boga odnosi wszystko, jako do Stworzyciela; oraz w siódmym dniu spoczynku uzasadnia tydzień i

ku i w jakim okresie czasu się to stało, tego Autor nie podaje; sześciodniowy okres rozumieć należy nie w znaczeniu następstwa chronologicznego, ale jako wyliczanie pragmatyczne. Karol Güttler uważa, że wstęp Genezy nie jest historya w szczegółach (non juxta litteram) ale tylko w ogólnych zarysach ("eine Accomodation an das Fassungsvermögen des jüdischen Volkes und gleichzeitig eine Allegorie zum Zwecke der Sabbathsheiligung." (Theol. prakt. Monats.-Schr. - Nadto Lagrange w Revue Biblique internat. V, 396). Hipotezy tej pogodzić nie można z egzegezą, która stanowczo przyjmuje wstęp Genezy za historyczny, nie tylko dogmatyczny i religijny, oraz następstwo chronologiczne dni stworzenia.

W teoryi tej alegorycznej Filo, pisarz żydowski w Aleksandryi, oraz Orygines szli o wiele dalej, gdy "w światłości," "w niebie" upatrywali aniołów; "w głębokości"—piekło, "w wyższych i niższych wodach" wdzieli aniołów dobrych i złych, "w słońcu i księżycu" Mesyasza i Jego królestwo. Bez watpienia, że podobne, daleko sięgające, alegorye przy pierwszym rozdziałe Genezy nie są na miejscu i stanowczo je odrzucić należy.

Teorya poematyczna (hymnica) uważa pierwszy rozdział Genezy za pieśń, przełożoną z pierwotnego języka na hebrajski, w czem utracila wiele ze swej poetycznej formy. Opis stworzenia to obraz poetyczny, nie zaś Lecz podobieństwo historyczny opis. kosmogonii Mojżeszowej z kosmogoniami innych starożytnych narodów niepozwala nam przyjąć pierwszej z nich jako poemat. Nadto niemasz tu wcale formy poetycznej, ani żadnego metru, jak w innych, znanych utworach St. Testamentu. Nie chcemy tego twierdzić, jak wielu sądzi, że na czele Genezy hymn stać nie może (gdyż sprzeciwiać się ma temu cała treść Księgi historyczna); w Genezie bowiem obok treści historycznej nie jeden hymn jest włączony. A bodaj np. w ostatnim rozdziale tej Księgi umieszczone są proroctwa Jakóba, pisane w formie poetycznej. Gdy więc na końcu Księgi spotykamy poemat, mógłby też być i na początku. Jednak-

święcenie sabatu. W jakim zaś porządku i w jakim okresie czasu się to stato, ma nawet śladów poezyi, ale jest zwytego Autor nie podaje; sześciodniowy czajną prozą.

> Hipotezy liturgicznej tworca był William Clifford, biskup Cliftoneński (*Dublin Reviev*, 1881, I, p. 311; II. p. 498). Według niego rozdział pierwszy Księgi Rodzaju ułożył Mojżesz jako hymn, opiewający w pierwszym rzędzie tydzień, nie zaś dni stworzenia. Ponieważ poszczególne dni w tygodniu Egipcyanie poświęcali poszczególnym bóstwom, a Babilończycy oddzielnym planetom, Mojżesz wiec postanowił do każdego dnia tygodnia przywiązać jedno dzielo stworzenia, aby każdy dzień był oddzielną pamiatką dziel Bożych. Słowo więc "dzień" w tym hymnie, tyle oznacza dzień właściwy, co słowo "hodie," "dziś" w antyfonie na Magnificat na Trzy Króle: "hodie stella Magos duxit ad praesepium: hodie vinum ex aqua factum est ad nuptias; hodie in Jordane a Joanne Christus 'oaptisari voluit, ut salvaret nos" - "dziś gwiazda mędrców sprowadziła do żlóbka: dziś wino z wody stało się na godach: dziś w Jordanie od Jana Chrystus chrzest przyjąć raczył." Zatem Mojžesz nie uczy nas wcale, w jakim porządku i w jakim okresie czasu Bóg stwarzał ziemię. Odpowiadamy: historycznego znaczenia nie można odmówić pierwszemu rozdzialowi Genezy, bo rozdział ten wiąże się ściśle z następnymi historycznymi. Podaje bowiem obraz utworzenia ziemi i człowieka, gdy następne opiewają dzieje pierwszych ludzi. Holzinger pisze, (Genesis erklärt, Freibg. in Br., 1898), że pojęcie religijne świata połączono z naukowem i nie można o tem zapominać, że kosmogonia Mojżeszowa podaje powstanie wszechświata, które odpowiada nauce przyrody. Pobudka zaś egipcyologiczna jest bardzo watpliwa; starożytni bowiem Egipcyanie nie znali tygodnia, miesiąc dzielili na trzy dziesiątki (dekady) a poszczególny dzień poświęcali pewnym bóstwom.

w Genezie bowiem obok treści historycznej nie jeden hymn jest włączony. A bodaj np. w ostatnim rozdziale tej Księgi umieszczone są proroctwa Jakóba, pisane w formie poetycznej. Gdy więc na końcu Księgi spotykamy poemat, mógłby też być i na początku. Jednakże opis stworzenia w Księdze Rodzaju

oglądał w duchu. Jest to więc historyczno wizyonerski obraz, którego części odpowiadają głównym działom twórczego działania. Przed oczyma w zachwyceniu będącego człowieka przesuwał się obraz po obrazie jeden za drugim, aż w sześciu przedstawił się mu cały proces stworzenia.

Po Kurtzu teorye te rozwinal i do-wodami umocnil Fr. Hummelauer, Jezuita (Der biblische Schöpfungsbericht, Freiburg in B. 1877. Commentarius in Genesim, Paris, 1895). Słusznie bardzo twierdzi, że tylko z objawienia ludzie dowiedzieć się mogli o powstaniu świata. To nie jest zwykła hipoteza, pisze, ale zdanie narzucające się z logicznej konieczności. Wiele mamy nadto dowodów w samej Księdze Genezy; szczególniej w r. 2, 21 czytamy, że Bóg we śnie pouczyl Adama o pochodzeniu Ewy; wiec Bog go pouczył i o powstaniu wszechświata, Prawdy te bowiem były równie, jeżeli nie wiecej ważne od pierwszej. Stwórca mógł był mu to objawić już to słowem, już też w widzeniu. Według zdania uczonego Jezuity-stało sie to w widzeniu, bo opis stworzenia, niezmiernie żywy i obrazowy, za tem przemawia. Widzenia miały pouczyć pierwszego człowieka o powstaniu świata i o poswięceniu dnia siódmego, dla tego było ich sześć, wyobrażających sześć dni. Najprzód wiec Adam widział Ducha Bożego, unoszącego się nad wodami; słyszał szum wód, potem doszedł do niego glos: "niech się stanie światłość." I stała się światłość. Poznał, że wody od wieków nie istniały, lecz od Boga pochodzą. Odczuwał wzrost i słabnięcie światla: ranek, południe, wieczór, noc i jutrzenke. Wreszcie usłyszał pochwałę udzielona światłości, oraz imiona dane dniowi i nocy. Drugiego ranka Boskie "Fiat," rozdzieliwszy wody, utworzyło firmament niebieski. Trzeciego dnia ziemia na głos Boży ukazała się sucha, zakwitły drzewa i rośliny; te przedewszystkiem, które Adam miał niezadługo oglądać w raju. Przed oczami więc jego drzewa z ziarn wyrosły, konary okryly się liśćmi i ugięły pod ciężarem owoców. Po nocy zajaśniał dzień czwarty, oświecony promieniami słońca, ukazał się też i księżyc i gwiazdy, oświecające pomroki nocne. Potem nastąpił dzień piąty, w którym na rozkaz Boży w wodach

wietrze zaroilo się od ptaków; 1 one pozyskały pochwałę i błogosławieństwo Boże Wszystko to ogladał Adam z wysokiego miejsca, podtrzymywany przez Boga. Szóstego dnia po stworzeniu zwierząt usłyszał on głos "Uczyńmy człowieka." widział Stwórce, stepującego na ziemie i lepiącego z gliny ciało ludzkie. A gdy tehnał Bóg w tę glinę, Adam ocknał się (Gen. 2, 4) i uprzał się nie wysoko, ale na ziemi; zobaczył Boga i wszystkie twory, których początek widział w zachwycie. Adamowi w widzeniu zdawało się, że przeżył dni sześć i tyleż nocy. Ale jak po zbudzeniu nie można się zoryentować, jak długo sen trwał, tak i po widzeniu owem, Adam nie mógł określić, jak długo trwało zachwycenie. Wizyonerskich obejmowało ono 51/2 dnia, ale w rzeczy samej trwać ono mogło półtora dnia zwyklego. "Jestem tego zdania, pisze Hummelauer, że porządek stworzenia nie był ściśle takim ja-kim Adamowi się przedstawił w widzeniu. Bóg Adama nie uczył geologii, lecz poczatku wszechrzeczy i moralnych wniosków, jakie z niego płynely. Za tem wyjaśnieniem przemawia sam układ i sposób opisywania, rozkaz Boży, wygłoszony słowem, pochwala: nazwy, dawane nowym tworom. Czego w inny sposób wytłumaczyć nie można, bo Bóg ani słowem nie rozkazywał, ani słowem nie chwalił, lub błogosławił, ani tem więcej nazw nie nadawał."

Teorya ta cieszy uznaniem u wielu egzegetów katolickich, ale i ona nie odpowiada tekstowi św. i jest raczej sa-mowolnem jego nagięciem. Tekst bowiem mówi nie o dniach, w których Adam widział Boga działającego, ale o dniach, kiedy Bóg działał. Jakim sposobem Twórca objawił Adamowi kosmogonię czy słowem, czy też oświecając jego umysł, czy w wyobraźni dając mu zarysy ksztaltujących się tworów, czy wreszcie w widzeniu, to na rzecz sama nie wpływa. Mojżesz bowiem, opisując kosmogonię, nie bada wcale, w jaki sposób Adam otrzymał wiedzę tych rzeczy, lecz wykłada sam przedmiot objawienia. Mówi więc, że Stwórca w sześciu dniach świat utworzył;-nie zaś, że w sześciu dniach ukazał Adamowi stworzenie świata. Hipoteza ta pomija i przekręca przyrodzoną właściwość opowiadania

Mojżeszowego. Nie możemy zgodzić się na nia dla wielu aluzyj, spotykanych w innych kosmogoniach egipskich, fenickich, a szczególniej babilońskich. Są to wprawdzie poadamickie części pierwotnej kosmogonii, uszczuplone w ciągu wieków w ustnem podaniu, a natomiast pomnożone wielu naleciałościami, z tego powodu znacznie obszerniejsze w ukladzie, aniżeli kosmogonia Mojżeszowa; należące zatem do czasów o wiele późniejszych. A gdyby tego kto przyznać nie chciał, to i tak wiele trudności pozostaie do usuniecia, jakim sposobem np. cale to widzenie w sześciu obrazach dochowało sie aż do czasów Mojżesza, czy też może Bóg objawił mu to nanowo. Powoływanie się na roz. 2, 21 Genezy nie dowodzi niczego, bo w tem miejscu Autor wcale nie mówi, że Adama we śnie Bóg pouczył o powstaniu Ewy; - a więc upada tem samem wniosek, że go pouczał i o stworzeniu świata. Dalej co nam opisują stronnicy tej hipotezy o widzeniu Adama, nie znajduje żadnego potwierdzenia w samym tekscie Genezy. Obrazowe bowiem i żywe przedstawienie tworzenia się ziemi nie koniecznie ma plynać z widzenia. Jak i nie jest prawdopodobne, żeby poszczególne dziela, tworzącego się świata tylko w tej teoryi znajdowały dostateczne wytłumaczenie, można je bowiem inaczej, a uzasadniajaco wyjaśnić. Opis stworzenia jest popularnym wykładem, a wiec wyraża rzeczy, jak przedstawiają się one oczom. Opowiadacz wskazuje przyrodzone właściwości dzieł stworzenia, zatem ląd określa, jako "sucha."

3) Peryodyzm, który sobie przyw laszczył nazwę konkordyzmu,-jakoby on jeden tylko mógł ustalić zgode miedzy rozd. I-ym, a naukami przyrodniczemi --wychodzi z tej zasady, że pierwszy rozdział Księgi Rodzaju przedstawia obraz świata z historyczna wiernościa. Dni stworzenia bierze się tu w znaczeniu długotrwałych epok, następujących jedna po drugiej, a odpowiadających epokom kosmogonicznym, geologicznym i paleontologicznym. Pierwsze dwa dni odnoszą się do okresu gnejsowego, pierwotnego szyfrowego, jak również do najpierwotniejszego paleozoicznego, mianowicie do formacyi sylurskiej. Dzień trzeci odpowiada formacyi dewońskiej i weglowej; czwarty: formacyi dyasowej i

tryjasowej; piąty: jurajskiej i kredowej, wreszcie szósty dzień—okresowi trzeciorzędowemu i czwartorzędowemu.

Teorya ta przez lat dziesiątki cieszyła się wielkiem uznaniem. W ostatnich jednak czasach uczeni powoli ją porzucają, bo i ona nie potrafi usunąć wszelkich trudności. Tak np. zwierzęta wodne ukazują się po raz pierwszy nie w okresie jurajskim, lecz i w starszych pokładach i to bardzo licznie, rośliny zaś spotyka się już w pokładach węglowych. Wreszcie z dziełem dnia czwartego nie mogą sobie poradzić;—jak mianowicie utworzenie słońca, księżyca i gwiazd wcisnąć między dwa teluryczne okresy;—a w dniu pierwszym jak wytłumaczyć niezależne światło od słońca?

Nie jest też uzasadnione, żeby "iom" dzień u Hebrajczyków oznaczało długie okresy. Miejsca bowiem, na które powoływać się zwykli zwolennicy tej teoryi (Rodz. 2, 4; 3, 5; Iz. 49, 8; Ez. 7, 7) wykazują, że słowo to służyło dla określenia czasu tego samego, lub dłuższego, aniželi dzień cywilny, ale to nie są okresy w znaczeniu peryodyzmu. Albowiem za każdym razem w rozd. I. powtarza Autor formule, używana przy określeniu dnia zwykłego: "był wieczór" i "był ranek." Formuły tej nie powtarza przy dniu 7-ym, bo tu nie było jej, gdyż już po tem nie następowało żadne dzieło stworzenia. (Pianciani, Cosmogonia naturale comparata, Roma, 1862).

4. Badacze, którzy w Ksiegach St. T. nie widzą nic innego, tylko cześć literatury wschodniej, w opisie stworzenia świata upatrują myt i wyjaśniaja go jako myt, stad kierunek ten nazywa się mytyzmem. Już dawniej nowsi egzegeci w Księdze pierwszej Mojżesza odnajdywali kilka pierwotnych utworów, które zostaly włączone do Genezy. Pierwszy rozdział tej Księgi uważają za kodeks kaplański (P.), którego autor nie mało zapożyczył z mytologicznych opisów stworzenia. Na wstęp ten miały złożyć się dwa źródła: mytologiczne wcześniejsze i teologiczne późniejsze. Autor kodeksu kaplańskiego (P.) nie czerpał wprost z mytologii pogańskiej, ale wział myt z ust ludu izraelskiego już przekształcony. Choć i egipskie kosmogonie zawierają wiele podobieństw, bliższa jednak Mojžeszowej jest opis mytologii babiloń-

skiej. krytyków przypuszcza, że kosmogonia biblijna zależy od babilońskiej, która już w najdawniejszych czasach przeszła do chananejczyków, a od nich przedo-stała się do Izraelitów. Wreszcie autor kodeksu kaplańskiego (P.) myt ten oczyścił z politeistycznych naleciałości w duchu monoteistycznym; a ślady tego znaleźć można w samym tekście. Zebral je razem Herman Gunkel (Genesis, Göttingen, 1902, str. 109). Maja być według niego; 1) opis chaosu ze sta-rożytnemi wyrażeniami "tehom" (pierwotny ocean "glębokość"): tohu va bohu (próżna i pusta – ziemia). Zatem wyobrażenia: głębokości, wody, ciemności w czasach pierwotnych; oraz twierdzenie, że Bóg świat obecny wyprowadził z chaosu. 2) "Merahefet" »unaszał się," o Duchu Bożym, należy tłumaczyć z syryjskiego przez "płodził." Pojecie zaś, że Duch Boży płodził świat, przypomina myt babiloński, w którym świat przedstawiony jest jako jaje, a bóstwo, jako ptak rodzaju żeńskiego. Uderza nas przedział miedzy w. 2-ma 3-m, w tem miejscu musiała być teogonia. 4) Ze ciemności Bóg nie stworzył, ani ich nazwał dobremi, jest to pozostałość z pierwotnego mytu. Bo według wiary Żydów Bóg zarówno był Stwórcą światla, jak ciemności (Iz. 45, 7). 5) Echem mytologicznego pierwiastku jest wyrażenie, iż słońce, księżyc i gwiazdy zostały stworzone dlatego, żeby "rządziły dzień i noc" (Gen. 1, 18). 6) Starożytne jest to My w opisie stworzenia człowieka, stąd Gen. 1 tradycyą przypomina politeizm. 7) Archaiczną jest również mysl, że człowiek nosi w sobie obraz Boży, t. j. podobieństwo Boże. 8) Wzmianka o pokarmie, przygotowanym dla ludzi i dla zwierząt, jest przypomnieniem i potwierdzeniem mytu o powszechnym pokoju w pierwotnych czasach. 9) Że Bóg każde po kolei dzielo, przez Siebie uczynione, nazywa dohrem, jest to wyraźny antropomorfizm; jak równie 10) odpoczynek Boga podczas szabatu.

Najgłówniejsze zaś z tych szczegółów,-jak: chaos, powstanie swiatła, jako pierwsze dzieło stworzenia, podział wód na niższe i wyższe - swą charakterystyką zdradzają, pisze Gunkel, że pochodzą z Babilonii, gdzie zimą podczas ciemnej pory roku panuje woda, a na wiosnę, ga Nin-girsu z siedmiorgiem dzieci (na-

Stąd większa cześć nowszych | gdy nowe światło powstaje, woda rozdziela się na wyższą i niższą. Tam woda, w nadmiernej ilości będąc, staje się wrogą i zagrażającą. Zatem ją przedewszystkiem pokonać należało, jeżeli miał powstać świat Boży. W rozdziale pierwszym Genezy polaczono dwie odmienne zupełnie kosmogonie, z których jedna, jako przyczyne powstania świata, podaje: płodzącego Ducha, a druga: słowo rozkazujące. Do nich zaś dołączono myt o powszechnym pokoju w pierwotnej epoce. Wreszcie i to dodać należy, że autor kodeksu kaplańskiego przerobił tekst sam, z którego korzystał. Świadczy o tem przedewszystkiem język bardzo podobny do pozostałych utworów (P); wreszcie układ i rozkład w opisie jest

również jego dzielem.

Odpowiadamy: dla kilku wyrażeń, napotykanych w kosmogoniach mytologicznych nie godzi się opisu stworzenia w Księdze Rodzaju podawać za myt. Różnice bowiem, które zachodza miedzy tam. tymi i tą, pomimo podobieństw są tak znaczne, że opisowi biblijnemu należy przyznać odrębne i niezależne zupełnie stanowisko. Autora kodeksu kaplańskiego (P) uważa się za gorliwego i surowego monoteistę; – jemu przypisuje się układ i rozkład szczególny i wyłączny, właściwy tylko biblijnej kosmogonii, Gen. 1;tu rozpoznaje się styl jemu właściwy;to wiec wszystko poucza i ostrzega, aby starannie badać te przedewszystkiem szczegóły, które w jego opisie posiadają wspólne cechy ze wschodniemi, pogańskiemi kosmogoniami. Należy więc ustalić w pierwszym rzędzie, w jakiem mianowicie znaczeniu użył autor kodeksu kaplańskiego tych wyrażeń, które spotyka się w mytologiach. A nie godzi rię zapominać o tem, że opis jego jest całością samą w sobie, stąd poszczególne jej części wyjaśnić należy w polączeniu i w zestawieniu z całością.

Tehom biblijne przypomina babilońkie tiamat. W Genezie jednak nie ma ono znaczenia; drakon, smok, ale jest określeniem chaosu (Spt.: ἡ ἄβοσσος, Wulgata: abyssus, Wujek: głębokość), jak również erec. (Spt. τό ὁδω Wulg.: terra, Wuj.: ziemia), oraz maim (Spt. ρή γη Wulg.: aquae, Wuj.: wody). Bohu u Fenicyan oznaczało postać mytologiczną, u Babilończyków-boginię, małżonkę boczasów ok. r. 3000 przed Chr., ob. Fr. Thureau-Dangin w Revue de l'hist. et d. litter. relig. 1901, str. 481). w Biblii bohu wyraża właściwość i przymiot chaosu (Spt.: ἀκατασκει'αστος, Symmachus . αδιάπριτον, Akwıla: οδόεν; Wulg.; vacua, Wuj.: próżna). W kosmogonii medyjskiej, fenickiej, egipskiej wielką rolę odgrywa "jaje świata," gdy "zaś w Gen. 1,2 powiedziano, że Duch S. merahefet, Spt.: enequento, Wulg. ferebatur. Wuj.: unaszał się (względnie: "płodzil") nad wodami, ma to zupełnie inne znaczenie. Wyraża bowiem, że chaos względem Boga nie był opornym, ani buntującym się jak to o tiamat opiewa babiloński myt stworzenia.

Miedzy 2-im i 3-im wierszem rozdz. I-go Księgi Rodzaju doszukuje się Gunkel całej teogonii, która według niego w tem miejscu się znajdowała. Lecz Autor Piecioksiegu pośrednio zaznaczył, że żadnej teogonii nie uznaje, bo wyznaje jednego Boga, Który wszystko uczynil.—Że ciemności nie są dobre, ma to swą podstawę i wytłumaczenie, bo one u Izraelitów były symbolem złego. --Powiedzieć, że słońce i księżyc "rządza," jest zupelnie co innego, niż mieć je za bóstwa. — Antropomorfizm, do którego zaliczają w Gen. 1 dawanie nazw poszczególnym dzielom stworzenia, oraz odpoczynek Boga podczas szabatu, często spotyka się w Starym Testamencie i można to i należy wytłumaczyć bez uciekania sie do mytologii.

W wierszu 29-m i 30-ym Gunkel upatruje myt o złotym okresie pierwotnym, ale bezpodstawnie. Opiera się on na tem, że według 20 i 30 ludzie i zwierzeta otrzymali rośliny, jako strawę, a mięsa zwierząt tu nie wymieniono, zatem nie było wtedy krwiożerczości i walki; na świecie panował pokój. Potwierdzenie zaś tego znajduje się u Izajasza Proroka (11, 6-8): "będzie mieszkał wilk z jagnięciem...," gdzie Prorok przenosi na czasy ostateczne, co w Gen. 1 było powiedziane o czasach pierwotnych. Lecz mytu o złotej epoce niemasz w Gen. 1, jak niemasz u Izajasza (11), przeniesienia go z epoki pierwotnej na okres ostateczny. W wymienionym bowiem ustępie Prorok mówi o czasach nie ostatecznych, ale mesyaszowych. Nie wyraża rzeczy dosłownie, ale w poetycznej przenośni, którą |

pis na cylindrze Gudeas, pochodzący z Gunkel przetworzył na obraz mytologiczny. W Gen. 1, spożywanie mięsa nie jest wzbronione ludziom, bo w tym razie panowanie nad ptastwem i rybami, dane im przez Boga, nie mialoby żadnego znaczenia; nadto Autor Genezy wiedział o różnicy między zwierzętami czystemi i nieczystemi, a przy ogólnym zakazie spożywania miesa nie miałaby ona dostatecznej podstawy. Mówią, że pozwolenie na jedzenie miesa dane było dopiero ludziom po potopie (Rodz. 9, 2); Lecz w tem miejscu jest powtórzenie tylko prawa, już poprzednio danego ludziom, nie zaś nadanie nowego prawa;-Miejsce to zatem równoległe objaśnia ustęp poprzedni (1, 29, 30) i dopelnia tego, co tam przez Autora było opuszczone. Na początku więc już ludzie otrzymali pozwolenie na jedzenie miesa, co potwierdza także błogosławieństwo Boże dane zwierzętom, aby rosły i mnożyły się (1, 22).

Gen. 1, 26 "uczyńmy.... nasze" nie godzi się brać w znaczeniu politeistycznem o Bogu, gdyż toby sprzeciwiało się charakterowi i przekonaniom autora kodeksu kaplańskiego; ten bowiem był surowym monoteista. Zatem to my, nasze jest gramatycznem przystosowaniem do imienia Boga, które w hebrajskim ma forme liczby mnogiej: *elohim*, do-słownie: panowie, bogowie: ale znaczenie ma liczby pojedyńczej i wyraża jednego Boga. Również to samo oznaczaja orzeczenia i dopełnienia w zdaniu, wyrażone w liczbie mnogiej. Zatem: uczyńmy, nasze, mają znaczenie liczby pojedyn-

Inny duch panuje w kosmogonii biblijnej, aniżeli w kosmogoniach ludów, sasiadujących z Izraelitami. Podczas bowiem gdy w tych ostatnich bogowie sami wyłaniają się z chaosu, to w Gen. 1, Elohim stoi po nad chaosem, od niego niezależne. Nie znajdujemy tu wielu bogów, ale jednego jedynego, Którego nie spłodzono, ani on nie płodzi, ale tylko rozkazuje, a mówi, i wszystko staje się czego On chce. Tu siły działające we wszechświecie i cześci widomego stworzenia nie sa uosobiane, jako bogi, czy straszydła;—przedewszystkiem chaos nie występuje, jako smok, grozą przejmujący, mający inne smoki do pomocy; -- wreszcie siły natury nie pozostaja ze sobą w stosunku społecznej łączności na wzór ludzi, jak to czytamy w kosmo-

goniach pogańskich.

Teorva O. Zapletala, dominikanina, profesora na uniwersytecie fryburskim, która on nazywa najnaturalniejszem wyjaśnieniem (Die natürlich-ste Erklärung, Der Schöpfungsbe-richt der Genesis, Freiburg, Schw., 1902) jeżeli nie jest prawdziwa, to rzec należy, że jest najbliższa prawdy; bo daje wytłumaczenie, które odpowiada duchowi i sposobowi opisywania biblijnego i stosunkom, oraz wyobrażeniom tego środowiska, wśród którego Autor

Teorya ta, która nazwać można eklektyczna, wybiera ze wszystkich teoryi, poprzednio wyliczonych, pewne rysy, które za prawdziwe uważa. Od tłumaczenia dosłownego przejela zdanie, że Autor Gen. 1, wyraz iom, dzień bierze w ści słem znaczeniu. Od hipotezy idealnej wziela przypuszczenie, że porzadek i nastepstwo dzieł stworzenia me jest tu ściśle historyczne. Z mytyzmem uznaje zbieżność i powinowactwo niektórych w Gen. wyrazów, wraz z mitologicznymi opisami stworzenia. Wreszcie z peryodyzmem zgadza się w tem, że stworzenie świata dokonało sie nie w sześciu dniach zwyczajnych, ale w ciągu wielowiekowych okresów.

Według więc tej teoryi opis stworzenia w Genezie nie jest ani naukowy, ani ścisły. Ale jest to popularne, pogladowe przedstawienie stworzenia, a służace do wykazania i pouczenia o pewnych prawdach religijnych. Autor bowiem Genezy miał przed oczyma cel religijny. Chciał pouczyć czytelników, że świat zostal stworzony przez Boga,-i to cały świat przez Boga Samego tylko, bez jakiegokolwiek współudziału ze strony demiurgów. Stwarzał zaś go Bóg Słowem Swojem, w ciągu niebywale krót-kiego czasu, bo każde dzielo stworzenia w ciągu jednego dnia; to znaczy, że nie potrzebował męczyć się i pracować. jak bogowie w pogańskich kosmogoniach, Z tego zaś wypływa, że świat cały ulega w zupełności Jego wszechmocnej wo-li. Opis stworzenia jest antropocentryczny, a tem Autor poucza, że człowiek był i jest celem obecnego stworzenia. Przez co jednakże nie chciał on powiedzieć, że ten jest jego jedynym i ostatecznym celem. W końcu Autor chciał na tym do nich ze wszystkich stron

opisie stworzenia oprzeć i umocnić świetość sabatu. To był cel dogmatyczny

kosmogonii biblijnej.

Gdy zaś według zdrowego rozsądku i zapatrywania, które istniało i wśród Izraela, boska cześć należy się nie dzielom Bożym, lecz jedynie i wyłącznie Bogu samemu,—to z opisu stworzenia, dokonanego przez Elohim, ten logiczny wniosek płynie, że różnorodnym dzielom i siłom calej kosmogonii nie należy od-dawać czci Bożej. To był drugi cel tej kosmogonii, cel apologetyczny.

U narodów sasiadujących z Izraelitami, głównie u Chaldejczyków cześć boska odbierały: słońce, księżyc i gwiazdy. A nawet według wierzeń chaldejskich niebo pełne było zwierzat, oraz przedmiotów, spotykanych na ziemi. Bo i dotad glob niebieski, oraz kalendarz, opatrzo-ny nazwami i rysunkami zwierzęcymi daje o tem świadectwo. Jest tam: wół, lew, pies, ryby; postacie fantastyczne: pegazy, smoki, koziorożce. Izraelitom więc Autor w Gen. 1 mówi, że te wszystkie ciała niebieskie są tylko stworzeniem Boga (Elohim).

Również i ziemskie twory, jak: zwierzeta, rośliny, odbierały na wschodzie cześć boską, głównie u Egipcyan, Autor więc w kosmogonii biblijnej słusznie Izraelitów poucza, że wszystkie te istoty są tylko stworzeniami, które Elohim słowem swoim uczynił.

- a) Aby zaś te prawdy podstawowe jasno i zrozumiale im wyłożyć, musiał Autor uczynić to w sposób popularny i dobierać wyrażeń, powszechnie znanych i używanych. Było to bowiem zasada, której trzymał się każdy z hagiografów, że pisał przedewszystkiem dla współczesnych i staral się o to, aby ci go zrozumieli. Mielibyśmy więc tu wyjątek od powszechnie w Biblii przyjętej zasady; gdyby w opisie stworzenia Autor nie pisał w sposób popularny i zrozumiały dla współczesnych.
- b) Nadto musial on ten popularny opis ująć w pewien porządek przy wyliczaniu poszczególnych dzieł stworzenia. To bowiem ulatwiało czytelnikom i zrozumienie i zapamiętanie treści opisu. Dawato im nudto pewne zadosyćuczynienie i wynagrodzenie za to, że musieli wyrzec ie kosmogonii pogańskich, dochodzących

a) W popularnym więc tym wykładzie Autor α) uwzględnić musiał ówczesny pogląd na świat i na przyrodę. Bo tylko w ten sposób jego opowiadanie stawało się zrozumiałem dla współczesnych czytelników. β) Po wtóre musiał mieć przed oczyma mytologiczne wyrażenia, tyczące się kosmogonii; aby blędnym pojęciom przywiązywanym do nich przez pogańskie sąsiedzkie narody, prze-

ciwstawić pojęcia prawdziwe.

α) Zatem w Gen. 1. nie wolno nam doszukiwać sie jakiegoś skrótu z wykładu naukowego, lub podstaw nauk przyrodniczych, wziętych samych w sobie: lecz raczej powinniśmy zastosować prawidło, wygłoszone przez Sw. Tomasza z Akwinu: "secundum opinionem populi loquitur scriptura:" według pojęć ludowych przemawia Pismo: (Summa Th. I. II-ae, q. 98, a. 3, ad 2-m). — Gdy zaś sprawa przedstawia się nam w ten sposób, to nie mamy doszukiwać się glębokich jakichś tajemnic we wzmiance o stworzeniu światła dnia 1-go, a słońca i gwiazd-dnia 4-go, tylko mamy w tem widzieć poprostu odbicie ówczesnych pojęć, że światło od słońca jest niezależne. W tym też duchu Bóg Hobowi zadaje pytanie: "na którcj drodze światłość mieszka? a ciemności, które jest miej-sce?" (Hiob. 38, 19). To popularne pojecie ma też swe uzasadnienie w babilońskiej literaturze, która obok boga słońca zna osobnego boga światła. (Jensen Assyrisch — babyl. Mythen, Berlin, 1900, d. 562).

Do podobnych popularnych pojeć należy również i podział wód na wyższe i na niższe; oraz przypisywanie widnokregowi czy nieboskłonowi niepożytej stałości a stad nazwanemu firmamentum, utwierdzenie." Sądzono, że widnokrąg jest czemś stałem, na kształt budynku mocnego, zrobionego z lapislazuli (szigaru) według Babilończyków (Jensen., Ib. 109)czy szafiru. Wspierać się on miał na slupach (Hiob. 26, 11) i opatrzony był w drzwi i okna (Rodz.; 28, 17; IV Król. 7, 2). Na tym mocnym podkładzie według pojęć Babilończyków, Indyan, Persów i Egipcyan (A. Dillmann, Die Genesis, Leipzig, 1892, S. 24) wspierało się morze niebieskie; to samo podzielali Izraelici (Ps. 148, 4). Wody te wtedy tylko na ziemię spływają, gdy Bóg upusty niebieskie otworzy (Rodz. 7, 11; IV Król. 7, 2, Bóg władał chaosem.

a) W popularnym więc tym wykła- 19). Za wody wyższe obloki wcale nie zie Autor α) uwzględnić musiał ówcze- uchodziły, bowiem nie nad firmamenty pogląd na świat i na przyrodę, tem, ale pod nim je umieszczano. Na gótylko w ten sposób jego opowiadanie rach przebywając przekonywano się z awało się zrozumiałem dla współcze- łatwością, że obloki nie bardzo wysoko

po nad ziemią się unoszą.

β) Obok ogólnych pojęć i poglądu na świat istniały też wtedy ogólnie przyjęte wyrażenia, które tworzyły nazwy techniczne (termini technici) dla określenia owych pojęć. Był to dorobek i własność ówczesnych języków; chociaż nazwy te u niektórych narodów miały podkład mytologiczny. Do nich należy wyrażenie tehom (glębokość) dla określenia chaosu pierwotnego, odpowiadające babilońskiemu tiamat. W babilońskim opisie stworzenia tiamut jest smokiem, z którym bóg światla Marduk krwawa prowadził walke. Tehom zaś biblijne, jak wspomnieliśmy wyżej, nie jest smokiem; lecz określa stan chaosu, ku czemu slużą nazwy: erec (ziemia) i maim (wody). Również w mytologiach napotykamy wyraz bohu, który w biblijnem opowiadaniu nie oznacza bogini, lecz stan pustki w chaosie. Zachowuje też Autor Gen. 1 wyrażenie nazywać w znaczeniu: istnieć (używane w mytologii babilońskiej), aby określić tem najwyższe panowanie Boga. A gdy w mytologiach mowa jest o jaju świata, które bogini zniosła, to autor Gen. 1 mówi tylko o unaszaniu się Ducha Św.; aby zaznaczyć, że moc Elohima działała od poczatku na środowisko chaosu i przerabiała go na poszczególne dziela stworzenia. "Merahefet to jest ruszal się, abo powiewal, abo raczej, jak Hieronim Sw. (In Gen.) oraz inni wykładają: nasiedział, jako ptak na jajach, ogrzewając je i płodnemi czyniąc." (Wujek w Koment. na Gen. 1, 2). W tych więc tak dobranych wyrażeniach Izraelici nie tylko otrzymali zwięzły wykład dogmatyczny o wszechświecie stworzonym, przez Boga; ale jednocześnie mieli w niem apologetyczne przeciwstawienie prawdy mytologicznym blędnym pojęciom. Z czego dowiadywali się, że chaos (tehom, tiamat) nie był wcale smokiem, ani bogiem, ani nie mial osobowości; – że bohu nie było istota bożą, lub przynajmniej mytologiczna; otrzymali wreszcie wskazówkę o tak nazwanem jaju świata, na jego bowiem miejscu stanęla prawdziwa nauka, że

- b) Ważna również rzecza było poszczególne działy stworzenia wyliczyć i we właściwym porządku ułożyć.
- a) Autor mówi o sześciu dniach stworzenia i opis tego stworzenia oparł na pojeciu i wyobrażeniu zwyczajnego tygodnia, a w ten sposób utrwalił i potwierdził ustanowienie szabatu.

Aby ściśle i naukowo rzecz przedstawić, musiałby Autor zamiast wyrazów, określających znaczenie zwyklego tygodnia i zwykłych dni, użyć słów, oznaczajacych długotrwale okresy i peryody podczas pierwotnego kształtowania się świata, ale Autor w języku hebrajskim nie znajdował takiego wyrażenia, bo go Izraelici nie mieli. Należałoby je same-mu utworzyć, ale w tym razie musiałby to czytelnikom na wstępie wytlumaczyć, a tem spowodowalby bezpożyteczne rozprawy na ten temat, narady i pytania. W końcu zaś czytelnicy, słyszac o długotrwałych okresach, podczas których Bog świat stwarzał, doszliby do tego przekonania, że Elohim w stwarzaniu miał wiele trudności. zaś zamierzyl im wręcz co innego powiedzieć.

Bierze wiec on wyrażenie powszechnie znane i zrozumiałe: iom, dzień i mówi o dniach zwykłych. A tem jednocześnie i podaje dzieło stworzenia, jako prawzór zwykłego tygodnia, i poucza, że Bóg bez żadnych trudności świat stwarzał.

B) Autor poszczególne dziela stworzenia ulożył w pewnym porządku i do pewnych dni w tygodniu przywiązał, aby latwiej czytelnik je zrozumiał i snadniej w pamięci zatrzymal.

na: opus distinctionis, "dzielo rozdzielenia" i opus ornatus, "dzielo ozdobienia." Nowsi egzegeci tak katoliccy, jak protestanccy podział ten i jego podstawe zatrzymali.

Plan ten scholastycy oparli na 1-ym wierszu rozdz. II-go Genezy, wziętym z łacińskiego tekstu Wulgaty: "Igitur perfecti sunt coeli et terra et omnis ornatus eorum." "Dokończone są tedy niebiosa i ziemia i wszystko ochedóstwo

Tu w rzeczy samej znajduje sie klucz do zrozumienia owego planu. Nie umiano jednak wytłumaczyć, dlaczego stwo-rzenie roślin pomieścił autor w dziale distinctionis, rozdzielania, choć one tak bardzo wpływają na krase i ozdobę ziemi i z tego powodu raczej w drugim dziale znajdować się były winny

Zapletal to wyjaśnienie podaje i plan, przez scholastyków przekazany zmienia i poprawia. Mianowicie zwraca uwage na to, że łacińskie ornatus niewłaściwie wyraża hebrajskie zebaam. Wspiera się bowiem na greckim tekście πᾶς δ πόσμος αδτῶν. A należało przetłumaczyć nie ornatus, ale exercitus eorum, "zastępy ich" (Biblia Augs. Refor.: "wojsko ich;" Rosyj. prawosł.: "woinstwo ich;" Starosl. praw.: "ukraszenje ich"). Stąd zaś i podstawę planu w dziele stworzenia odmienić wypada. Zamiast wiec opus ornatus polożyć należy: stworzenie zastepów (sαbha);—opus zaś distinctionis zamienić na stworzenie przestworzy, królestw, przeznaczonych dla owych zastępów. Otrzymujemy tedy dla biblijnego opisu stworzenia plan nowy: productio regionum et exercituum Scholastycy podzielili sześć tych dni , wytworzenie przestworzu i zastępów.

Plan ów przedstawia się w ten sposob:

Przygotowanie: 1) dzień 1-szy powstaje światło, jako warunek życia. a)

b) Utworzenie przestworzy:

2) dzień 2-gi: utwierdzenie tworzy sie, nad niem niebo pod niem powietrze.

dzień 3-ci: powstają zbiorniki wód

-oraz lady;

Ziemia okrywa się roślinnościa:

Utworzenie zastępów.

- 4) ukazuja się światła na niebie;
- 5) zwierzęta wodne napełniają wody,-ptastwo ożywia powietrze;
- 6) zwierzeta ladowe i ludzie wystepuja na ziemi.

W pierwszych więc dniach stworzenia terrae formatio" (Summa Th. I, q. 69, Autor naszkicował przestworza; przy- a. 2, ad 1-um). czem dzielo dnia pierwszego jest jakoby wstępem i rodzajem ogólnego przygotowania, musiała bowiem być światłość, jako początek i warunek wszelkiego ładu i życia. Potem powstały przestworza: dla gwiazd — niebo, dla ptaków powietrze nad ziemią, dla ryb-woda, dla zwierzat i ludzi-tad stały.

Stworzenie zastępów należy do trzech dni pozostalych. Najprzód wiec powsta ły gwiazdy, potem płaki i ryby, w końcu zwierzęta i człowiek. Zaczyna Autor od gwiazd dlatego, że i tworzenie się przestworzy idzie wtym porządku od góry do dolu. A powtóre zaś, że dla semitów gwiazdy były 1 są κατ' έξοχήν, par excellence, "zastępami;" pod czas, gdy następnym tworom nazwa "zastępów" przystoi w znaczeniu o wiele

dalszem.

Tylko ten układ tłumaczy, dlaczego rośliny zamieścił Autor, jako dzielo dnia trzeciego, przed stworzeniem słońca. Holzinger (Genesis erklärt, Freib. in Br., 1898, S. 7) widzi w tem tylko dodatek i pewien nadmiar, wywołany potrzebą wtłoczenia w szczupły zakres sześciodniowy jednego jeszcze pierwotnego składnika, któryby inaczej został zu pełnie pominięty. Gunkel zaś (loc. cit., pag. 99) sądzi z tego, że Autor był bardzo zacofany, gdy o roślinach przed utworzeniem gwiazd wspomina; każdy bodaj wieśniak wie dobrze, że bez gwiazd niemasz i roślin. Zapletal wyjaśnia, że ani w dniu trzecim niemasz przepełnienia, ani Autor okazal sie tu niedouczonym, że rośliny przed gwiazdami pomieścił. Według przyjętego bowiem z góry planu inaczej nie mógł on postapić. Ląd bowiem, przeznaczony dla zastępów na końcu wyliczonych, nie byłby dla nich całkowicie przygotowany, gdyby na nim nie było roślin; gdyż te dla mieszkańców ziemi są nieodzownie potrzebne. Dla tego więc utworzenie ladu łączy tu się ściśle z powstaniem roślin. Jedno zaś i drugie odpowiada stworzeniu zwierząt i ludzi w dziale drugim. Bliższym prawdy był św. Tomasz: "Vita in plantis est occulta: quia carent locali motu et sensu, quibus animatum ab inanimato maxime distinguitur. Et ideo, quia immobiliter terrae inhaerent, earum productio ponitur quasi quaedam po lacinie: volatilia, latające, lotne;

Ze dzieła trzech dni zastępów Autor przedstawił jako zastępy, dowodzi tego wyraz sebaam (Gen. 2, 1), któryby ina. czej nie miał żadnego znaczenia; jak niemniej niejedno wyrażenie, użyte przez Autora w opisie drugiego działu stworzenia. Nadto u Semitów wyobrażano sobie gwiazdy nie tylko, jako bogi, ale i jako wojsko. Tak u Babilończyków Anu był wodzem na niebie i panem gwiazd, które, sobie jako wojowników przedstawiano (Jensen, loc. cit., p. 425, 431) "Słońce na niebie, jako król na ziemi stoi," pisze Fr. Dieterici (Die Naturanschauung u. Naturphilos. der Araber. Berlin, 1861, S. 30), "wszystkie gwiazdy," są, jako jego wojsko, jako pomoenicze jego zastępy i poddani; sfery niebieskie są dla niego tem, czem na ziemi strefy; palace niebieskie, jako jego kraje, stopnie, jako miasta; minuty, jako wsie. Środkowy punkt jego według postanowienia boskiej madrości leży w środowisku świata, jak zamek królewski w środku rezydencyi, a rezydencya w środku państwa." Podobnie też Izraelici wyobrażali sobie gwiazdy jako żolnierzy. "Z nieba... gwiazdy, trwając w rzędzie i w biegu swoim, przeciwko Sysarze walczyły" (Jud. 5, 20), a Prorok o Bogu mówi: "Który wywodzi w poczcie wojsko ich" (Is. 40,26).

Ale Autor, Gen. 1, i ptaki, i ryby i zwierzęta i człowieka przedstawił, jako wojowników; a to nie tylko z powodu walk, jakie między nimi toczą się nieustannie; lecz przedewszystkiem dla ich ruchu. Pojeciem bowiem podstawowem sabha jest nie tyle walka sama, ile ruch i i wystąpienie do walki. Choć więc tych istot w zwykłych warunkach u Izraelitów nie porównywano do wojska; to jednak gdy Autor raz wpadł na to porównanie, utrzymał już je do samego końca. tym duchu wyraża się on, gdy mówi o zwierzętach wodnych i o ptastwie: "Niech wywiodą wody płaz duszy żyjącej i ptactwo nad ziemią" (Gen. 1, 20). Tu bowiem podkreśla i wyraża ruch, przedstawiająć te twory, jako wojsko, wiedzio-ne, prowadzone. Dlatego do wyrażenia ptastwa, Autor nie użył tu słowa sipor (Gen. 7, 14), ale of, w którem pojęcie ruchu przedewszystkiem jest wykazane;

noszące się w powietru. To samo mó- istnieje jako sufragania arcybpa Westwiąc o zwierzętach lądowych, wyraża minsteru; obejmuje hr. Westmoreland, się: "producat terra animam viventem:" Durham, Northumberland, Cumberland, się: "producat terra animam viventem:" niech wyprowadzi (Wuj.: "niech zrodzi") ziemia duszę żywiąca," przez co znowu ruch zaznacza. Przy stworzeniu człowieka mniej było potrzeba mówić wyraźnie. o ruchu, bo on występuje, jako władca wszystkich zastępów, w końcu zaś cały obraz tych zastępów dla niego jedynie był wymyślony i ułożony.

Ten układ przestworzy i zastępów jest wyłaczna i charakterystyczna właściwowościa w biblijnym opisie dzieł stworzenia i stanowi jeden więcej dowód, że kosmogonia biblijna nie była prostem zapożyczeniem od babilońskiego mytu o stworzeniu. Jest ona o cale niebo doskonalsza i jak Dillman, racyonalista uznał (Genesis, 9), nic w niej nie masz niegodnego myśli Bożej. (Ob. art. Kosmogonia, Stworzenie). - (Por. Vigouroux, Manuel bibl. 9; ed. I, 448-501 Les Livres SS. 4. ed., III. 235-265; La cosmogonie, Melanges bibl. ed. 2, 11-122; Braun, Ueber Kosmogonie... Münster, 1895; Guibert, Les origines, Paris, 1896).

X. A. S.

## Hexania ob. Orygenes.

Hexanteriga jest to wachlarz używany podczas ceremonij klnych w Kle greckokatolickim. Nazywa się tak, ponieważ znaiduje sie na nim wyobrażenie serafinów mających sześć skrzydel. Bosc, Dictionnaire général de l'archéologie et des antiq. etc. Paris 1881, 12-o, str. 321).

Hexbam I Newcastle-bpstwo w Anglii (droec. Hagulstadensis sive Axelodu-nensis et Novocastrensis). — W Hexh a m (Hagulstad, łac. Axelodunum) już w 680 r. założył św. Wilfryd opactwo Benedyktyńskie, które się rozwijało pomyślnie: z czasem przeszło opactwo do do konwentów regularnych św. Augustyna; w 1540 roku je zniesiono. – Bostwo w H-m powstało już w 674 r. jako suffragania arcybpa Yorku; w 995 r. przeniesiono stolicę bpia do Durham (diocesis Dunelmensis); w 1559 r. utworzono tu bpstwo anglikańskie. W 1850 r. przywrócono bpstwo katolic-

zatem wszelkiego rodzaju stworzenia, u- castle i odtąd dyecezya ta połączona (ok. 14 tys. kilometrów kwadratowych). W 1907 r. liczono 169 kościolów, kaplic i stacyj misyjnych; 173 kapłanów swieckich. 44 zakonnych (Benedyktyaów, Dominikanów, Redemptorystów); 5 zgromadzeń zakonnych meskich, 14 żeńskich, które prowadzą 5 szkół wyższych i 30 szkól elementarnych. (Por. Archio für kath. Kirchenrecht... von F. Heiner, Mainz, 1885, 448 ...; U. Chevalier, Répertoire des sources historiques du moyen-âge: Topo-Biblio-graphie. Montbéliard, 1894..., 1423; Cath. Dir., Lond., 1907: Werner S. J., Orbis terrarum catholicus, Friburgi, Brisg., 1890, p. 103; Buchberger, Kirchliches Handlexikon, München, 1907, t. I, k. 1957).

Heyd Kacper ob. Hedio.

Heydenreich, filozof niemiecki i poeta, ur. w r. 1764, † w 1801. Był naprzód zwolennikim Spinozy, następnie sklaniał się ku krytycyzmowi Napisał: Natura i Bóg podług Spinozy. 1788; System estetyki. 1790; Wstęp do fi-lozofii moralnej według zasud czy-stego rozumu. 1794. (Por. Blanc, Dictionnaire de Philosophie. Paris 1906, 4-o, k. 637).

Heyducki Władysław ks. kapelan w Wersen, w Szwajcaryi, autor wielu po-wiastek ludowych i dla dzieci, oraz żywotów Świętych, jak np. Albina. Kwiat Galip. Poznań; Bernard i Sabina, powieść. Tamże; Bratobójca, powieść moralna, Chicago 1886; Opowiadanie z życia św. Franciszka Salezego Poznań 1885, 16-a; Świętych Pańskich żywotów 21. Tamże; Ży vot św. Marcina. Tamże; Żywot św. Jana Nepomucena i św. Ludwiny. Poznań 1887, 16-a, i w. in. (Por. Estreicher, Biblio-gr. Polska XIX stulecia. Kraków 1907, t. II, str. 118).

Heyne Jan ur. 1804 r. w Leobschütz na Szlasku, przez lat 30 pełnił obowiązki pasterskie w różnych miejscowościach dyecezyj Wrocławskiej. W roku 1857 zostaje kustoszem biblioteki kapitulnej i otrzymuje beneficium przy kaplicy Ś. kie, a w 1861 r. połączono je z New- Elżbiety we Wrocławiu. Pisywał historyę miejscowości w których przebywał, od r. 1873 członkiem czynuym Akad. w czasopismach, lub oddzielnych książkach. Najpoważniejszem jego dzielem jest historya dyecezyi i katedry wrocławskiej: Dokumentirte Geschichte des Bisthums und Hochstiftes Bretolickiego na Szlązku do r. 1648. Tom IV do r. 1800 został przez H. przygotowany do drukn.

Heynlin Jan a Lapide lub Lapidanus (von Stein), wybitny teolog, ur. podobno w Szafhuzie około 1425 r., studya odbywał w Paryżu. Był to mąż wielkiej nauki i pobożności, miał zbawienny wpływ na młodzież. przedstawicielem kierunku realistycznego. W 1464 wrócił do Bazylei, gdzie przeważała doktryna nominalistów; nie chętnie był przyjęty i po dwóch latach wrócił do Paryża, gdzie pozyskał sto-pień doktora i został profesorem w uniwersytecie paryskim 1467 r., a w 1470 r. został rektorem Sorbony. H. oddał wielkie usługi literaturze, wraz z G. Fichetem przyczynił się do założenia pierwszej drukarni w Paryżu 1469. W r. 1474 przeniósł się do Bazylei, i był kaznodzieją, w 1478 został profesorem teologii w Tübindze i rektorem tamże; w 1487 usunął się do klasztoru Kartuzów w pobliżu Bazylei i tam umarł 1496. H. pomagał Janowi Amerbach listów Sw. Augustyna. Jego dzielo: Resolutiones dubiorum circa missam occurrentium, kilkakrotnie było wydane. Wiele dzieł teologicznych H-a zostało nie wydanych. (Por. Stöckl, Kl., 52, 2003, Prantl, Allgem. deut. Biogr, 12,379; Feret. 1V, 162-165). X. S. G.

Heyzmann Udalryk ur. w Husiatynie 4 lipca 1835 r., po ukończeniu studyów prawniczych w uniw. Iwowskim, został prof. prawa kościelnego na wydziale prawa i administracyi w Uniw. Jagiel-

Umiejetn. w Krakowie i dyrektorem jej wydziału histor.-filoz. Otrzymawszy emeryturę, mieszka obecnie w Dolnej Austryi. Napisał: Kilka uway nad literaturą historyi kościelnej i prawa schreiben (Wrocław 1860, 1864, 1868 w Państwie austryac odnośnie do tolickiego na Szlazku do 1640) konkordatu, Krak. 1861; O prawie prezenty (w Czasopiśmie poświęconem prawu), Kraków 1863; Jeszcze stów kilka o konkordacie obwieszczonym patentem cesarsk. d. 5 list. 1855, Kraków 1870; Ustawodawstwo Kościoła o azylach (w 4 t., Pamietnika Akad. Umiej."); Rechtshistorischer Beitrag zum Studium der kirchlichen Coelibatsgesetzgebung, Krakau 1859; Balthasaris Behem Codex picturatus anno 1505, continens privi-legia et plebiscita urbis Cracoviae, Wien 1865: Zur Publication der Trienter Beschlüsse in Polen, Mainz 1869. Wydal: Statuta synodalne krakowskie i poznańskie z XIV i XV w. w t. IV i V "Starodawnych Pra-wa polskiego pomnikach." (Por. Kronika Uniw Jagiellons. od r. 1864 -1887, Kraków 1887). M. B.

Hézard ks., współczesny, kanonik houorowy, proboszcz kła św. Piotra w Sens, napisal Histoire du Catéchisme depuis la naissance de l'Eglise jusqu'a a nos jours. Paris 1900, 8-o. (Por. Blanc, Répertoire bibliographique w wydawnictwie dzieł S. Ambrożego i des auteurs. Paris 1902, 8-o, str. 199).

Hezychaści (z grec. hezychia == spokój, odpoczynek) tak nazywanow XIV i XV w. mnichów, szczególniej z góry Atos, o kierunku mistyczno-kwietystycznym, który pod przewodnictwem o. Symeona popadli w pewien rodzaj marzycielskiej kontemplacyi. Siedząc w swoich celach odosobnieni i zamknięci, pogrążeni w glębokiej ciszy i modlitwie, z podbródkiem opartym na piersiach i wzrokiem utkwionym w pępek, zaczyna-li się najprzód trworzyć i niepokoić; ale lońs., od r. 1860 do 1887 był też kilka- po pewnym czasie, trwając w tem połokrotnie dziekanem tego Wydzialu, a w żeniu, dochodzili do rozkosznej egzaltar. 1883-4 rektorem Uniw. Gruntowny, cyi tak dalece, że nie tylko wewnętrzne pelen erudycyi znawca prawa kanonicz- ogarniało ich oświecenie, ale nawet, jak nego, był lat kilka radcą referentem upewniali, okiem cielesnem można było Konsystorza generaln dyec, krakowsk, a widzieć blask otaczający ich osoby.

Rozszerzali swą doktrynę w Grecyi znaje światło niestworzone. Cesarz i Wielu uczonych zbijało takową, a po- patryarcha zalecili pokój obu stronom, między innymi i Nicefor Gregoras, jak Tak mówi Kantakuzen, stronnik Hezyo tem sam pisze w swojej historyi bi- chastów; Nicefor należący do przeciwzantyjskiej (Nicefor Gregoras I. XIX, c. nego obozu, zapewnia, że tryumf Hezy-I. str. 918, wyd Bonn). Najzagorzalszym chastów nie był zupełny. Cesarz, nie jednak ich przeciwnikiem był Barlaam chcąc sprawy rozmazywać, nie pozwolił (ob.). Dowiedział się o Hezychistach w soborowi rozpatrywać głównych zarzu-Macedonii od ich zwolennika, człowieka tów przeciwko Hezychastom, miał bobez wykształcenia. Ten wielki prostak wiem zamiar stłumić ją w cichości. Nie naopowiadał mu wiele niedorzeczności, długo jednak potem umarł, nie miał do jakich się Hezychaści wcale nie posu- więc czasu zamiaru swego przeprowawali, ale Barlaam bezkrytycznie głosił dzić. Barlaam jednak, ponieważ mu to wszystko, jako rzeczy najpewniejsze, nie pozwolono udowodnić jego oskarwyśmiewając tych pępkowców, tych żeń, został bardzo zawstydzony (Niceph. omfalopsychikow, nowe wydanie dawnych Gregor. XI, c. 10, str. 557 i następ.). messalianów. Napróżno Palamas, głowa Objaśnienia wydane w formie urzedowej Hezychastów, a potem arcbp. Tessaloni- nieco po soborze przez part. Jana Kaki prosił go, aby bliżej sprawę rozpoznał lekasa, a wydane w celu ukrócenia i zaprzestał prześladować zakonników, chełpliwości Hezychastów, którzy utrzynadmieniając, że, co się tyczy światła, mywali, że sobór zatwierdził ich doktryktóre ich otacza, nie jeden przykład tene, mę, mówią, że na dwa tylko punkta go mamy w dziejach; że wielu staroży-zgodził się synod, co do światła nietnych męczenników miewało aureolę, że stworzonego, które otaczało Zbawiciela nareszcie sam Chrystus Pan na Taborze w czasie Przemienienja, i na modlitwe: był otoczony światłem Bożem, niestwo- "Panie, Jezu Chryste, Synu Boga, zmi-rzonem. Te ostatnie wyrażenia skłoniły luj się nad nami." I dla tego, z powo-Barlaama do tego, že formalnie zaskar-żył Hezychastów do Jana, patryarchy zganiony, jako złośliwy oskarżyciel i po-konstantynopol., jako heretyków (ditei- zbawiony prawa wnoszenia skarg na przystów), utrzymujących, że jest dwóch bo- szłość. Co do Hezychastów i palamigów, Bóg prawdziwy i światło niestwo- stów, odłożono na inny czas osadzenie rzone, różniące sie od Boga, będące pier- ich nauki i praktyk, a tymczasem nawiastkiem wiecznym jak Bóg, a więc kazano im milczenie. Palamas nie podbedące Bogiem. Cesarz Andronik chciał dał się temu wyrokowi i dlatego razem spór załagodzić, lecz zakonnicy oddali z Hypopsefjuszem z Monembazyi został się na sąd synodu, który odbył się w ekskomunikowany. Po Barlaamie dalszą kościele św. Zofii w 1341 r. pod przewo- akcyę przeciwko Hezychastom prowadzi dnictwem cesarza i Patryarchy. Akt uczeń jego, Asyndynus. Hezychaści, synodu nie posiadamy. Mówią nam o nim czując, że mają poparcie na dworze cehistorycy bizantyńscy: Kantakuzen i Ni- sarskim, w owym bowiem czasie był za cefor Gregoras. Tistorycy ci nie zgadza- małoletności Jana Paleologa regenją się z sobą, ani nawet z objasniema- tem przychylny im Kantakuzen, który mi, napisanemi przez patryarchę Jana, na stronę ich skłonił i matkę Jana, też a wydanemi przez Leona Allacyusza regentkę, żądają synodu, któryby po-(De Eccles. Occident. et Oriental. twierdził naukę Hezychastów, nie potwier-perpetua consensione, l. II). Kanta-kuzen, stronnik Hezychastów pisze, że kuzen zwołał synod, mimo chęci patrynajpierw Barlaam wystąpił ze swą skar- archy, i synod ten potępił przeciwniga, na co obrońca Hezychastów, Pala- ków Hezychastów i zagroził klątwą Asynmas, wyjaśnił naukę ostatnich o świetle dynusowi, jeżeliby nie zmienił zdania. niestworzonem, zupełnie usprawiedliwia-Kantakuzen twierdzi, (l. c. l. II, c. 40 jąc zakonników. Barlaam, widząc, że str. 556), że patryarcha zgodził się na przegrywa, godzi się z Hezychastami, ten wyrok, patryarcha zaś (Leo Allatius wyznaje, że nie miał racyi, że nie przez l. c. str. 831) dowodzi, że nie zgodził zlość, lecz z nieświadomości powstał się na traktowanie dogmatyczne sprawy, przeciwko zakonnikom, i że on sam u- lecz że powtórzył wnioski pierwszego

swej nauki. Hezychaści głoszą ją, za co na). patryarcha musi ich ukarać. Wkrótce Kantakuzen zostaje skazany na wygnanie, patryarcha korzysta z tego i chce powrotu Kantakuzena, którego cesarzona synodzie zostaje pozbawiony godnoby oświadczyli się przeciwko Hezycha-stom (Harduin, Collect. Conc. t. XI str. 286). Wkrótce potem, za patryarchy Kaliksta; na synodzie w Konstantynopolu 1351 Hezychaści odnoszą zupełne zwycięstwo. Synod ten zwołał Kantakuzen i prezydował na nim. Palamas tłumaczył, żs Hezychaści nie uczą o dwóch bóstwach, przypuszczając, oprócz Boga w Trójcy św., drugi pierwiastek! wiekuisty, światło niestworzone, lecz, że uważają to światło za wiekuisty wypływ z lona natury boskiej, za działa-nie, nie zaś za istotę boską. To wyjaśnienie tak dalece zadowolniło synod, iż nawet potępił, jako heretyckie, zdanie przeciwne. W celu obrony nauki Hezychastów o świetle niestworzonem, odczytano ustępy z Ojeśw Kościoła i VI soboru powszechnego i wybłagano od przeciwników, aby się zrzekli swych blędów. Niechcacych się na to zgodzić Barlaamitów wykluczono z Kościoła, a biskupów pozbawiono stolic. Nie należy się dziwić temu wyrokowi, ponieważ Kantakuzen postarał się o obsadzenie biskupstw przez zwolenników Hezychastów, ludzi ciemnych. Cała jednak nauka Hezychastów nie zostala nawet i na tym soborze potwierdzona. Hezychaści odnieśli tryumf, lecz nie mogli szerzyć swych zapatrywań, ponieważ nie mieli za sobą ludu. A gdy Kantakuzen w 1355 zostaje zakonnikiem, kilku tylko teologów podtrzymywało ich nauke. Dyonizy Petawjusz rozebrał błędy dogmatyczne Hezychastów w De theol. dogmatibus, t. I, lib. I, c. 12 i 13; (Por. Fr. J. Stern, Stud. über die H. im Jh. (1873); Kirchenlexicon W. u. W. t. V, 1960; Hergenröther, Hist. kość, powsz., tłum. Bibl. dz. chrześc.;

synodu. Pomimo zakazu nie głoszenia X Nowodworski Encyklopedya kościel-

Hezychiusz (Hesychius), krytyk biblijny, znany jako taki, ogólnie jednak zakończyć sprawę z heretykami. Nie jest uważany za jedno z bpem egipskim. udaje mu się to jednak wobec rychłego Hezychiuszem, męczennikiem z czasów Maxymiana (Euseb. H. E. VIII, 13) w wa wdowa i młody Jan muszą uznać r. 311. Przyznają mu autorstwo kryty za współcesarza w 1347. Patryarcha cznej rewizyi tekstu tłumaczenia Sie Jan za opór Hezychastom t. j. za blędną demdziesięciu (LXX) i oczyszczenie teknauke, niezgodną z nauką Hezychastów, stu Ksiąg N. Test. - Święty Hieronim (Praef. in Paral t. XXVIII, 1324ści, co groziło i tym wszystkim, którzy-by oświadczyli się przeciwko Hezycha-t. XXIII, 450) pisze, że tekst Sept. H. był powszechnym w Aleksandryi i E-gipcie: "Alexandria et Aegyptus in LXX suis Hezychium laudat auctorem," i że jest on autorem dwóch dodatków u Izajasza, LVIII, 11 (Isai. t. XXIV, 570). Oto wszystko, co nam starożytność przekazała w omawianej pracy; w nowszych czasach badania w tym kierunku nie posunely sie bardzo naprzód chociaż niektórzy krytycy usilują wskazać, które dokumenty zachowały nam tekst H.a. Sądzą, że H. tak, jak Lu-cyanus z Antyochii, starał się uczynić tekst LXX, o ile możności, najbardziej blizkim z tekstem oryginalnym. Nie z vracał się bez watpienia do tekstu hebrajskiego, lecz na podstawie wersyj greckich późniejszych od LXX, lecz tłumaczonych słowo w słowo z oryginalu czynił zmiany w wyrażeniach i konstrukcyi zdań, aby w ten sposób ustanowić jedność pomiędzy tekstem hebrajskim i LXX. Według wszelkiego prawdopodobieństwa w pracy tej miał H. przed oczyma Hexaple i nia się kierowal. Ponieważ tekst H-a byl w powszechnem użyciu w Egipcie, należy więc go szukać w cytatach z Pisma Św., pomieszczonych w dziejach św. Atanazego, św. Cyryla Aleksandryjs., w wersyach Koptów i w tłumaczeniu etyopskim. Ceriani (De codice Marchaliano, Rzym 1890, str. 53) mówi, że najstarsza wersya Koptów, i dwie inne mają poprawiony tekst, conajmniej w Księdze Izajasza, według tekstu H-a. Tłumaczenie etyopskie niewatpliwie jest zależne od pracy H-a (A. Loisy, Histoire critique du texte et des versions de la Bible w "L'Enseignement biblique" 1893 str. 107 -113). Uczeni armeńscy, którzy uczyli

się greckiego w Aleksandryi i którzy ! byli twórcami tłumaczenia armeńskiego, posilkowali się poprawką H., jak to zauważa Euringer (Une legon probablement hésychienne w "Revue bibli que," t. VII, 1898, st. 183—192) w Piesni nad Piesa. VII, I (Odolomatsi po arm., Odolomitis po grecku). Trudność w badaniach współczesnych krytyków biblijnych stanowi fakt, że manuskrypty, w których widzą tekst H-a, stanowią mniejsza lub wieksza mieszanine, a przytem nie mogą ostatecznie się zgodzić, w czem mianowicie szukać tego tekstu. Pewną jest dla nich rzeczą, że szukać go należy w tlumaczeniu Koptów i w dzielach św. Atanazego i Cyryla Aleks. Niektórzy z nich razem z Grabe'm (wydanie jego LXX, powtórzone przez Breitinge'ra, Zurich, 1730, t. I, Prolegomena, c. I, n. 10) widzą tekst H-a w kodeksie Watykańskim B. Tego zdania sa też: Pawel de Lagarde (Septuaginta Studien, Goettinga, 1892, str. 4 i 72), A. Loisy (o. c. str. 49-50 i 80). Oponuje temu Ceriani (La recensioni dei LXX e la Versione detta Itala, Nota... letta al R. Instituto Lombardo, 18 luty, 1886) na podstawie dowodów paleograficznych. Lagrange (Revue biblique, t. II, 1893, p. 956) na podstawie porównań z cytatami biblijnemi Filiona, broni zaležności kodeksu B. od poprawki H-a. Argument poczerpnięty z Filiona słaby i obalony został przez A. Rahlfs (Alter und Heimat der Vaticanischen Bibelhandschrift w "Nachrichten der Gesell-schaft der Wissenschaften zu Göttin gen, Philologisch-historische Klas- as, apocrypha). Krytycy rozmaicie tłuse, 1884, str. 88) na podstawie chronologii, czemu znowu zaprzecza O. von Gebhardt (Theologische Literatur zeitung, 1889, 556), dowodząc, że kodeks B. jest późniejszy od r. 367. Jednem słowem o zależności kodeksu Watyk. B. o pracy H·a powiedzieć nic na pewno nie można. W każdym razie pewnem jest to, co Ceriani (De codice Marchaliano, Rzym, 1890) dowiódł, a mianowicie odpis uncyalny grecki Q., zachowany w Watykanie pod N. 2125 i zawierający księgi Proroków; jest przepisany w Egipcie i odtworzony z tekstu czej dzielą rodziny manuskryptów N. H.a. Fragmenty palimpsestowe Proro- T., i albo zupełnie zaprzeczają istnienia ków, wydane przez J. Cozza-Luzi (Sac. tekstu Lucianusa i H-a, jak J. Danko Bibl. vetustissima fragmenta, t. I, (De Sacra Scriptura, Wieden, 1867,

Rzym, 1867) i pochodzacy z Grotta-Ferrata, Γ, zawierają w sobie tekst H-o. To samo w C-a Synaickiego. (Ceriani, De codice Marchaliano, str, 51). W Note (czytanej w Instyt. lomb. 1886) wskazuje jako na najlepszego świadka tekstu Ha odpis kursywny Ferrariensis, 106 Holmes, z całą rodziną. Najwięcej zaś zbliżone są kursywne: 26, 196 i 306. Inne zaś odpisy: 33, 41, 42, 49, 68, 87, 90, 91, 118, 147, 228, 233, 238 sa to teksty, z których z całą ścisłościa nie można tego twierdzić. Obecny stan krytyki biblijnej nie może nam jeszcze dzisiaj wskazywać napewno cech charakterystycznych w poszczególnych wersyach, (L. Mechineau, La critique biblique au III-e siècle. Les recensions d'Origène, de Saint Lucien, d'Hésychius et nos textes grecs actuels w Etudes religieuses, marzec, 1892, str. 445—453).— II. Oczyszczenie tekstu N. T. O pracy te H-a dowiadujemy się od św. Hieronima, który w Epist. ad Damasum (t. XXIX, 527) mówi, jakiej sam metody używać będzie przy poprawianiu tekstu łacińskiego Ewangelii, zaznaczając, że zwraca się do źródeł oryginalnych, do starych manuskryptów greckich, lecz nie tych, które złośliwie przypisywane sa Lucynowi i Hezychiuszowi i zawiera ją błędne notatki: "quos a Luciano et Hesychio nuncupatos paucorum hominum assert perversa contentio." Wzmiankę o tekście H. spotykamy w dekrec e Gelazego papieża (Decret. de recipiend. et nonrecipiend. lib.): Ewangelie, które sfal-zował Hezychiusz, apokryfy (Ewangelia, quae falsavit Hesvchimaczą wyżej przytoczone wyjątki z Hieronima i Galazego. Według Hugʻa (Einleitung in die Schriften des N. T. 2 wyd. Stuttgart i Tubinga, 1821. t. I, str. 182-209), przedstawicielami tekstu H-a są manuskrypty BCL dla Ewangelii, ABC, 17, 46 dla Listów św. Pawła, ABC, 36, 40, 73, 105 dla Listów katolickich i Dziejów Apost., i AC, 12, 36, 38 dla Apokalipsy. Tego samego zdania jest Eichhorn (Einleitung in das N. T. Lipsk, 1827, t. I, str. 278). Inni zaś krytycy biblijni zupełnie inaduction à la critique textuelle N. T. partie théorique, Paryż, 1882-1883, str. 382—384), jeżeli i zgadza się na istnienie tekstu, to mówi, że nic nie wie o nim. Tak też Tischendorf w Gregory), *Prolegomena*, Lipsk, 1884, str. 193—194). Westcott i Hort, (*The Neu* Testament in the original Greck. introd. Cambridge i London, 1882, str. 182-183) twierdzą, że tekst H-a mógł wywrzeć bardzo mało wpływu. Jednak W. Bousset, (Textkritische Studien zum Neuen Testament, Lipsk. 1894, str. 74-110 w Texte und Untersuchungen u Gebhardt'a i Harrack'a, t. XI, 4-0) widzi tekst H-a dla Ewangelii co najmniej w grupie manuskryptów B. X. X. L. T i 33, które pochodzą z Egiptu i powinni być przedstawicielami recenzyi tego kraju. Tekst tych manuskryptów pokrewny jest z cytatami biblijnemi u Cyryla Aleks. i z wersya koptycką (t. II, 949). Glównym przedstawicielem dla Ewang, według św. Mat. manuskrypt uncyalny Z. i dla Ewang. wedlug sw. Łuk. H. Zasadniczą ich cechą jest prawie zawsze krót-kość. Stąd wniosek, że H. starał się skracać tekst, albo co najpewniej przekładal tekst najkrótszy. (Por. Vigouroux, Dict. de la Bible t. 3, 665; Kirchliches Handlexicon, Karl Hilgenreiner, t. 2, Hesychius).

X. H. P.

Hezychiusz 1) z Aleksandyi. słownikarz z końca 4-go wieku, prawdopodobnie poganin, około 380 opracował bardzo cenny słownik klasycznej greckiej literatury, który od 5-go wieku został wzbogacany glosami, poczerpniętemi alb z istniejących już biblijnych słowników, albo ze starych greckich badań biblijnych, i z wyjaśnień etymologicznych starych greckich egzegetów; do czego przyłączyło się wyjaśnienia słów

str. 106-107), albo jak Martin (Intro- | oddziela jako "Glossae sacrae Ernesti" (1785); U. Chevalier, Repertoire des sources historiques du moyen age: Bio — Bibliographie, Paryż, 12, 2139; Nouvelle biographie générale, publié par. F. Didot Frères, Paris, 1845-66), 24, 591-3. — 2) H. Asceta, święty, ur. w Andragenie, pomiędzy Amazyą i Ancyra, um. 800 r.; żył na górze Majo około Prussa w Bitynii (czciciel św. Andrzeja, apostoła) sławny cudami i mocą nad szatanami, i zwierzętami; obcował z aniołami. Święto jego 6 marca. Acta Sanctorum,, ed. Bollandus, Antwerpia. Bruksella, Paryż, I, 456. - 3) H. mnich, kaplan z Jerozolimy, † po 450 r. (Bailhé, Échos d'Orient, 1906, 219), uznany, przez Greków jako Świety. Autor wielu dziel, w tomie XClII Patrologii greckiej Migne'a zebrano to, co sie po nim zachowalo do naszych czasów. Jest tam wykład na Księgę Kapłańską, fragmenty wykładu Psalmow, Ezechiela, Daniela, Dziejów Apostolskich, listu św. Jakóba, 1 św. Piotra, listu św. Judy, Stikeron, albo skrót z 12 mniejszych proroków i Izajasza z poddziałem tekstu na rozdziały i nakoniec pt. "Synagóge aporión kaj epilúseon" zbiór rozmaitych trudności i rozwiązanie takowych, przy tłumaczeniu Ewangelii. (Por. Fabricius, Biblioth. graeca, wyd. Harles, t. IV, str. 882; t. VII, str. 419, 452, 548; Acta Sanctorum, martii, t. III, str. 713; Ceillier, Hist. des auteurs ecclesiastiques, 2 wyd. t XI, str. 654; O. Bardenhewer, Lés Fères de l'Eglise, t. I, tl. Fr. 1899, str. 254; Theophanes, Migne, 108, 227, 243.— 4) H. z Miletu, Illustris, z połowy szóstego wieku, bezwątpienia chrześcijanin, opracował znakomita historye świata aż do 518 r., i jako dodatek do historyi opis panowania Justyna I (518 do 527) i pierwsze lata Justyniana I (527-565) i nakoniec Onomatologos czyli zbiór bioznajdowane w pracach chrześcijańskich grafij wszystkich sławnych pisarzy grecbadaczy Pisma Św., takich np. jak kich. Z historyi jego posiadamy obe-Epifaniusz i inni. Pierwsze (dowolne, cnie tylko fragmenty; Onomatologo-powiększone i zmienione) wydanie dru- s'em jego posiłkowali się Suidas dla kiem tego dzieła dokonane przez Masu- swego "Lexiconu," oraz Focyusz dla rusa (1514); krytyczne, opatrzone ko- swej "Biblioteki." (Por. Krumbacher, mentarzami wydanie przez Alberta i Geschichte der Byzantinischen Lite-Ruhnkena (2, t. Leiden, 1746 (66); naj-ratur (München, 1890, 323-5; U. nowsze wydanie M. Schmitt (5 t. 1858 Chevalier, Répertoire des sources (68). Rzeczy tyczące Chrystyanizmu historiques du moyen age. BioBibliographie (Paryż, X. H. P. 2140).

Hezychiusz—imie wielu Świetych: 1) H. bp w Hiszpanii, wyswięcony przez apłów, którzy wysiali go wraz z wielu innymi bpami do Hiszpanii w celu opowiadania Ewangelii. Po nawróceniu wielkiej liczby niewiernych, H. † spokojnie w Gibraltarze, pod koniec I wieku. Swieto 15 maja. - 2) H. żoinierz i meczennik w Antyochii za prześladowania Dyoklecyana. Po ogłoszeniu edyktu cesarskiego, nakazującego złożenie oznak wojskowych tym z żolnierzy, którzyby wzbraniali się ofiarować bogom, H. oddał swą broń i natychmiast został uwięziony i następnie wrzucony do rzeki Oronte z wielkim kamieniem przywiązanym do szyi. Święto 18 listopada. -3) H. jeden z 40 męczenników w Sebaście w Armenii. (Ob. art. C andidus św. 3). — 4) H. wyznawca w Palestynie, uczeń św. Hilariona i towarzysz jego podróży. Gdy mistrz jego usunal sie na samotność do Sycylii, H. postanowił go odszukać; w tym celu odbył podróż na Wschód, przebiegł Grecye, wreszcie znalazł go w Sycylii. Po śmierci św. Hilarıona w r. 371, H. udał się na wyspę Cypr, tu zamieszkał w celce Hilariona i po dziesięciomiesięcznym pobycie, przeniósł potajemnie ciało Św. do Palestyny i pochował w sworm klasztorze pod Majume. Data śmierci H. niewiadoma. Pewną jest rzecza, że był prześladowany wraz ze swoim mistrzem za panowania Juljana Apostaty. Święto 3 października. (Por. Pétin, Dictionnaire hagiogr. Paris, 4-o, t. I, st. 1332 i nast.).

X. J. N

Hezytanci-tak nazywano w końcu V w. odłam zwolenników eutychianów acefalów, którzy wahali się przyjać lub też odrzucić dekrety soboru Chalcedońskiego; nie należeli oni ani do partyi Jana Antyocheńskiego zwolennika Nastoryusza, ani do św. Cyryla, który potepił herezyarche. Nazywali oni tych, którzy poddali się wyrokowi synodu Synodolinami. (Por. Guyot, Dictionnaire univers. des Héresies. 8-0, str. 179).

Hiacynt o. ob. Loyson o.

Hiacynta Marescotti św. panna, córka

1887 — 86, II, Marka Antoniego Marescotti, hr. z Vignanello, ur. w r. 1588. Pierwsze lata dziecinne spędziła w pobożności, lecz później zaczęła mieć upodobanie w strojach i lgnąć do świata. Oddana do klasztoru na wychowanie, nie zmieniła sposobu myślenia, i wróciwszy do domu stała sie bardzo przykrą dla otoczenia. Ojciec cheac pozbyć się jej z domu, zaproponował córce wstapienie do klasztoru, co acz niechętnie uczynila, wstępując do klasztoru św. Bernardyna w Viterbo, mającego regułę trzeciego zakonu św. Franciszka. Lecz i tu H. schlebiała swej próżności, żądzy wyróżnienia się, niechętnie spełniając obowiązki reguly. Mimo to miała H. szczególniejsze upodobanie do czystości, wielkie poszanowanie dla prawd wiary i uległość woli rodziców; to ostatnie jedynie trzymało ją w klasztorze. Ten rodzaj życia prowadziła przez lat dziewięć. Ciężka choroba powaliła H. na łoże boleści. Wezwany spowiednik, oburzony zbytkiem, jaki znalazi w celi H-y, nie chcial jej słuchać spowiedzi, i surowo zganił jej próżność, mówiąc; że niebo zamkniete jest dla próżnych i pysznych. Skruszona H. postanowiła nawrócić się do Boga i naprawić dawane towarzyszkom przez tak długi czas zgorszenie, co też, ku zbudowaniu zgromadzenia, publicznie uczyniła. Niestety, trzeba było drugiej niebezpiecznej choroby, aby posta-nowienia H-y były trwałemi. Tym razem z próżnej, światowej, stała się H. prawdziwą pokutnicą, która ostrością swego życia, przewyższyła najsurowszych pokutników. Wielka była miłość jej ku Bogu i bliźnim; podczas epidemii, trapiacej Viterbo zalożyła dwa stowarzyszenia, mające za cel przyniesienie ulgi cierpiacym i chorym. Członkowie tych dwóch zgromadzeń nazywali się Oblatami Maryi. W ostatnich latach życia H. została obdarzona od Boga niezwyklemi laskami i darem podnioslej modlitwy. W 55 r. życia, przyjąwszy Sakramenta śś. † w r. 1640. Beatyfikowana w r. 1726 przez Benedykta XIII, który pochodził z rodziny Marescottich. Pius VII kanonizował H. w r. 1807. Świeto 31 stycznia. (Por. Pétin, Diction. hagiogr. Paris 1850, 4-o, t. I, k. X. J. Ń. 1380-90).

Hicki Antoni (Hiquaeus), franciszka-

nin irlandzki, ur. w hrabstwie Clare, † w Rzymie w r. 1641, uczony teolog i filozof, biegly we wszystkich prawie galeziach wiedzy klnej. Nauczał teologii w Kolonii i Lowanium. został przełożonym konwentu św. Antoniego w tem ostatniem mieście. Pomagał O. Wading w pisaniu "Kronik zakonu franciszkań-skiego." Napisal: Nitela Franciscanae religionis et abstersto sordium, quibus eam conspurcare frustra tentavit Abrahamus Bzovius. Lugduni 1627, in 4-o; dzieło to wydał H. pod pseunimem Dormitius Thadaeus; In Quartum sententiarum juxta mentem Scoti. Lugduni 1639, 3 vol. in fol., i wiele innych dzieł, które dotąd pozostają w rekopisie. Spis ich wylicza Richard et Giraud w "Bibliothèque sacrée." (Por. Wading: Le P. Jean de S. Antoine, Bibl. univ. Franscis. t. 1, str. 108; Glaire, Dictionnaire univers des Sciences. 8-o, t. I, p. 1025).

X. J. N.

Hidalgo Dyonizy, bibliograf hiszpański † w r. 1866. Zebrał Diccionario de Bibliografia Espanola. Madrid 1862—73, 5 vol.

Hieber Gelazy, augustyanin, kaznodzieja, przez współczesnych Ciceronem zwany, ur. w polowie XVII w. w Dinkelsbühl. Każąc w Monachium, nawrócił wielu protestantów. Tutaj też † 12 lut. 1731 r. Cześć kazań sam przygotował do druku; wyszły one w trzech tomach w latach 1726, 1729 i 1733. Jako dodatek przyłączył katechizm w ka-zaniach Gepredigter Kathechismus, München 1732. Napisal też De cultu et veneratione ss. Eucharistiae. Aug. Vind. 1712. Nie dokończył dzieła Christus in veteri lege promissus et novo revelatus.

Hierakas, uczony egipcyanin, żył około polowy trzeciego wieku. Nauczał, że malżeństwo jest instytucya Starego Testamentu, że stan bezżenny, wstrzymywanie się od mięsa i wina stanowi nieodzowny warunek zbawienia. Ascetyzm H. był raczej gnostycki. Stronnicy H. przy pogardzie małżeństwa wiedli spólny, podejrzany z kobietami żywot. -Hierakas trzymal się allegorycznego tłu- ła tu metropolia klna. Na Sob. Nicejmaczenia P. św. i na tej podstawie od- skim był bp. z H-s, Philoxenus, na

że pojmować je należy duchowo, ciało bowiem podlega zagładzie.

Hierapolis (gr. oznacza "miasto święte") - nazwa 4 miast dawnych stolic bpich: 1 o, H - s w Arabii miasto, według Vailhé (Echos d'Orient, 1899, 3, p. 333...), to samo co Erra (gr. Erapolis-Hierapolis) w rzymskiej prowincyi Arabii. Bp tego miasta był sufraganem metropolity z Bosry i uczestni. czył na sob. Chalced. (451 r.); 2-o. H-s było też bostwo w prowincyi klnej Izauryi (Por. Le Quien, Oriens christianus, Paris, 1740, t. II, 1025); 3-o, H-s w prow. Phrygia Pacatiana (w Wielkiej Frygii) pomiędzy rzekami Lykus i Maeander. Miejscowość te w starożytności znano (Plin., Hist. nat., 2, 93; Strabo 13, 4, 14 p. 630...) jako poświęconą Cybeli; w okolicy źródło z wodą gorącą i wyziewami trującymi zw. plutonium, miejsce wróżb kaplanów Cybeli. Sw. Epafras zalożył tu i w poblizkiej Kolosie gminę chrześcijańską (Coloss. IV, 13), ta szybko zakwitla, iż H-s stało się metropolią w Frygii. W H-s urodził się filozof Epiktet i tu najpewniej poznał zasady religii chrześcijańskiej. Słynny Papias, uczeń św. Jana Ewangielisty, był bpem H-s. (Hier., De vir. ill., 18; Euseb., H. E. i in.), Bp. H-s sw. Apollinaris odbył w H-s synod przeciwko Montanistom (Por. Hefele, Conciliengesch., I, 2 wyd., 83...). Od czasów najazdu Mahometan, H-s pozostało arcybpstwem tytularnem. Obecnie na miejscu H-s pokazują ruiny w Pambuk Kalessi. Le Quien (dz. cyt. t. I, 831) mylnie sądzi, iż Abercyusz, którego słynny nagrobek badają uczeni, był bpem w H-s w Phrygia Pacatiana, albowiem badania wykazały, iż jego stolica bpia tej też nazwy leżała w Phrygia Salutaris (ob. art. Abercvusz. Por. też Ramsay art. w Bulletin de corresp. hellen., V, 506...: Humann, Altertümer von H-s, 1898 mit Abbild. und Inschriften; Vigouroux, Diction. de la Bible, t. III, k. 702). — 4 o, H-s w Syryi, zw. gr. Βαμβύκη Mabbug, obecnie Membidż, było miastem w prowincyi Cyrrhestia, albo Syria Euphratensis; od r. 325 byrzucał zmartwychwstanie ciał, dowodząc, sob. Efeskim (431 r.) nestoryania Ale-

ksander. Miasto upadło pod koniec VI. w (Por. Hefele, Conciliengesch., 2 wyd., t. II, k. 305.... W. W. t. V, k. 2006, 2007; Buchberger, Kirchliches Handlexikon, München, 1907, t. I. k. 1959). X C. S.

Hierarchia — ή τῶν ἱερῶν ἄρχὴ — dosłownie: rządy świętych, święta władzaoznacza: 1) Powszechny Kościół Chrystusowy, zgromadzenie wszystkich wiernych, nie wyłaczając laików. Wszyscy bowiem chrześcijanie przez Chrzest św. powołani są do panowania z Chrystu-sem w niebie. (I Petr. 2, 9). (Por. Billot, De Ecclesiae Sacramentis, v. I p. 133; t. II, p. 243; 2) Stopmowa ny porzadek władzy kościelnej w Królestwie Chrystusowem na ziemi, stanowiący razem jedną całosć, Kościół rzadząco-nauczający; 3) Szereg osób powo łanych do kierowania Kościołem Chry stusowym na ziemi. Ponieważ zaś w Kościele wojującym laicy "rzadów świętych" nie sprawuja, przeto do H. ko ścielnej w tem ściślejszem znaczeniu po-

jetej nie należa.

Podwalina każdego zorganizowanego zbiorowiska ludzkiego jest władza społeczna, nadająca mu kierunek i prowadzaca go do zamierzonego celu. Podobnie rzecz się ma z Kościolem, który bedąc założonym dla ludzi i składając się z ludzi, posiada organizacyę, przystosowaną do natury i potrzeb środowiska wśród którego powstał i w którem przeznaczono mu rozwijać swą działalność. (Encyklika Leona XIII: Immortale Dei, 1 Nov. 1885; Passaglia, De Ecclesia Christi; Mazella, De religione et Ecclesia) Potrzeba zatem władzy w Kościele jest naturalną konsekwencya jego egzystencyi i da się uzasadnić a priori. Inaczej jednak ma się rzecz, gdy z kolei zechcemy zastanowić się nad tem, jaką mianowicie formę rządu posiada Kościół. Tutaj już nie możemy posługiwać się kryteryami czysto rozumowanemi, lecz należy zwrócić się do dziedziny faktów. Jakkolwiek bowiem Chrystus niewatpliwie nadał Kościołowi organizacyę jaknajdoskonalej przystosowana do potrzeb i celów, które mu zakreślił, to jednakże wybór tej lub innej formy rzadu zależał najzupełniej od woli Boskiego Zbawiciela i Prawodawcy Ko-qu. I cap. 7; dist. LXI, c. l. ss.; Trid., ścioła.

Trojaką odróżniamy formę rządu: monarchiezną, arystokratyczna (oligarchiczna) i demokratyczna, zależnie od tego, czy zwierzchniczą władzę w społeczeństwie sprawuje jednostka, czy pewna ilość osób, czy wreszcie ogół ludu. Ponadto trzy te zasadnicze typy rządu mogą ulegać mniej lub więcej istotnym

modyfikacyom.

Nauka katolicka ((*Unam Sanctam*, Bonif. VIII, lib. I lit. VIII cap. 1. Extravag. Com.), ujętą ostatecznie przez Sobor Wat. w forme dogmatu (Vatic., ses. IV cap. 1-4. (Por. Denzinger n. 1675, 1676, 1677, 1682) było zawsze, że Chrystus zwierzchniczą władze w Kościele powierzył Św. Piotrowi i jego pracowitym następcom, którymi sa pa-pieże rzymscy (Matt. XVI, 18 sq.; Joan. XXI, 15, 55.; Luc. XXII, 31, 55).

Kościół więc z ustanowienia Bożego jest monarchia, reprezentowaną w osobie papieża. Stąd wynika, że nie może być równocześnie dwóch lub wiecej prawowitych papieży, jak również, że papież nie może pełni swej władzy przelać na kogo innego; w ten bowiem sposób zasadniczy ustrój Kościoła uległ by przekształceniu. Równocześnie jednak Apostołowie, żyjący w biskupach, swych prawowitych następcach, otrzymali od Chrystusa pelnomocnictwo do współudziału w zarządzie Kościołem (Matt. XVIII, 18; XXVIII, 18-20; Act. Ap. XXVIII, 28: Tried. ses. XXIII, Vera et cath. doctr., cap. I.; can. 6 ss. por. art. Biskup). Stanowią oni zatem pierwiastek arystokratyczny w organizacyi kościelnej, który wszelako nie narusza zasadniczej, monarchicznej formy jej ustroju, ponieważ biskupi, czy to na Soborach, czy poza nimi władzę swą sprawują w posłuszeństwie i zależności od Piotrowego Następcy (Vatic., ses. IV. cap. 3).

To samo a priori odnosi się do niższych stopni hierarchicznych, czy to pochodzacych z ustanowienia Bożego (Trid. l. c. can. 6, 7; cap. 4), czy to powsta-lych później w miarę rozwoju i potrzeb życia kościelnego (Trid. l. cap. 2).

Element wreszcie demokratyczny najzupełniej usuniety jest od współudzialu w rządzie Kościoła (Joan XX, 21; Matt. ses. VII De Sacram. in gen., can. 10

ses. XXIII, l. c. cap. 4 can. 1 ss.; Decr. Greg. IX, lib. I, tit. XXXVI, cap. 6; lib. 11I, tit. 7, cap. 2).

Ta okoliczność, na którą po vołuje się Bellarmin (De Rom. Pontifice, lib. III, cap. 3), że każdy wierny może być wyniesiony do najwyższej w Kościele godności, nie może być uważaną za udział ludu w rządach. To samo bowiem dzieje się we wszystkich monarchiach elekcyjnych. Przy tem elekt rozpoczyna wykonywać władzę dopiero z chwila dokonanego wyboru, a wtedy już nie należy do ludu wiernych, lecz staie się członkiem H. kościelnej. Tak wiec H. kościelna ściśle oddzieloną jest od ludu wiernego. O tym hierarchicznym porządku Kościoła w pierwszych już chwilach jego istnienia świadczą Dzieje i Listy Apost. (Act. XIII, 2, 35; XX. 28; I Tim. 1, 3; Tit. I, 6 sq; II, 15; Hebr. XIII, 17) tudzież pisarze Apost.: Hermas (Pastor I, 3 n. 5), św. Ignacy (Epis. ad Ephes. IV), Papias, Polikarp i wszyscy następni Ojcowie Kościola i pisarze (ob. Petavii, De ecclesiastica hierarchia), występujący w obronie H-ii przeciwko blędom sek-ciarzy. Blędy te przybrały dwa kiejedne, demokratyczne, dażą do rozszerzenia praw ludu, przypisując mu w rzadzie Kościola udział mniej wiecej wybitny; drugie w organizacyi kościelnej wysuwają na pierwszy plan pierwiastek arystokratyczny, ograniczając władzę papieża na korzyść biskupów. (Cavagnis, Institutiones iuris publici eccles., vol. 2 pag. 25 sq). Najwybi-tniejszym przedstawicielem pierwszych jest Marsiliusz Menandrinus z Padwy, który w swem dziele "Defensorium pacis" utrzymuje, że z prawa naturalnego najwyższa władza w każdym zbiorowym organizmie ludzkiem, a więc i w Kościele, należy do ogółu członków. Tę władzę lud przekazuje panującemu, który z kolei przelewa ją na papieża i bi-skupów. Tym sposobem papież i biskupi otrzymują władzę nie od Boga, jak naucza Kościół (Matt. XXTIII, 18, 19; Joan. XX, 21), lecz od ludu za pośrednictwem władców świeckich. Błąd, po-tępiony przez Jana XXII w konst. Licet, 23 paźdz. 1327. Śladem Marsyliusza poszli protestanci, którzy, głoszac zasadę zupelnej równości wiernych i za-

albo wcale nie uznają H., albo też, jak w Anglii, zatrzymują tylko zewnętrzne jej formy. (Ob. Schenkl. Institutiones iuris eccl., Prolegom. § 46 in nota gdzie wylicza przeszło 30 blędnych systematów protestanckich odnośnie do ustroju Kościola). Demokratyczne bledy szerzyli również: Richeriusz (potępiony w breve Innocen. XI r. 1681), Febroniusz (potęp. przez Klem. XIII w breve z 14 marca 1764), Gallikanie (potep. przez Piusa VI w konst. Auctorem fidei, 28 sierp. 1794) i Janseniści (potęp. w breve Piusa VI Super Soliditate), jakkolwiek ich pisma nie sa też wolne i od pogladów arystokratycznych. Chociaż bowiem uznają w zasadzie Boski początek Prymatu papieskiego, jednakże wynosza biskupów do czynnika równorzednego ze Stolica Apost., glosząc zasade konieczności ich zgody dla ważności orzeczeń dogmatycznych i praw dyscyplinarnych. Według tej zatem zasady najwyższa władza w Kościele przedstawia sie jako organ zbiorowy, złożony z elementu mo-narchicznego (Papieża) i arystokratycznego (Biskupów).

Jeszcze dalej w tym kierunku posuneli się Schyzmatycy wschodni, którzy instytucyi Prymatu odmawiaja Boskiego początku, uważając ją za wytwór prawa kanonicznego, a Kościół — za oligarchie, rządzoną przez różnych, wobec prawa

Bożego, biskupów.

H. kościelna dzieli się: I) Na H. kaplaństwa (H. ordinis) i H. jurysdykcyi (H. iurisdictionis). Pierwsza składa się z szeregu osób, należacych do stanu kaplańskiego, obdarzonych władzą sprawowania publicznego kultu Bożego, Sakramentów, zwłaszcza Eucharystyi i Sakramentaliów. Udziela się zaś ta władza na mocy święcenia i to w ten sposób, że ważnie zawsze i wszędzie, nawet bez missyi kanonicznej wykonywaną być może. Do kaplaństwa należą z prawa Bożego: biskupi, kaplani i dyakoni (Trid. ses. XXIII can. 6); z prawa zaś kanonicznego w Kościele zachodnim: sub-dyakoni, akolici, egzorcyści, lektorzy i ostyaryusze. Natomiast w Kościele wschodnim wielka panuje rozmaitość względem ilości święceń mniejszych. większej części formalnie odróżniają tam tylko dwa święcenia: lektorat i subdyakonat (na Wschodzie zaliczany do leżności Kościoła od władzy świeckiej, święceń mniejszych), w którym zawiera

albo wcale niema, albo też, o ile jest, jak druga ma na celu dobro dusz i łączy się z innem święceniem nprz. u troskę o ich zbawienie; 2) władza ka-Maronitow z kantoratem, (Goar, Rituale Graecor., p. 233, sq; Papp-Sziláyi, Enchiridion, P. II, § 83; Gasparri, De Sacra Ordinatione, n. 16 sq; B. ned. XIV, Const. Etsi pastoralis, 26 mai, 1742 § 7 n. b. 8, Collect. Lac. col. 514; Synod. provin. Ruthenorum

1720 l. c. col. 255, 256, 447). H. jurysdykcyi tworzą osoby, obdarzone w różnym stopniu publiczna wladza kierowania ludem wiernych. Kierownictwo to o ile polega na podawaniu regul postepowania (praecepta circa agenda) nazywa sie władzą rzadzenia (potestas regiminis), o ile zaś zasadza się na wyjaśnianiu prawd wiary (praecepta circredenda) — władza nauczycielstwa Jurysdykcya o-(potestas magisterii). trzymuje się przez udzielanie missyi kanonicznej, bez której ważnie wykonywaną być nie może.

Do H. jurysdykcyi z prawa Bożego należą tylko: Papież i biskupi. Kapłani z prawa Bożego, t. j. na mocy święcenia stają się jedynie uzdolnieni do otrzymania jurysdykcyi pro foro interno (Ojetti, Synopsis rerum moralium et iuris Pontificii vol. II, Hierarchia). Prawo jednak kościelne utworzyło liczne stopnie H. jurysdykcyi, jako to: legatow apost., patryarchów, prymasów, arcybiskupów, opatów t. z. "nullius," przełożonych zakonnych, wikaryuszów gene-

ralnych etc. Między władzą kaplaństwa, a władzą jurysdykcyi zachodzi istotna różnica (Petavinus, De ecclesiast. hierarchia, I. III cap. 9 n. 10 ss; l. IV, cap. 2, n. 2): 1) źródłem pierwszej władzy jest święcenie, drugiej — misya kanoniczna; 2) pierwsza raz nabyta nie podlega ograniczeniom, ani uzupełnieniom, druga wykonywa się ważnie jedynie w granicach pełnomocnictwa, które może być bardziej lub mniej obzerne, a nawet cofniete w całości. Stad pochodzi, że ta sama osoba może zajmować wysokie nawet stanowisko w H. kaplaństwa, a nie posiadać żadnej zgoła jurysdykcyi, jak nprz. biskup tytularny, lub odwrotnie jak nprz. wikaryusz generalny w stopniu tonsurzysty.

Z drugiej strony jednak między władzą kaplaństwa i władzą jurysdykcyi

się ostyaryat i akolitat, egzorcystatu zas istnieje ścisły związek: 1) zarówno jedna plańska bez grzechu (licite) wtedy tylko może być wykonywana, gdy łączy się z missya kanoniczna. – To też zazwyczaj obiedwie te władze łącza sie w jednej osobie i prawo kanoniczne zabra-nia udzielania jurysdykcyi tym, którzy nie otrzymali przynajmniej pierwszej tonsury, bedącej przygotowaniem do świeceń - (Schmalzgrueber, Jus eccles. univ., lib. I, tit. XIV n. 13, 19). II) Na H. prawa boskiego (H. iuris divini) i H. prawa kościelnego (H. iuris ecclesiast.). Podział ten o ile dotyczy H. jurysdykcyi opiera się na zupelnie pewnych danych; pewna jest bowiem rzeczą, że tylko Prymat papieski (Con. Vat., ses. IV, 1, 2, 3) i urząd biskupów, którzy są spadkobiercami apostolów (Con. Trid., ses. XXIII Vera et cathol. doctr. cap. 4) opiera się na prawie boskiem, inne zaś stopnie H. jurysdykcyi są ustanowienia kościelnego (Thomassinus, Summa theol., II-a II-ae P. l. I). Jednakowoż i odnosnie do H. kaplaństwa nie jest on pozbawiony gruntownej podstawy. Biskup-two boviem, presbyterat i dyakonat niewatpliwie są Sakramentami (Con. Trid., ses. XXIII, can. 6), zatem z Boskiego ustanowienia powstały. Niższe zaś stopnie hierarchiczne, według zdania, majacego za sobą dużo więcej prawdopodobieństwa (saltem multo probabilius), przez Kościół, a nie przez Chrystusa, zostały utworzone, a więc Sakramentami nie sa (Benedictus XIV, De Synodo dioeces., 1. VIII cap. 9, 19; Franzelin, De div. trad. et script., p. 179).

Literatura (prócz dziel cytow. w w tekscie): Pesch, Institutiones propaed, ad S. theol.; Wilmers, De Christi Ecclesia; Palmieri, De Rom. Pontif.; Daude, Maiestas hierarchica Ecclesiae; Hallier, De hierarchia eccl.; Wernz, Jus constitutionis Eccles. cathol.; Bouix, De principiis iuris can.; Phillips Kircher. X. J. G.

Hierarchia protestancka. Jakkolwiek pierwotnie protestanci ogólne cechy Koscioła przejęli od katolików, jednakże z biegiem czasu i w miarę toczących się walk i sporów, pojęcia pierwotne w tym

poznawalny przez prawdziwą naukę i prawdziwe Sakramenta, że zwłaszcza co do nauki o sakramentach ma być jednolity, a wreszcie, że do zbawienia jest niezbędny. Tak opiewały księgi symboliczne. Wkrótce jednak zaczęto wy suwać coraz więcej na pierwszy plan Kl. niewidzialny, przez który rozumiano wszystkich wiernych w Chrystusie, choćby sie w nauce najbardziej rozchodzili. O zbawieniu człowieka miała przedewszystkiem roztrzygać wiara. Nauka prawdziwa, oparta na ewangelii, włożona została w dusze każdego poszczególnego człowieka. Co jednak protestanci od pierwszej chwili odrzucali, to wszelka hierarchię, a więc biskupstwo i kapłaństwo. Chrystus wszelką władzę w Kle złożył na gminę. Nie każdy jednak członek gminy może wypełniać władze, lecz powołany do tego przez wybór gminy, lub nominacyą zwierzchności. uczył Luter (Zimmermana Ausgabe d. reform. Schriften Luthers; II. D. Babilion. Gefangenschaft str. 149), a także księgi symboliczne (Augs. Confess. art. S. J. Kr.). Nie uznawali wiec luteranie właściwej ordynacui a rozumieli przez nią tylko świadectwo zewnętrzne, że ktoś posiada kwalifikacye do nauczania w kle i administrowawania sakramentów. Zarząd klem zarówno wyznanie augsburskie (tit. VII "De potestate Ecclesiae"), jak i ksiegi symboliczne reformowanych (Helv. con fess. II. Art. 16, 19: Ibid. I, cap. 18) powierzały samemu Kłowi, lecz ponie waż książęta i panujący decydowali o wyznaniowym charakterze swoich poddanych, więc powoli władza Kła przeszła na nich, resp. na polityczne, miejskie i krajowe władze świeckie. (Döll nger, Kirche u. Kirchen, Papsthum u. Kirchenstaat, München 1861, str. 52 i nst.; Stätin, D. landesherrliche Kirchenregiment, Leipzig, 1871; Friedberg, D geltende Versassungsrecht d. evang. Kirche, Leipzig 1888). Tylko u reformowanych w Szwajcarvi j Szkocyi rozwinęła się niezależnie samodzielna konstytucya synodalna i prowincyonalna. To samo stało się powoli we Francyi i na Węgrzech. (Richter, Gesch. d. evang. Kirchenverfassung,

względzie albo zupełnie zatarli, albo München 1854). Prawo zarządzania wykoszlawili. Uczyli tedy, że Kł. winien być widzialny t. j. zewnętrznie nujących, nawet w razach, gdy nim był poznawalny przez prawdziwą naukę i książe innego wyznania. Dzierżył ou prawdziwe Sakramenta, że zwłaszcza co władzę najwyższego biskupa (Summus do nauki o sakramentach ma być jednolity, a wreszcie, że do zbawienia jest ben d. deutsch. evang. Landeskirniezbedny. Tak opiewały ksiegi sym-chen). (Ch.).

Hieratyci byli to heretycy w III w. Głową ich był Hierax albo Hieracas, lekarz z Leoncyum w Egipcie. Sw. Epifanjusz powiada, że był to sekciarz biegły w naukach greckich i egipskich, surowych obyczajów, znający Pismo św., przytem porywającej i słodkiej wymowy. Nic dziwnego, że w ciągu 90 lat swego życia pociągnął mnóstwo za soba, zwłaszcza mnichów egipskich. Sw. Epifaniusz (Haeres. 67) świadcz, że H-i nauczali błędnie o pochodzeniu Syna Bożego; mówili, że Duch św. wcielił się w osobie Melchizedecha; zaprzeczali zmartwychwstania ciał, ograniczając je tylko do dusz; dzieci zmarłe przed dojściem do używania rozumu wykluczali od królestwa niebieskiego. Co do zasad moralnych, wymagali surowej powściągliwości; przyjmowali do swego grona tylko bezżennych i zakonników, panny i wdowy; powstrzymywali się od picia wina i niektórych pokarmów, nie w du-chu umartwienia, lecz z uporem zabobonnym. Za księge swoją uważali apokryficzny utwór "Ascensio Isaiae," sens Ksiąg Świętych przekręcali i nadawali mu znaczenie alegoryczne. Z relacyj Epifanjusza widoczną jest rzeczą, że Hierax był naśladowcą Manesa, (Por. Pluquet, Dictionnaire des Hérésies. 4-0, t. I, k. 777; Guyot, Diction. univers. des Hérésies. 8-0, str. 180; Zi-telli, Enchiridion. Romae 1880, 8-0, str. 162).

Hieratyczne pismo ob. Alfabet, Pismo.

Hieroglify ob. Alfabet, Pismo.

Hierokies żył przy końcu III i na początku IV w. był rządcą Bitynii i prefektem Aleksandryi. Wróg i nieprzyjaciel chrzescjan. H. walczył przeciwko nim nietylko orężem (Laktancjusz, Epifaniusz), lecz i piórem. Napisał dwie ksiegi: lôgoi filaleteis prostous Christiánous — Mowy prawdolubne do chrześcijan; w dziele tym wykazał

taką znajomość P. św., że Laktanejusz w obronie wiary pko wykrętom heretyposądza go, że był chrześcijaninem i ków. W r. 1646 miał w Toruniu puwyparł sie wiary. Napisał też wiele sprzeczności i kłamstw; np. opowiada, że Chrystus wypędzony przez Żydów stanal na czele 900 rozbójników. Polyte-12m H. jest złagodzony wpływem Chrystyanizmu — wszystkich bogów swoich poddaje w zależność od jednego Boga Najwyższego. Wykazuje rzekome sprze-czności P. św., nienawidzi Apostolów. Euzebjusz twierdzi, że H. nie pisał nic nowego, a zarzuty stawiane przez H. odparl Orygenes w dziele Contra Celsum. X. B. S.

Hierologia, wyraz z greckiego wziety, oznacza "rozprawe o rzeczach świetych," w ściślejszem znaczeniu nazwa ta mianuja błogosławieństwo ślubne u Greków.

Hieromax albo Jarmuk, doplyw Jordanu, źródło posiada w Hauranie.

Hleromnemon, wyraz grecki, znaczy to samo co "święty ostrzegacz;" tak nazywano w Kle greckim jednego z ministrów, zwykle dyakona, którego główną czynnością było stać przy boku patryarchy, podczas ceremonij klnych i wskazywać mu modlitwy do odmawiania oraz ubierać go w szaty potyfikalne. Gdy H. byl kaplanem, ubieranie patryarchy nie było jego obowiązkiem. (Por. Macri, Hierolexicon; Codin, De officiis. c. 1; Glaire, Dictionnaire. 8-o, 1. I).

Hieronim bp. wrocławski (1052-62) wspomniany u Stenzel'a, "Script. Rer. Siles." (I, str. 158) jako pierwszy z bpów. Był następcą Jana z r. 999, po którego śmierci dyecezya wakowała, następnie została przeniesiona do Smogorzewa, a następnie do Ryczyna. W ogóle zachodzi watpliwość czy istniała już wtedy dyecezya wrocławska. (Por. S. Orgelbranda, Encykl. powsz. 1900, 4-o, t. VII, str. 49).

Hieronim Aemiliani ob. Somaski.

Hioronim od św. Jacka, karmelita bosy, nazywany na świecie Andrzejem Cyrusem, ur. w r. 1603 w Krakowie: karmelita został w r. 1619. Był profesorem teologii, definitorem prowincyi polskiej, sławnym kaznodzieją katedry krakowskiej, dzielnym szermierzem które po powrocie do ojczyzny (1401)

bliczną dysputę z dyssydentami w dniu 3 października, których zwycięsko pokonal, z wielką radością katolików. 👉 w Krakowie w r. 1647 w opinii światobliwości, w roku 44 życia, opłakiwany przez cały Kraków. W r. 1641 był pierwszym przeorem konwentu warszawskiego, następnie w Krakowie i w innych klasztorach Karmelu polskiego. Napisal: Idea Colloquii Charitativi cum Dissidentibus etc. Cracoviae 1646, in 4-0; Kazania na pogrzebie Martiany Danilowiczowey Koniecpolskieu w kosciele Przecławskim. Kraków 1646, in 4-o; Animadversiones in Joannem Holsemanum Ministrum Wittebergensem etc.; wiele dziel ascetyczno-mistycznych przełożył na język polski. Pozostawił też dużo dziel w rękopisach przygotowanych do druku, mających zamknąć się w 4 ch tomach; tytuły tych dzieł wylicza "Bibliotheca carmelitana notis Criticis et dissertationibus illustrata, cura et labore unius e Carmelitis Provinciae Turoniae Collecta" (autor Fr. Cosmas de Villiers a S. Stephano). Aurelianis 1752, 2 vol. in fol. w tomie II, str. 650. O o. Hieronimie wspominają pochlebnie najznakomitsi karmelici współcześni. (Por. Jocher, Obraz bibl.-hist. t. II, str. 72; Wiszniewski, Histor. liter. pols. Kraków 1851, 8-a, t. VIII, str. 204; t. IX, str. 273). X. J. N.

Hieronim a Jesu Maria, karmelita bosy, definitor prowincyi polskiej, żył w drugiej połowie XVII w., napisał: Ży-wot i śmierć Wielebney Matki Teressy od Ducha S. Karmelitanki Bosey na swiecie Xiężney Moltaktańskiey. 1668; nadto przełożył z jezyka hiszp. na polski dzieło: Relacye żywota i śmierci Matki Teresy od Ducha S. i t. d. Kraków 1691, 4-a. (Por. Jocher, Obraz bibl.-hist. liter. Wilno, 1857. 8-a, t. III, str. 457; Bibl. Karm. Bos. Wilensk.).

Hieronim z Pragi, słynny agitator i apostoł wiklefityzmu, (Ur. z rodziny szlacheckiej w Pradze około 1363 r. † w Konstancyi 30 maja 1416 r.). Studya odbywał w Paryżu i Oxfordzie. W Anglii przejął się zasadami Wiklefa,

cznych nowych podróży po Niemczech, Austryi, Wegrzech, Polsce a nawet i Wschodzie (1403 odbył podróż do Palestyny) głosił wszędzie propagowany przez Husa, wiklefityzm. Z powodu głoszonych błędów, nieraz narażał się na różne z władzami kościelnemi zatargi. Arcybp. ostrzychomski (Granu) skazał go np. na 16-dniowe wiezienie; toż samo spotkało go na żądanie uni-wersytetu w Wiedniu. Uszedłszy z Wiednia powrócił do Pragi, gdzie razem z szcza, gdy ten 16 lipca 1410 kazał spalić 100 książek tchnących wiklefityz-1412), wzywającym do podniesienia wyprawy przeciwko Władysławowi, królowi neapolitańskiemu. Po wypędzeniu Husa z Pragi, H. wyruszył do Polski i Litwy (1413), gdzie zwłaszcza na Litwie, wzniecał rozterki religijne i podbudzał przeciwko łacinnikom (świadectwo Albrechta, bpa krakow-kiego). Odjeżdżającemu do Konstancyi Husowi przyrzekł najwierniejszą przyjaźń i obronę, ale gdy jego sprawa niepomyślny wzięła obrót, nie spieszył się z przyrzeczenia wywiąnicy podsądnego. Dotkniety tem, wyjechał do Konstancyi i, mimo przestróg niektórych panów czeskich, przybił na drzwiach ratusza i kościoła obwieszczenie, w którem oświadczał, że aby zapewniono mu bezpieczeństwo, gotów jest odpowiadać na wszelkie "napaści przeciwko jego osobie i sławnemu królestwu czeskiemu." Nie czekając jednak odpowiedzi, potajemnie powrócił do Czech; gdzie schwytany (przez Jana Sulzbacha) w Hirschau, na żądanie soboru w kajdanach, został odeslany do Konstancyi. Stawiony przod soborem, 19 lipca 1415 podpisał formułę wiary i potępił błędy Wiklefa i Husa. Kiedy zaś zaprzysiężona formula wydala się niektórym ojcom soboru niejasną, H. 23 wrześ, t. r. dopełnił ją. Zdawało się, że burza została zaże-

szerzył gorliwie. Zaliczony do grona wych skarg przeciwko H. Powtórnie profesorów uniwersytetu praskiego, wszedł stawiony przed soborem i, widocznie w przyjazne stosunki z Husem, którego rozdrażniony nowemi śledztwami i badazarówno w walce z żywiołem niemiec- niami, cofnął poprzednie potępienie błę-kim, jak i w szerzeniu błędów Wiklefa dow Wiklefa i Husa, owszem, wobec so-stale odtąd popierat. W czasie ustawi- boru zaczął nawet je bronić. Wobec tego dwukrotnie badany, mimo zabiegów kardynała Zabarella, aby go przywieść do upamiętania, trwał w uporze; skutkiem czego 30 maja 1416 zostal jako heretyk potępiony i wydany wladzom świeckim. Tegoż samego dnia, stosownie do 351 art. kodeksu szwabskiego (zatwierdzonego jeszcze przez cesarza Fryderyka II) został spalony w Konstancyi. (Por. J. D. Mansi, Sacrorum Conciliorum nova et amplissima collectio. Florencya i Wenecya 1759, Husem zaczął szkalować arcybpa, zwła- tomy 27 i 28: J. Helfert, Hus und Husiten, 1853; E. Becker, Hus und Husiten, 1858; Böhringer, Vorreformatoren des XIV und XV Jahrhund. mem. Brał również gorliwy udział w toren des XIV und XV Jahrhund. walce przeciwko bullom Jana XXIII (w 1879; Hefele, Conciliengeschichte. Freiburg im Br. 1855—74).

Hieronim Sofroniusz Euzebiusz, Doktór Koscioła św., ur. się w Strydonie, malem greckiem miasteczku w Dalmacyi, (dzisiejsze Grahovo Polje?), Słowianip, z rodzieów katolików, ludzi zamożnych, około 346 r. (Rok urodzenia niepewny. Najbardziaj odpowiada 346 temu, co H. sam o sobie mówi w listach swoich [ob. Tillemont, Dupin]. Baro-niusz a za nim inni są zdania, że data zać, co oczywiście wyrzucali mu zwolen- ta przypada na 342. Są i tacy, którzy twierdza, że H. ur. sie w 325, opierając się na Prosperze Akwil., który utrzymuje, że H. żyl 91 lat). Um. 30 września 420 r. Początkowe nauki pobierał w rodzinnem mieście. W 20 roku życia udaje się na studya do Rzymu, gdzie slucha wykładów gramatyka łacińskiego Aeliusa Donatusa i pod kierunkiem tego mistrza zdobywa wielka znajomość klasyków, a szczególniej Wirgiliusza. W czasie studyów rzymskich zostaje ochrzczony przez Liberyusza papieża. Wolne od pracy naukowej godziny spędza w katakumbach, rozpamiętywając heroizm chrześcijan pierwszych wieków. Nie uchronił się H. w Rzymie od złych wpływów wielkiego miasta. Zadny wiedzy udaje się do kwitnącej podówczas szkoły w Trewirze, a stamtad do Akwignana, niestety w tym samym czasie lei. Tutaj dostaje się w środowisko ta-franciszkanie Prascy wysłali szereg no- kich mężów jak Rufin, Chromantius.

Wraca do Rzymu. Zbiera zasobną bi- sią rewizyą tekstu Pisma Św. zwanego bliotekę i postanawia poświecić się pra-tradiczy literackiej. Ponieważ przekonał się, że ani w Rzymie, ani w mieście rodzin-że ani w Rzymie, ani w mieście rodzinnem nie bedzie mógł zamiaru swego do skutku doprowadzić, uważa, że gdzieś daleko powinien udać się, aby mógł spokojnie pracować. Dlatego też około r. 373 z kilkoma towarzyszami udaje sie na Wschód (przez Tracyę, Pontus, Bi-tynię, Kappadocyę, Galacyę, Cylicyę) do Jerozolimy. Choroba jednak zatrzymuje go w Antyochii. Po wyzdrowieniu schronił się na pystynie Chalcis, leżaca ku wschodowi od stolicy Syryi i prze-bywał tu lat pięć, jako pustelnik, zaj-mując się ręczną pracą, oddany najsurowszej pokucie i studyom naukowym. Pracuje nad zdobyciem znajomości jezyka hebrajskiego, co kosztowało go wiele trudu, pisze kilka dzielek treści ascetycznej i zaczyna komentować Pismo Sw. Zapada jednak na zdrowiu, szkodzi mu surowość życia na pustyni i wraca do Antyochii. Trafia tutaj na niesnaski i rozruchy z racyi sporu o stolice biskupią pomiędzy Meletiusem, Paulinem i Witalisem. Każdy z nich stara się na swą stronę przeciągnąć H-a. Ten zaś nie chce sam rostrzygać sprawy i zwraca się listownie o radę do Damazego pża. Odpowiedź wypada przychylnie dla Paulina, z rak którego H. decyduje przyjąc święcenia kapłańskie, z tym jednak warunkiem, że nie będzie obowią-zany zajmować się duszpasterstwem, a to w tym celu, by mógł spokojnie pracować piórem. Miał wtedy H. 35 lat. Nie długo zachorował potem w Antyochii i udaje się do Konstantynopola, aby korzystać z nauk Grzegorza Teologa i Grzegorza Nazyanzeńskiego (r. 379) Tutaj wydoskonalasiępod kierunkiem takich mistrzów na wykładzie Pisma Sw. i zapala sie uwielbieniem dla Orygenesa, którego nawet kilka pism wtenczas właśnie na łacine przełożył. Stąd w towarzystwie Paulina, bpa antyoch., i Epifaniusza udaje się na synod do Rzymu (382). Pż. Damazy poznawszy się bliżej z H-em, zatrzymuje go przy sobie i H. zostaje sekretarzem Damazego († 384) i odpowiada w imieniu jego na zapytania wschodnich i zachodnich synodów. H. staje się prawą reką pża i jak dami klasyków pogańskich w założonej się sam wyraża: Damazy "mówi jego przez siebie szkole. (H. w klasykach słowami." Z polecenia pża H. zajmuje był rozmiłowany i robił sobie wyrzuty,

goletnich studyów biblijnych, których owocem jest między innemi dzisiejsza Wulgata. W Rzymie H. prowadził życie ascetyczne i znalazł dosyć czasu, aby bez uszczerbku dla prac naukowych, zajać się kierownictwem duchownem wielu niewiast ze znakomitych rodów, które były zwolenniczkami życia, jakie on prowadził. Prowadziły te niewiasty z nim uczona korespondencye, dotyczaca głównie znaczenia ciemniejszych miejsc w Piśmie Św., albo też hebrajskich wyrażeń w przekładzie łacińskim. H. noszący w swej duszy wysokie pojecie o kapłaństwie, a zarazem starający się o wyrobienie go w samym w sobie, nie mógł być obojetnym na to, co sie koło niego działo i poddawał surowej krytyce kler rzymski. Wskutek czego powstala przeciwko niemu opozycya, która wybuchnęła z całą siłą po śmierci Damazego. Rzucono na niego podejrzenia natury niemoralnej dla tego, że często bywał w domu jednej z niewiast, które poddały się jego kierownictwu, św. Pauli. Kiedy zaś zmarła przedwcześnie cór-Pauli Blesylla, wzburzył się lud przeciwko przeklętemu rodzajowi mnichów (detestabile genus monachorum), którzy lubianą powszechnie panią postami do grobu wpedzili. Wobec takiego stanu rzeczy nie pozostaje H-owi nic innego, jak opuścić Rzym, co też czyni w 385 r. i udaje się do Antyochii. Św. Paula i córka jej Eustochia podą– żyły niedługo za nim i od tego czasu nie rozłączyły się już z nim nigdy. W Antyochii odwiedza Paulona i razem z Paula i Eustochia udaje się do Jerozolimy, stamtad do Egiptu, zwiedzają klasztory Nitryjskie, w których spotyka się z mnichami zarażonymi błędami orygenizmu, wreszcie 386 osiedlili się na stałe w Betleemie. Tu niedaleko żłóbka Zbawiciela w r. 387, z funduszów Pauli powstał klasztor męski, na czele raun powszał krasztol meski, na czele którego stanal Hieronim, i żeński, któ-rego przełożona była Paula. Prócz te-go Paula ufundowała liczne przytułki dla pielgrzymów. Tutaj H. oddaje się niezmordowanej pracy naukowej, przerywając ją sobie i urozmaicając wyklaże bardziej jest cyceronianem niż chrześcijaninem, a pomimo to niektóre dzieła jego sa pelne cytat z umilowanych autorów). Kończy tutaj H. swe studya nad językiem hebrajskim. Pracowite lecz spokojne życie H-a przerwane było sporami, w które wciągnięty zostaje. I tak w r. 398 staje po stronie Epifaniusza, który występował przeciw Orygenesowi, chociaż dawniej był pełen uwielbienia dla Orygenesa, i prowadzi przykry spór literacki nie tylko z bpem Janem Jerozolimskim, ale i ze swym przyjacielem Rufinem. Następnie w r. 411 wszczął się spór Pelagiański. H. staje po stronie św. Augustyna w przeciwieństwie do bpa Jana. Walka zaogniła się do tego stopnia, że raz banda Pelagian napadła na klasztor betleemski, spaliła go i zelżyła jego mieszkańców; H. ledwie uratował się ucieczką od niechybnej śmierci. Spory z Rufinem i Janem trwaly lat 20. Ostatnie lata życia ciążyły już bardzo H-wi, zachował jednak aż do końca umysł świeży i zawsze był gotów do walki w obronie prawdy. H. był bez wątpienia najuczeńszym ze wszystkich Ojców Kościoła i prawdziwym polihistorykiem, zarówno obeznanym z łacińską jak i grecką i hebrajską literatura, zarówno kościelną jak i świecką. Umiejetnie korzysta z klasyków. Starych Ojców i pisarzów kościelnych wszystkie dzieła czytał. Niezrównany jest na polu skripturystycznem, i do pracy w tym kierunku przygotowany jaknajlepiej, został rzeczywiście w kwestyach Pisma Św. największym Doktorem Kościoła. Nie tylko zdolnościami umystu, wielką wiedzą lecz i cnotą błyszczy H., gardząc bogactwami i zaszczytami, a walczyć z soba musiał bardzo, ponieważ z natury był zmysłowy i charakteru gwałtownego, jak to widać z polemik jego, w których nie przebiera w wyra-żeniach. Dzieła H-a dzielimy na grupy: 1) dotyczące Pisma Sw., 2) dogmatyczne, 3) historyczne, 4) moralne i 5) listy.

İ. Pomnikiem niespożytym H-a jest jego przekład Pisma Św., rozpoczęty na skutek zlecenia Damazego papieża, który zamiast zepsutych przez przepisywaczy tekstów, chce dać do rak wiernych tekst prawdziwy Ksiąg Świętych. W pracy tej wielką pomocą były dlań dzieła Orygenesa. W Rzymie do-

konywa poprawki do tekstu N. T., zwanego Italą i psalterza, który Damazy w tej chwili wprowadza do litergii rzymskiej. Psałterz ten (Psalterium Romanum) był w użyciu we wszystkich kościołach rzymskich aż do Piusa V, a dzisiaj jeszcze w kościele św. Piotra. W Betleemie dokonywa rewizyi Ksiag St. T. i psalmów. Z pracy tej posiadamy obecnie tylko Hioba i psalmy, reszta została skradziona H-wi. Druga ta poprawka psalmów naprzód rozpowszechniona została w Galii, stad się też nazywała Psalterum Gallicanum, znajduje się w naszej Wulgacie, i przez Riusa V została wprowadzona do mszału i brewiarza. W 390 r. rozpoczyna H. przekład St. T. z hebrajskiego i aramajskiego, o ile się w tych językach zachowały, na łacinę. Praca trwala do 405 r. Ksiegi Tobiasza i Judyt przetłumaczył z aramajskiego, resztę deuterokanonicznych zostawił nietkniete. Przekład wierny i dokładny, chociaż nie niewolniczy, w niektórych miejscach odstepstwa od LXX. Przekład ten wywołał wiele sporów i zarzutów, nawet i ze strony sw. Augustyna, lecz po wyjaśnieniach udzielonych przez H-a wszyscy oddali należną cześć wielkiej zasłudze H-a. Przeklad ten znany jako Wulgata, był na Zachodzie w ogólnym użyciu w początkach VII w., chociaż przepisywacze psuli tekst i w w. XVI było 10 nowych recenzyi. Sobór Trydencki uznal przekład H-a jako jedyny kościelny. Napisal H. bardzo wiele komentarzy biblijnych, które uczonością swą przewyższają komentarze innych łacińskich Ojców Kościoła, wada ich jednak jest to, że pisane były prędko, a stąd niewykończone co do formy i ubogie co do treści, gdyż są po części tylko kompilacyami z wcześniejszych egzegetów. Posiadamy po nim komentarze znakomite na Proroków większych i mniejszych, na Geneze, Ekklezyastę, Ewangielię w. św. Mateusza, List św. Pawła do Galatów, Efezów, Tytusa i Filemona, i wiele bardzo innych miejsc Pisma św. komentował epizody-cznie. Do komentarzy zaliczyć można przetlumaczone na łacinę przez H. w Konstantynopolu 14 homilij na Jeremiasza i 14 na Ezechiela, i później w Betleemie przetłumaczone 39 homilij na Ewangelię w. św. Łukasza. W wydaniu Migne'a (Patr. Lat, 30, 545-902) spotykamy się z komentarzem na 13 li- | giem (2, 4 i 3, 12). Na zarzut, że w stów św. Pawla. Praca to nie H-a, lecz przeróbka z Pelagiusza okrojona w interesie ortodoksyi (Zimmer, Pelagius in Irland, Berlin, 1901). W związku z Komentarzami napisal H. dwa dziela: o miejscach i imionach hebrajskich (Philonis Judaei de nominibus hebraicis i Eusebii Caesariensis de locis hebraicis liber), pierwsze jest przeróbką z Filona, przy korzystaniu z Orygenesa,

a drugie-Euzebiusza. II. H. nie był dogmatykiem z powolania, odraza jednak do herezyi wklada mu pióro do reki, stad też dogmatyczne prace jego mają przeważnie charakter polemiczny. Polemizuje z montanistami, ebionitami, pelagianami, wa lentynianami, orygenistami i innymi, i w ten sposób zaznacza swe stanowisko względem wszystkich kwestyj dogmatyzanych swego czasu. Do polemicznych zaliczamy: Dialogus adversus Luci-ferianos (380 r.); Liber adversus Helvidium de perpetua virginitate B. Mariae (383), Libri duo adversus Jovinianum (392), Liber contra Vigilantium (406), Liber contra Joannem Hierosolymitanum episcopum i Apologia duplex contra Rufinum; Dialogus contra Pelagianos (415). H. stoi na gruncie tradycyi kościelnej, jest zdecydowanym stronnikiem Stolicy Rzymskiej, kładzie wielki nacisk na to, że Pismo Św. powinno być wyjaśniane w duchu Kościoła. Księgi deutorokanoniczne St. T. uważa za apokryfy (Prologus galeatus, Praef. in Salom.); mniema, że w czasach apostolskich kościoły były zarządzane przez kolegium kaptanów i dopiero przez pewien rodzaj chciwości i przywłaszczenia powstali poma-łu pojedynczy biskupi i dla tego przełożeństwo ich raczej się opiera na zwyczaju, aniżeli na prawdzie rozporządzenia Pańskiego (In Tit. I, 5). W trzech przeciwko Pelagianom chce ksiegach dowieść, że człowiek nie może być bez grzechu; przesadza przytem słabość ludzka, do czego go zapewne pobudzał jego gwałtowny i łatwo pobudliwy pod względem zmysłowym charakter, mówi on np. że tylko Bóg może być bezgrzesz-nym, człowiek zaś może być nim tylko przez krótki czas i przy łasce Bożej (2, 16 i 3, 4); żądać zaś od człowieka bezgrzeszności, znaczy to czynić go Bo-

takim razie przykazania Boże nie miałyby żadnego celu, odpowiada (Contr. Pelag. 1, 23). "I ja to przyznaję, że Bóg rozkazal tylko to, co możliwe: lecz każdy z nas, sam przez się, nie może wszystkiego tego możliwego czynić." Wreszcie wypowiada zdanie, że dla chrześcijan niema mąk wiecznych (In. Is. 66, 64, Contra Pelag. 1, 28).

Z historycznych prac H-a na szczególniejszą uwagę zasługują; O męžach znakomitych (De viris illustribus), Kronika (Chronicon Eusebii Caesariensis), Życiorysy Ojców (Vitae patrum). Pierwsze zawiera w sobie cenne bardzo wiadomości (chociaż krótkie) o życiu i dziejach Ojców i pisarzy Kościo-ła z czterech pierwszych wieków. Kronika i większa jej część jest tłumaczeniem ksiażki Euzebiusza Cez., w końcowych zaś rozdziałach (od 325 do 378 r.) jest samodzielna praca H-a; praca ta ma na celu wykazać zgode pomiedzy Pismem św. z tem, co nam mówią historycy pogańscy. Życiorysy Ojców o-pisują nam życie mnichów Egiptu. Za uzupełnienie tej pracy uważaja Martyrologium Hieronymianum; nie jest ono jednak jego dziełem, lecz zlepkiem różnych starych martyrologiów; w obecnej swojej formie zostało przepisane z egzemplarza napisanego w Burgundyi okolo 615 r.

IV, W pismach treści moralnej i ascetycznej nie wykłada zasad ogólnych moralności, lecz wyjaśnia poszczególne pytania: wychowanie dzieci, cierpliwość w nieszczęściu, o doskonaleniu się i t. p. Szczególniej dużo pisal o dziewictwie i życiu zakonnem. Niedawno niezmordowany badacz, benedyktyn Morin, odnalazł pomiędzy pismami Chryzostoma, Augustyna i innych i wydał 59 traktatów Hieronimianowych. Są to wykłady, jakie Święty miewał do zgromadzonych mnichów, którzy je spisali (S. Hieronymi Presbyteri Tractatus sive homiliae in psalmos, Marci evangelium aliaque varia argumenta [Anecdota Maredsolana III, 2]. Maredsol. 1897 i... in psalmos quatuordecim z dwoma traktatami na Izaj, i fragm. grec. na psal. Maredsoli. 1903).

V. W zbiorze dzieł H-a znajdujemy 150 listów, z których 116 napewno wyróżnorodniejsza: tycząca się kwestyi z Pisma św.; polemiczne, moralne, ascetyczne, satyryczne, gdzie w żywych barwach opisuje zepsucie obyczajów i historyczne. Niektóre z tych listów są kompletnymi traktatami lub nekrologami zmarlych osób. Pod względem formy są wykończone, gdyż od początku były przeznaczone do opublikowania. Okazuje sie doskonale wszechstronne uzdolnienie tego pisarza, latwość jego języka, bogactwo wyobraźni i gorącość uczucia. Godny uwagi jest pogląd H-a na kobietę. Chociaż nawet ze strony przyjaciól narażony był na obmowy, zle języki, pozostał wierny swym zasadom. Listy jego do Marcelli, Pauli, Eudoksyi, szlachetnych niewiast, prawdziwych przyjaciól H-a, pelne sa uczucia.

Dziel H-a, nie licząc małych, jest około 180.

Godny jest do zanotowania poglad teologów prawosławnych, na świętość H-a. "H. — czytamy w "Encyklopediczeskij Słowar," t. XIII-a F. A. Brokgauz (Lipsk) i J. A. Efron (St. Petersburg) 1874, st. 649 - uznany jest u nas tylko za błogosławionego (błażennyj). W Zachodnim zaś Kościele kanonizowany jako Święty... H. należy całkowicie do Zachodu, dla którego jest miejscowym Świętym, wskutek zasług wyświadczo-Kościołowi Zachodniemu. Na Wschodzie, gdzie spędził około polowy życia, był znany nie tyle jako mnichdażący do doskonałości, w rodzaju Hila-nii je riona albo Antoniego, lecz raczej jako nych. uczony asceta w rodzaju Orygenesa. Polemika, która prowadził z Rufinem i innymi uczonymi i nieuczonymi nieprzyjaciołmi , oznaczała się niekiedy namietnością, gwałtownością; pyszny i samolubny, H., po świecku umiał oceniać siebie i pokora mnicha była dlań obca. Wszystko to w związku z rozmiłowaniem się jego w pogańskich klasykach, nie dawało mu w oczach ludzi Wscho- w północnych Włoszech założył k du reputacyi świętosci."—Literatura: Bi- pustelni, rządzących się regułą

szły z pod jego pióra. Treść ich naj- gestelt. Gota, 1865 (w dziele tem najszczegółowiej wskazana jest literatura przedmiotu); Bardenhewer, *Rektorat-*srede (1906); Grützmacher (dotąd 2 tomy) 1901-6; Sychowski, H. als Lit.= Histor. (1895); L. Sanders, Etudes sur S. Jérôme (Paryž 1903); J. Brochet, S. Jérôme et ses énnemis (Paryż, 1906). Z naszych autorów: Partrologiae Compendium, Andrzej Retke, Varsoviae. 1889; str. 194 i nast.; Patrologia Q, Rauchen, tl. pol. 1904, str. 143. — Prawosławnych autorów: A. Smirnow, Jeronim, kak istorik i polemist (Prawosl. Obozrenie 1871); Szczegolew, Żyzń św. Jeronima (przy tłumaczeniu prac św. Hieromina, Kijów, 1863); Żyzń błaż Jeromina (w Chris tianskom Cztenii 1847) Filaret, arcybp. czernich w "Istoricz uczeniach ob. otcach cerkwi" (S. Petersb. 1859, t. II). - Wydania dziel św H.: Vallarsego w 11 tom. Werona i We necya 1766; drugie wyd. (Wenecya) zo. stalo przedrukowane przez Migne'a (Patr. lat. 22-30. Kronika znajduje slę u Schönego, Eusebii chronicorum libri duo, Berolini 1866. — W polskim; na język polski pod kierunkiem prof: ks. Gajkowskiego alumni seminaryum przelożyli listy do Eustochii (1903), do Heliodora i Nepocyana (1904); ks. Rogoziński, List do Heliodora o śmierci Nepocyana (Pamietnik religijno-moralny, VII, 75). W rosyjskim: Tłumaczenie na rosyjski dzieł św. H-a rozpoczęto w 1863; praca postępuje powoli naprzód; oprócz tego w Christ. Cztenii jest kilka utworów przetłumaczo-X. H. P.

> Hieronimici, nazwa kilku zakonów pustelniczych w Hiszpanii i we Włoszech, które za patrona i wzór obrały sobie św. Hieronima.

1) H. hiszpańscy, zawdzieczają swoje powstanie, za Alfonsa XI go ks. Kastylii (1312-1350), uczniom błog. Tomasza z Sienny (Tommasucio), który w północnych Włoszech założył kilka bliotheca hagiographica latina antiquae at mediae aetatis, ed. hagiographi dli w górach pod Toledo, dokąd spie-Bollandiani, 2 t. Bruksella, 1897-1901, szyło do nich wielu nawet z pośród naj-576; Tillem. XII; Acta Sanctorum, ed. arystokratyczniejszych rodzin. Za wła-Bollandus, ad 30 sept. VIII, 418 i nast; ściwego założyciela uważać należy Fer-O. Zöckler, Hieronymus. Sein Leben dynanda Guadalajara (od miejsca uround Wirken aus seinen Schriften dar- dzenia, w rzeczywistości ukrywający się

pod pseudonimem członek dostojnej ro- 1429 otrzymał zatwierdzenie reguly ułodziny), który uzyskał od Grzegorza żonej na podstawie pism ś. Hieronima, XI-go w Awinionie 1373 zatwierdzenie i odtąd ona obowiązywała H-6w zazakonu z regula ś. Augustyna, z niektórymi dodatkami i obowiązkiem składania ślubów uroczystych. H. nosili, pierwotnie habit biały z brunatnym szkaplerzem, kapturem i płaszczem. Później kolor brunatny zmieniono na czarny. Poszczególne pustelnie pod Lupiano w arbpstwie Toledo, wnet połączyły się w klasztory, które rozmnożyły się bardzo tak, że w pierwszej kapitule generalnej 1415, uczestniczyło 25 klasztorów. Na czele stał general, którym był przeor klasztoru macierzystego w Lupiano. Urzedy były wybieralne na 3 lata. Najwieksze znaczenie i zamożność zdobyły sobie klasztory w Guadalupie, Estramadurze gdzie ostatnie lata spędzil Karol V, i założony przez Filipa II w zamku Eskorial. H. rozszerzyli się i na Portugalie, w Belom i Lizbonie. Zakonnicy, jakkolwiek prowadzili żywot kontemplacyjny, oddawali się jednak i duszpasterstwu. Obok właściwych zakonników istnieli także Oblaci i oblatki. Wkrótce, za życia jeszcze założyciela powstała gałęź zeńska zakonu, zalożona przez pobożną Maryę Garcias († 1425). (Por. Helyot, Hist. des ordres

2) H. lombardzcy, założeni p. hiszpana Lope (Lupus) w Olmedo w bpstwie Avila, ur. 1370 r. Zakon zatwierdził oraz Mikolajem z Furca Polena († 1424 r. pod nazwa "Zakonnicy pustelni- z 1444 r. z pewnemi zlagodzeniami piercy św. Hieronima." Pierwszy klasztor wotnego żywota. W r. 1644 zniesione powstał w Acella, na górze Cazalla, w zostało dozgonne powstrzymanie się od powstał w Acella, na górze Cazalla, w zostało dozgonne powstrzymanie się od bpstwie Sevilla. Sam Lope pierwotnie mięsa. Pius V 1569 r. nadał H. reguwstąpił do H. hiszp., lecz zapragnął lę ś. Augustyna. Generał zakonu mieprowadzić żywot ostrzejszy i w tym też szkał w Montebello. W Rzymie posiaduchu zmienioną została reguła ś. Audali H. klasztor ś. Onufrego na Janigustyna, przez dodatki z reguły Kartu kulu. Zakon w dwóch prowincyach — zów (wstrzymanie się od spożywania Ankona i Trewizo—liczył 46 klasztorów, mięsa, surowy post do święta ś. Hiero- nie licząc pustelni w Tyrolu i jednej w nima do Wielkiejnocy, zakaz wyższych Bawaryi, które dla korzystania z przystudyów). Podczas drugiego swego po- wilejów zakonu, przyjęły jego regulę, bytu w Rzymie otrzymał Lope klasztor lecz bez złagodzeń. Z pośród zakonnis. Aleksego na Awentynie, a książe Jan ków wyszło wielu mężów słynących cno-Galeazzo medyolański wybudował klasz- tą i pobożnością, których żywot opisał Włoszech, a zwłaszcza w Lombardyi mus." Wenecya 1692 r. (Por. Helyot doszła wkrótce do 17. Lope w roku l. r. Hist. monum. Ord. s. Hier.

miast reguly ś. Augustyna. Po śmierci jednak Lopego w 1433 r. H. powrócili do reguly ś. Augustyna. 7 klasztorów hiszpańskich zostały przez Filipa II 1595 złączone z kongregacya założona p. Ferd. Pecha. Klasztory włoskie zachowały swoją samodzielność. Obok kapłanów byli w zakonie braciszkowie i oblaci. (Por. Helyot l. c. III, str. 447 — 456).

3) H. od kongregacyi błog. Piotra z Pizy. Ojciec założyciela, Piotr Gambacorta, był prezydentem rzeczypospolitej Luki i Pizy. Syn ur. 1355 r. pierwotnie światowo wychowany, a nawet rozpustny, z natchnienia Božego opa-miętawszy się uciekł 1377 r. w góry pod Urbino i tam osiadł w samotni, przy której wybudował kł, na górze zw. Montebello. Wnet przyłączyło się do niego 12-tu towarzyszy, z którymi wiódł żywot tak surowy, wziąwszy sobie za wzór ś. Hieronima, że wielu posądzało go o stosunki z szatanem. sprawę wdała się aż inkwizycya, która jednak uznała bogomyślność Piotra. Wnet też założył klasztory w Wenecyi, relig. III, str. 423-447; Holsten-Brockie, Cod. Regul. Augustae Vind. 1759 t. VI, 10-87). Whet tez zalozyi klaszoty w Whet tez zalozyi klaszoty w Whet tez zalozyi klaszoty w Whet tez zalozyi klaszoty w Whet tez zalozyi klaszoty w Wenecy i III, str. 423-447; Holsten-Brockie, Cod. Regul. Augustae Vind. 1759 t. Inne klasztory w Wenecy i Mantui założył jego następca. Bartlomiej Malerba z Caseny. Poźniej przyłączyli się do nich tercyarze ś. Franciszka z bratem Angelusem z Korsyki pż Marcin V, towarzysz szkolny Lopego 1448). Pierwsza reguła pisana pochodzi tor w Castellazio. Liczba klasztorów we A. Piotr Bennarioli w "Pisana Ére1758).

4) Pustelnicy ś. Hieronima od kongregacyi w Fiesole. Założycielem ich był Karol de Montegranelli, który w r. 1360 osiadł na pustelni pod Fiesole, gdzie wybudował kł. i prowadził wraz z towarzyszami żywot według zasad ś. Hieronima. Założył on następnie klasztory w Weronie i Wenecyi. Zakonnicy nosili habit dominikański. Inocenty VII 1406 r. potwierdził regulę, a Eugeniusz IV zamienił ja na regule ś. Augustyna. Założyciel † 1417 w Wenecyi. Zgromadzenie wnet liczyło 40 konwentów, m. in. darowany przez Pa wła V klasztor śś. Wincentego i Anatazego w Rzymie. Wynikłe później nieznaski wpłyneły na zmniejszenie się liczby konwentów, doszło do tego, że Klemens IX r. 1668, znióst ich jako samoistne zgromadzenia. (Por. Helyot, s. IV, 18-25). (Ch.).

Hieronimici zgromadzenie kleryków od św. Hieronima, ob. Jezuaci.

Hieronimitki ob. Hieronimici.

z Hieronimo Franciszek św. ob. Franciszek z Hieronimo.

Hierotheus, był według świadectwa Dyonizego Areopagity autorem pisma p. t. Teologikat stoicheioseis, w którem rozbierał symbol, a zwłaszcza artykuly o Trójcy ś., Chrystologii i Angelologii. Miał on być nauczycielem teologii i szczególnym wielbicielem Ksiąg śś. a zwłaszcza Listów ś. Pawla, które go nawróciły z poganizmu. Dyonizy nazywa się wiernym jego uczniem. Odbył on z nim pielgrzymkę do Jerozolimy, gdzie D. wygłosił porywające kazanie o "wszechmocnej dobroci boskiego poniżenia na krzyżu." H. napisał także w duchu spokulatywno - mistycznym hymn milości p. t. Eroticoi hymnoi. Działał on w połowie IV w. prawdopokatechetycznej. Imie H. otrzymał prawdopodobnie po chrzeie; przedtem, sądząc syryjskim i koptyjskim tłumaczeniu, zwal się Heronius czy Ireneusz. (Por. Pitra "Spicilegium Solesmense" I, 6; A.

Congr. s. Petri de Pisis. Venet. in Museo Brit. asservantur," Londini 1847, III 13 i 39). Ok. 500 r. istniał mnich monofizycki, który pod mianem H. ogłosił pismo p. t. Tajemnice domu Bożego pełne panteistycznych i chiliastycznych błędów. Niektórzy przy-puszczają, że H. był bpem Aten, inni utożsamiają go z Atanazym, inni wreszcie uważają za osobistość zmyśloną przez Pseudoareopagite. Za historycznością H. świadczy to, że Kl. grecki obchodzi jego pamiątkę 4 paźdz. (Por. Martyrologium Rom. restitutum auctore Ces. Baronio, Romae 1586, 449).

(Ch.).

Hierotheus Confluentinus, kapucyn. oprócz historyi swojej prowincyi, wydał w Heidelbergu 1757 in 4-o Epitome historica, w której opisal w porządku chronologicznym dzieje Franciszkanów od r. 1208 do 1525 i dzieje Kapucynów aż do 1747 r.

Higden (Hygden, Higgeden) Ranulf albo Radulf (Ralf), benedyktyn ze zgromadzenia Kluniaceńskiego, mieszkający w angielskim klasztorze St. Werburg w Chestershire. Był on pobożnym i pra-cowitym mnichem, † 1363 r. Jako historyk-amator pozostawił znane i bardzo używane dzielo pod tyt. Polychronicon, t. j. historyę świata (w 7 ksiegach) od stworzenia do r. 1352. Oprócz tego pisał ou również dzieła egzegetyczne, które jednak nie doczekały są druku i są przechowywane w rękopisach w bibl. Bodleya.

Hilaire o. współczesny autor znakomitej książki p. t. La Religion demon. trée ou les Fondaments de la Foi catholique. 12-o, która w krótkim czasie miala 11 wydań.

Hilaire de Barenton o., zakonu Braci Mniejszych, współczesny, współpracownik czasopisma "Etudes franciscaines." Napisal m. i. La France catholique en Orient et les missionnaires capucins dobnie jak Dyonizy przy tej samej szkole durant les trois derniers siècles. Paris 1902, 8-o; Les Franciscains en France. 12-o; La Science de l'Invisible ou le z zachowanych fragmentów jego dzieł w Merveilleux naturel et la Science moderne 12-o, i inne.

Hilarion św. męczennik w Kartaginie Dillmann "Catal. Cod. Mss. orient, qui w Afryce, był dziecięciem zaledwie, gdy

go uwięziono wraz z ojcem Saturninem w Abitynie i zaprowadzono do Kartaginy. Po meczeństwie ojca jego i dwóch braci śś. Saturnina i Feliksa, zagrożono H-i torturami, co gdy ten przyjął z uśmiechem, Anulin prokonsul kazał go zaprowadzić do więzienia, gdzie wkrótce życie zakończył, w r. 304, za panowania Dyoklecyana. Świeto 11 lutego. (Por. Pétin, Dictionnaire hagiogr. 1850, 4-0, t. I, k. 1345).

Hilarius a Sexten, kapucyn, współczesny, napisał Compendium theologiae moralis. Merani 1889, 2 vol. jest to antologia zebrana z najznakomitszych teologów; Tractatus Pastoralis de Sacramentis. 1895; De censuris ecclesiasticis cum appendice de irregularitate. Moguntiae 1898, in 8-o. (Por. Lemkuhl, Theol. Moralis, in Append. II, str. 833).

Hilarion, metropolita kijowski, pierwszy z krajowców obrany na te godność przez wielkiego księcia Jaroslawa w r. 1051, który pragnał widzieć na stolicy kijowskiej rodaka. Gdy nadarzyła się sposobność obsadzenia stolicy metropolitalnej, po śmierci greka Teopempta, Jaroslaw wezwał H-a, który wtedy był proboszczem w Berestowie. Był to światobliwy i uczony pasterz. Przykładem życia pustelniczego pociągnął innych do naśladowania tego rodzaju bogomyślności, a więc i Ławrę Kijowską. H. ułożył z Jarosławem "Nomokanon." † po r. 1068. (Por. S. Orgelbranda, Encykl. powsz., 1900, 4-o, t. VII, k. 51).

Hilarion św. urodzony z rodzieów pogańskich w 288 r. w miasteczku Tabata. Nauki pobierał w Aleksandryi. Po przyjęciu chrztu św. udał się na pustynie Tebaidzka do św. Antoniego, zabawił kilka miesięcy, ale jeszcze na jakiś ezas wrócił do ojczyzny. Gdy rodzice umarli, rozdał całą swą majętność ubo-gim i mając 16 lat wieku, udał się na stały pobyt na pustynię w okolicach Gazy i Majumy. Zycie prowadził bardzo surowe, bogomyślne, przeplatając modlitwę pracą fizyczną. Tak przeżył do 65 lat. Tymczasem rozeszła się sława o jego życiu świątobliwem, zewsząd tłumy przychodziły go nawiedzać, a wielu za jego przykładem obierało sobie później administrator archidyccezyi. † w

żywot pustelniczy. Słusznie z tego powodu można uważać św. Hilariona za założyciela życia zakonnego w Palestvnie i w Syryi. Unikając rozgłosu, św. Hilarion przenosi się do Pelusium z 40 innymi pustelnikami, stad w okolice Aleksandryi, Sycylii, to znów na wyspę Cypr. Umarł w 80 roku życia. Uczeń jego Hezychiusz przeniósł potajemnie Hezychiusz przeniósł potajemnie zwłoki jego do klasztoru pod Majume w Palestynie. Pamięci jego poswięcono dzień 21 października. (Por. Surius, Vitae SS. 21 Octobr.; Bolland. Act. SS. 21 Octobr. 43-59).

X, R, J,

Hilary św. bp. z Arles, ur. pod koniec wieku IV w Galii. Pochodził ze znakomitej familii, wykształcenie otrzy-mał gruntowne. W 429 roku po śmierci bpa Honorata został biskupem w Arles. Obowiązki swe spełniał gorliwie. Odznaczał się milosierdziem wzgledem odznaczał się uniosietuckie wzgręcen ubogich. Mężnie zwalczał błędy here-zyi Pelagianów. Stolica Arelateńska miała prawa metropolitalne w stosunku do sąsiednich dyceczyj. Na zasadzie tych przywilejów św. Hilary złożył ze stolic biskupich Chebieloniusza i Projektusa, za ich wykroczenia przeciwko karności kościelnej. Ci zaapelowali do papieża Leona W., zostali uniewinnieni, a św. Hilary otrzymał upomnienie i pozbawiono go praw metropolitalnych. Wyrokowi temu św. Hilary poddał się z pokora. Umarl majac lat okolo 50. zdaniem jednych w 449 r., podług drugich w 440 r. Napisal kilka dziel: Żywot św. Honorata, bpa z Arles; Mowa albo opowiadanie o cudzie ś. Gennazyusza męcz. z Arles. List do św. Eucheryusza bpa; (napisał też wiele innych listów). Pisał też wiersze różne, z tych się wyróżnia Carmen in natali Machabaeorum Martyrum. (Por. Vita s. Hilarii, ap. Surium, Vitt SS. 5 mai; Rolland., Acta SS. 5 mai, II, 23; A. Retke, Patrologiae Compendium, p. 217 - 18).

X. R. J.

Hilary dyakon ob. Ambrozyaster.

Hilary Litomierzycki albo Apostata, profesor uniwersytetu praskiego (od r. 1455) i dziekan kla w tem mieście,

r. 1468. Z początku sprzyjał utrakwiz- nodzie rozpatrywana była również spramowi, później jednak blędy te porzucił. Występował pko królowi Jerzemu, podka, który stanął na czele zbuntowanych, w końcu zmuszony był uciec do Wegier. Napisał m. i. Traktat przeciwko wyklętemu z Kościoła Jerzemu z Podiebrad. Praga 1466 (rękopis); Traktat o przyjmowaniu Wieczerzy Pańskiej pod jedną postacią przeciwko Rokycanie. Praga 1468 (rękopis), i w. innych. (Por. S. Orgelbranda, Encyklopedya powsz. 1900, 4-a, t. VII, str. 50).

Hilary św. (17 listopada) pż (461— 468), godny następca wielkiego swego poprzednika (Leona W.), w dalszym ciągu prowadził rozpoczętą przez niego prace nad reforma Kla, szczególniej zaś starał sie o wykorzenienie nepotyzmu. Jako archidyakon kła rzymskiego za pontyfikatu Leona W., jeździł wraz z innymi legatami pskimi na synod zw. rozbój efeski (449), skąd, aby uniknać zemsty Dioskora, gdyż mimo wszelkich gróźb i obietnic nie dał się skłonić do potępienia patryarchy Flawiana, potajemnie musiał uchodzić. Zostawszy po śmierci Leona W. pżem, H. z zapalem zajal się reformą duchowieństwa: "Spondeo (mówi w liście 6) quantum gravia Dei donat ut spondeam, hoc me ad universalem sacerdotum Dei concordiam provisurum, ut omnes non sua audeant quaerere, sed quae sunt Christi stude-ant obtinere." Jak było wówczas w zwyczaju rok rocznie w dzień swej konsekracyi 19 listopada odprawiał synod w Rzymie. W 462 na takim synodzie zalatwił spór w kościele Gallijskim wynikły z powodu naruszenia przez Rustyka, arcybpa narboneńskiego, praw kościelnych przy obsadzaniu biskupstw zachowywanych. Podobny spór z powodu nominacyi Ireneusza na bpstwo barcelońskie (w prowincyi tarragońskiej) był przedmiotem obrad na synodzie rzymskim w r. 465. Mimo próśb bpów całej prowincyi tarragońskiej, pż unieważnił nominacyę Ireneusza, uczynioną przez jego poprzednika Nundinaryusza, "aby godność bpia, która przez laskę samego Chrystusa nam jest nadawana, nie była uważana za prawo dziedziczne"

wa Sylwana, bpa Calarhory (w prowincyi tarragońskiej), który z pogwałceburzając pko niemu Sydonjusza Zdeń niem praw metropolity tarragońskiego i ka, który stanął na czele zbuntowanych, bez żadnej potrzeby wyświecił dwóch bpów. Sprawę tę H. rozstrzygnał niezwykle łagodnie. Sylwanowi przypomniał tylko prawa metropolity, wyświeconym zaś przez niego bpom pozwolił pozostać w tej godności. H. rozstrzygnal także kilka sporów jurysdykcyjnych, zwłaszcza głośny spór między arcybpem wienneńskim św. Mamertem i Leoncyuszem arcybpem z arelateńskim o prawa metropolitalne do dyecezyi Dié, przyczem wyrok wypadł na korzyść Leoncyusza, którego prawa św. Mamert pogwalcił. O stosunkach tego pża z Klem wschodnim wiemy bardzo niewiele. Przechował się tylko jeden (i to niecały) list H. do jakiegoś bpa wschodniego Nicefora w sprawie bpa adria-nopolitańskiego. Według listu pża Gelazego I (list 26) miał H. energicznie wystąpić do cesarza Antoniusza, by zaniechał popierać sekciarzy. (Por. Acta sanctorum, september III, str. 553 i nast.: Th. Momsen, Liber pontificalis, tom I, Berlin 1898; Thiel, Epistolae Pontificum Rom. I. 1886; Grisar, Geschichte Roms und der Päpste, tom I, Freiburg am B. 1901, str. 323; We-tzer und Welte, Kirchenlexikon. 2 wyd.).

Hilary z Paryża, kapucyn, ur. w r. 1831, gruntowny zawca starej teologii, która czerpał z dziel źródłowych. Na tej podstawie opracował dzielo według oryginalnego planu p. t. Theologia universa. Lugduni 1870, 2 vol, in 8-o. Z innych dzieł: S. Antoine de Padoue. Paris 1890; L'Animation im-médiate refutée. Nancy 1889; Système du Ciel. Tamże 1889. (Por. Hurter, Nomenclator literarius. Oeniponte. 1895, 8-o, t. III, k. 1241).

Hllary św. z Poitiers rodem, z wybitnej pogańskiej rodziny. Już w wieku męskim przyjął religię chrześcijańską. Pomimo to, že byl žonaty i miał dzieci, wybrano go na biskupstwo w rodzinnem mieście. Gorliwie spełniał swe obowiązki, mężnie walczył z herezyą aryańską. Na synodzie Medyolańskim w 355 r. ces. Konstancyusz żadał, aby (List XV i XVI). Na tym samym sy- | bpi potepili św. Atanazego. Sprzeciwil

się temu najgłówniej św. Hilary. Na ca. Wskutek nalegania św. Aidana poskutek przedstawienia metropolity arelateńskiego Saturnina, zarażonego bledami aryańskiemi, cesarz zsyła św. Hilarego na wygnanie do Azyi Mniejszej do Frygii. Spędził tam trzy lata (356— 359) na pisaniu najpoważniejszych swych dziel w obronie Chrystyanizmu. Uczestniczyl też w 359 r. w koncylium w Izauryi. Praca św. Hilarego na Wschodzie dla aryanów była bardzo niewygodna, poradzili przeto cesarzowi, żeby go odesłał do Galii. Tu nie ograniczał swej pracy do własnej dyecezyi, ale rozciągal ją na kraj cały, wszędzie zwalczając skutecznie aryanów. Za to otrzymał nazwe "Atanazego Zachodu." Pod względem naukowym św. Hilary jest pierwszym znakomitym dogmatykiem i egzegetą. Św. Hieronim nazywa go "Eloquentiae latinae Rhodanus.«

Najznakomitszem dzielem św. Hilarego jest De Trinitate libri XII przeciwko aryanem. Odznacza się glębokością myśli i wymową. Oprócz tego napisal: Tractatus super Psalmos-Liher I ad Constantium Contra Constantium, Liber contra Auxentium. Był też autorem wielu hymnów kościelnych. Umarl ok. 368 r. Papież Pius IX nadał mu tytuł Doktora Kościoła w 1852 r. Możliwe do użycia wydanie dzieł św. Hilarego jest Mauryna Counstanta w Paryżu 1693 r., poprawione znacznie przez Maffeusza w 2 tom., Werona 1730. Tekst ten przedrukował Migne, ale z blędami. (Por. Mirthmüller, Die Lehre d. heil. Hil. v. P. über die Selbstentäusserung Christi vertheidigt gegen die Enstellungen neuerer protestant. Theologen, Regensb. 1865 r.; G. Rauschen, Zarys Patrologii, Warszawa, 1904, str. 133-137; And. Retke, Patrologiae Compendium, Varsoviae, 1889, p. 178-182).

X. R. J.

Hilarya św. ob. Eutropia św.

Hilda św. opatka klasztoru Streaneshalch w Anglii, ur. w r. 617 z rodziny królewskiej. Pragnienie poświęcenia się Bogu od młodości skłoniło ją do udania sie do Francyi, gdzie przyjęła welon zakonny w klasztorze Chelles, w którym jej siostra św. Hereswida była zakonni-

wróciła do Anglii i zamknęła się w malym klasztorku zbudowanym nad Wera. W rok potem została opatka klasztoru Heortea. Sama następnie fundowala podwójny klasztor w Streaneshalch, w którym zaslynela światobliwościa i madrościa w rzadzeniu innymi. Ksiażeta udawali się do niej z poradą w różnych sprawach, a Enfleda córka króla Edwina i wdowa po królu Nortumbryi Oswi zostala za jej wplywem zakonnicą. H. † w r. 680 w 63 życia. Klasztor jej zburzyli Duńczycy w X w., ciało zaś przeniesiono do Glastenbury. Świeto 18 listopada. (Por. Pétin, Dictionn. hagiogr. Paris 1850, 4-o, t. l, k. 1350). X. J. N.

Hildebert z Lavardin, bp z Le Mans, a nastepnie arbp w Tours, wysoko ceniony poeta, mówca i filozof ur. ok. r. 1056 w Lawardin (dep. Loire et Cher.). Poświęcał się żarliwie studyom humanistycznym. Bp. Hoel z Le Mans 1092 r. mianował go archidyakonem, po jego 1, 2, 51-62. 128-150. Napisał też zaś śmierci w r. 1097 był H. przez kler Tractatus in Evangelium Matthaei, i lud obrany jego następcą. Mając wiele przykrości z cześcia duchowieństwa, i z królem angiel. Wilhelmem II udał się H. do Rzymu prosząc o pozwolenie abdykacyi. Pż wszakże nie zgodził się, przykrości nie ustały i doszło do tego że przez zemstę prywatną 1111 r. w Nogent uwięziony, dopiero w 1114 od-zyskał wolność. Po śmierci arbpa w Tours 1125 został jego następcą. H. opierał się mężnie zamachom Ludwika VI na prawa Kła. Prezydował on na synodzie w Nantes. Od r. 1131 sto-sunki z Ludwikiem VI znowu się poprawiły podczas schyzmy po śmierci Honoriusza II, chwilowo stał H. po stronie Anakleta, lecz przez wpływ ś. Bernarda został pozyskany dla Inocentego. Rok śmierci H-a niepewny. Św. Bernard uznając jego pasterskie zasługi zwie go "tanta ecclesiae columna." Pismom H-a pierwotnie mało pośwecano uwagi. Beaugendre w r. 1708 ogłosił pierwsze, niezbyt wiarogodne ich wydanie p. t. Venerab. Hildeberti opera tam edita quam inedita; powtórzone ono zostało z pewnemi poprawkami u Migne'a (PP. lat. CLXXI). Znajdują się tam listy do pża Honoriusza, ś. Bernarda, Anzelma, króla Henryka I i

in. Kazania dają obraz ówczesnego ce zdumieni jej przedwczesną mądrością, smaku. Napisal też sporo życiorysów, a także nadzwyczajnem umiłowaniem jak św. Radegundy, Hugona i in. Rozprawy etyczne są po części wierszem pisane. Szczególnie przez współczesnych był H. ceniony jako poeta, które jednak utwory w Beaugendre'a Carmina miscelanea sa H-a, nie zdołał Hauréau w swoich (Mélanges poetiques d'Hilbert de Lavordin, Paris 1882) dowieść. (Por. oprócz cytow: Déservillers, Un évêque du XII siècle Hildebert et son temps, Paris 1876; Mabillon, Vet. Annal. III, 303). (Ch.).

Hildebold arbp koloński (zw. także Hiltibald, Hidebald, Addebald), kapelan Karola W., zasiadał na stolicy 784-819 r. Opowiadają, że gdy Karol W. udawał się do Kolonii, celem załatwie-nia spornego wyboru arbpa, zatrzymał się w kaplicy, gdzie kaplanowi odprawiającemu mszę ś. ofiarował sztuke złota. Ten uważając cesarza za zwykłego myśliwca, nie przyjął ofiarowanego pieniądza, a natomiast prosił Karola, aby mu darował skórę pierwszej zabitej sarny, dla oprawienia ksiąg. To tak podobało się cesarzowi, że uznał owego kaplana, którym był H. za godnego stolicy arbpiej i ofiarował mu ją. Faktem jest, że H. posiadał zupelne zaufanie Karola W., to też podpis jego figuruje na pierwszem miejscu testamentu cesarza z r. 811. H. zawiadywał sprawami duw kancelaryi cesarskiej. chownemi Wpółcześni poeci wielbią H. m. i. Angilbert (ob.) wymienia go wśród członków familii cesarskiej, zwie go "prae-cellens ordinis votes" to samo Alkuin. Leon III w liście do Karola W. wspomina o H. jako mężu wielkiego doświadczenia. H. przyczynił się wiele do budowy i przyozdobienia kłów. Przypisują mu założenie biblioteki z kopii ksiąg otrzymanych przez Karola W. z Rzymu, która zapisał kapitule metrop. (Por. Selen, Admir. Valon. mogn. 296). (Ch.).

Hildegarda św., benedyktynka, ur. Sponheim, była dziesiatym dzieckiem Hildeberta i Mechtyldy, zamożnych szlacheckich rodziców. Od najmłodszych lat pobożna i cnotliwa po-

cnoty, oddali ja pod opiekę zakounicy Jutty, aby w klasztorze ś. Benedykta na górze sw. Disiboda (ob.), poświęciła sie službie božej. Około Jutty zebralo się tutaj właśnie grono dziewic szlacheckich, które pozostając pod opieką opata i kierujac się regulą ś. Benedykta prowadzily żywot bogomyślny. G. nie była uczoną, nie umiała nawet pisać, lecz na prośby pewnej dziewicy pobożnej i jednego zakonnika poczęla widzenia swoje dyktować ok. r. 1114, pod nazwą "Scivias," co miało znaczyć "Nosce vias Domini." W r. 1136 Jutta umarła, a H. została mistrzynią zakonnie. Ponieważ siedziba pobożnych dziewie okazała się za szczuplą, H. wybudowała osobny klasztor w pobliżu Biningen, pod wezwaniem św. Ruperta. H. była zdrowia bardzo watłego, lecz gdy przystepowała do dyktowania swoich widzeń, zyskiwała siły nadzwyczajne, nadto bywały chwile, że sama nie umiejąc pisać pisała jednak, jakby pod czyjemś dyktandem. Spisane jej wizye zostały przedstawione pżowi Eugeniuszowi III, który w r. 1148 bawil w Trewirze. Pisma te były rozważane na synodzie w Trewirze w obecności ś. Bernarda. Pż wysłuchawszy ich oceny napisał list do H. zachęcając ją do dalszego pisania. Jako przelożona przenikala ona na wskroś dusze swoich zakonnic, a także odgadywała z całą pewnością żywot innych ludzi, a nawet często przepowiadala ich koniec. Sława H-y wnet rozbrzmiewała szeroko, tak że zewsząd przybywali do niej ksiażęta, bpi, wielcy meżowie współcześni, a nawet pże (Anastazy IV, Adryan IV) i cesarze (Kon-rad III, Fryderyk I), aby zasięgać jej rady i wysłuchać wskazań. Pisma H., nader liczne, pod względem literackim posiadają wiele wad. Najpierw są one ciemne i niezrozumiale, a przytem pod względem stylu chropowate, co płynelo stąd, że sama nie była wykształcona; dyktując, poniekad była zależna od pisa-1098 r. w Böckelheim, w hrabstwie rzy, bo to co sama pisała, również nie może rościć pretensyi do wytworności stylowej. Dziwne jest także i to, że H. przy całej swojej nieuczoności pisała i dyktowała dziela ściśle naukowe, o siadala dar jasnowidzenia, zarówno we- przedmiotach, o których w naturalnym wnetrznego, jak i zewnetrznego. Rodzi- porządku nie miała pojęcia, a jednak zdradzała świadomość współczesnej wiedzy. Doczekała się ona późnej starości. † 17 wrześ. 1179 r. mając lat 81. Z dziel jej oprócz wymienionych Scivias drukowanych w Paryżu 1513 r., w Kolonii 1628, a wreszcie u Migne'a CXCVII, 383 i nst., wyróżnić jeszcze należy następujące: Librum simplicis medicinae i Librum compositae medicinae, a także listy Liber epistola-rum et orationum, "Pieśni" w liczbie ok. 70 po łacinie wraz z melodjami: Expositio Evangeliorum (58 homili); Liber divinorum operum i in. Czy w spisie jej prac pomieszczone żywoty śś. Diziboda i Ruperta sa jej dzielem, jest rzeczą wątpliwą. Natomiast pewnem jest, že ona, nie kto inny napisala Liber meritorum, ksiażkę w której przedstawia bogobojne życie chrześcijańskie i jemu przeciwne wykroczenia. Z listów jej i współczesnych do niej okazuje sie dowodnie, że ją powszechnie uważano, jako posłaną przez Boga prorokinię. Nie raz pozbywając się przyrodzonej trwożliwości, karci ona silnie grzechy i występki najwyżej postawionych osób. Podejmowała też H. liczne podróże misyjne, gdzie żarliwością swoich przemówień nawracała i budowała wielu. Działalność jej pod wieloma względami przypominała pracę ś. Bernarda, i zdawaćby się mogło, że oboje ci Święci wzajemnie się uzupełniali. Zywot św. H. napisali dwaj zakonnicy Gottfried i Teodoryk, którzy byli jej przewodnikami duchownymi. Również pisał o niej mnich Guibert z Gemblour, świadek jej śmierci, lecz życiorysu nie skończył. Podjety w r. 1233 proces kanonizacyjny nie został ukończony, pomimo to znajduje się H. w Martyrologium rzymskiem pod 17 września. Święto jej obchodzą dyecezye Spira, Moguncya i Limburg; ta ostatnia nawet, jako duplex majus. (Por Card. Pitra, Analecta s. Hild. opera Spicilegio Solesm. parata. Typ. S. montis Cassin. 1882; Schmelseis, D. Leben u Wirken d. h. Hildeg. nach d. Quellen daargestellt etc. Freiburg, Herder, 1879).

Hildegunda św. cesarzowa, córka króla Tu zajaśniała gruntowną pobożnością; Childebranda, księcia Swenów, żona karola Wielkiego (r. 771). Na tronie bedąc zajaśniała niezwykłemi cnotami, a wpływem swoim i przykładem zachęcała ciaż urzędownie za blogosławioną nie

otoczenie dworskie do życia skromnego. W ciągu 12-letniego pożycia małżeńskiego z Karolem miała 9 dzieci. W r. 778 towarzyszyła mężowi w jego wyprawie pko Arabom w Hiszpanii, aż do Cassineuil. † w r. 783 w kwiecie lat w Thionville. Ciało jej złożono w kle św. Arnolda w Metzu, gdzie były groby wielu książąt francuskich. Karol Wielki postawił H. wspaniałe mauzoleum. W r. 872 część relikwij św. przeniesiono do opactwa w Kempten w Szwabii. Swięto 30 kwietnia. (Por. Pétin, Dictionnaire hagiogr. 1850, 4-o, t. I, k. 1351).

Hildegunda błog., córka br. Hermana na Lädtbergu, żona hr. Lotara z Arleux, któremu dała dwóch synów i córkę. Gorąco pragnela poświęcić się życiu zakonnemu, lecz obowiązki żony i matki zatrzymywały ją na dworze hra-biowskim. Wkrótce jednak Opatrzność usunęła te przeszkody i H. po śmierci meża, po odbyciu pielgrzymki do Rzymu, wybudowała klasztor w Meer i wraz z córką Hawoją podała się regule zakonu Premonstratensów. Została opatką fundowanego przez siebie klasztoru, niczem nie wyróżniając się od reszty siostr, chyba większą gorliwością i doskonałością zakonną. † w r. 1183. Święto 6 lutego. (Por. Petin, Dictionnaire hagiogr. 4-o, t. I, k, 1353).

Hildegunda błog. panna, cysterska, ur. w Nuitz w dyec. kolońskiej w XII w. Towarzyszyła ojcu swemu w podróży do Palestyny, który lekając się niebezpieczeństwa dla cnoty córki, przebrał ją po mesku i nazwał Józefem. 1147 przybyli do Prowancyi wraz z krzyżowcami francuskimi. Ojciec H. + w drodze, wtedy Św. pod przybranem imieniem odbywała dalszą podróż pod opieka pewnego rycerza, który zagrabil wszystko co posiadała, tak że zmuszona była o żebranym chlebie żyć na łasce ludzi. W Jerozolimie poznał ją ktoś z krewnych i odesłał do kraju. Powróciwszy do ojczyzny wstąpila do opactwa w Schönauge, nie zdradzając swej plci. Tu zajaśniała gruntowną pobożnością; i dopiero po † w r. 1188 poznano, że była kobietą. Cześć jej przechowała się tradycyjnie w zakonie Cystersów, chobyła uznana. Święto 20 kwietnia. (Por. | dyecezyi; w czasie wojny trzydziestole-Pétin, Diet. hagiogr. I, k. 1352). X. J. N.

Hildesheim-bpstwo w Hannowerze i Brunświku, bezpośrednio podległe St. Ap. (dioec. Hildesiensis). W kraju Ostfalii już Karol W. myślał o erekcyi bpstwa dla utrwalenia rel. chrześcijańskiej, dopiero co wprowadzonej, to też wybrał miasto Elze (Aulica) i tu budował kościół. Ludwik Dobroduszny jako dogodniejsze obrał m. Hildesheim (Hildesia, zw. Bennopolis) nad rz. Innerste położone. Bpstwo powstało między 815 - 822 r. jeko suffragania arcybpa. Mogunckiego, pierwszym bpem był Gunthar (ok. 815-834 r.). Już pierwsi bpi obok władzy kościelnej dzierżyli nad terytoryum władze naczelną świecką. W szeregu tych pasterzy spotykamy kilku Świetych; wielu ówczesnych uczonych, jak słynny Alfryd (851-874) funkatedry i klasztorów; Hezilo (1054-1057) po požarze, odbudowal katedrę do dziś istniejącą. Zamieszki polityczne odbijały się na dyecezyi, bpi bowiem jako władcy świeccy, nieraz oręžne walki wieść musieli; kler i lud był zaniedbany pod wzgledem religijnym. Od czasu do czasu bpi gorliwsi podejmowali sprawę reformy życia kościelnego, lecz niemal bezskutecznie, nawet gorliwy bp. Konrad (1221-46) popierajacy Dominikanów i Franciszkanów, później bp. Magnus (1424—1452) wraz z przybyłem do H-m kard. Mikolajem Kuza nie zdołali na długo utrwalić reformy zbawiennej. Okoliczności te sprzyjały rozwojowi nowinek protestanckich w dyceczyi. Bp. Jan IV (1504-1527) wiódł spory i walki o dobra bpie, to też król duński i ks. Brunświku najeżdżaja dyecezyę, lupia i zagarniaja część terytoryum; protestantyzm zarazem zalewa miasta i wioski. Bp. Walenty von Teutleben walczy przeciw nowinkom, 1539 r. na syn. dyec. myśli o środkach przeciwdziałania herezyi, lecz skutek tej pracy pozostał niewielki. W 1551 r. bp. Fryderyk von Holstein jest nawet zwolennikiem luterstwa. Wprawdzie jego następca bp. Burchard i cały szereg bpów z domu bawarskiego od Ernesta II (1573 — 1612) bronią katolicyzmu,

tniej nawet katedre zajeli lutrzy. Bpstwo trwa jednak. W 1803 r. Prusy je dopiero sekularyzowały, w 1807 r. wcielono H-m do królestwa Westfalii, a w 1815 r. przyznano Hannowerowi. W 1824 r. bulla "Impensa Rom. Pontif." określa granice dyecezyi H-m, dolącza całe terytoryum Hannoweru, w 1834 r.-i ks. Brunświckie. W 1907 r. dyecezya liczyła ok. 197 tys. wiernych, 15 dekanatów, 107 parafii i 50 filij, 229 kaplanów świeckich, 12 zakonnych (Augustyanów i Franciszkanów), 1 klasztor Urszulanek, 33 zakłady prowadziły Stostry milosierdzia św. Wincentego a Paulo. (Por. W. W. t. V, k. 2074-2089 i tam obszerna bibliografie; Bertram, Die Bisch. von H., 1896; tegoż Gesch. d. Bist. H., I, 1898; Döbner, Studien zur H-schen Geschichte, 1902; Werner S. J., Orbis terrarum catholicus, Frib. Brisg., 1890, p. 76; Buchberger, Kirchliches Handlexikon, München, 1907, t. I, k. 1971-1972). X. C. S.

Hilduin (Hildwin), opat z St. Denis od r. 815, uczeń Alcuina i nauczyciel Hinkmara z Reims, od r. 822 (819?) kapelan Ludwika Fr., towarzyszył synowi jego, Lotarowi, w 824 w podróży do Rzymu i otrzymał od pża Eugeniusza II relikwie św. Sebastjana dla St. Médard w Soissons. Za udział w buncie syna Ludwika Fr. byl skazany na wygnanie do Paderbornu i Korvei. Odwolany z wygnania w 830, w r. 832 zreformował St. Denis i pisze, na skutek zlecenia Ludwika Fr. (Monumen-Germaniae historica, epistolae, G. H. Pertz, Carol V, 3, 17—37) ży-cie Dyonizego z Paryża, którego uważa za jedno z Areopagita (Passio Dionys, Migne, Fatrologia latina, 106, 25 i nast.; Bibliotheca hagiografica latina antiquae et mediae aetatis ed. hagiographi Bollandiani, Bruksella, 328 i nast.) 837 wykonywa przysięgę wierności Ka. rolowi Łysemu, 842 przechodzi do Lotara. (Por. Monod, Bibliographie de l'histoire de France, H. et les annales Einhard, Paryż, 1885; Neues Archiv. der Gesellschaft für ältere deutsche Geschichtskunde, hrsg. 24 (1899), 752; 29 (1904), 467).—O innych, którzy lecz pomimo ich starania i wpływom nosili imię H. obacz Le Moyen Age Jezuitów, protestantyzm trzyma się w 19 (1906), 97 i nast. i w cytow. Neues Ar., 31 (1906), 742 i nast.); Calmette, u. gewürdigt. Tamze I841. (Por. Schä-Les abbés H. au IX-e siècle, Rogent 1905. X. H. P.

Hilgenfeld Adolf, teolog protestancki, profesor egzegezy Nowego Test. w uni-wers. w Jena, ur. w r. 1823, studya teologiczne odbył w Berlinie i Halli, w r. 1846 został drem filozofii, w następnym roku prywatnym docentem w Jena, w r. zaś 1858 nadwyczajnym profesorem, w r. 1860 usunal się z uniwersytetu. Napisal Die clementinischen Recognitionen und Homelien. Jena 1848; Das Evangelium und die Briefe Johannis. Halle 1849; Das Markusevangelium. Leipzig 1850; Der Galaterbrief übersetzt, untersucht und erklärt. Tamže 1852; Die apostoli-schen Väter. Tamže 1853; Das Ur-christentham. Jena 1865; Die jüdische Apokalyptik in ihrer gesch. Entwickelung. Tamże 1857; Der Paschastreit der alten Kirche. Leipzig 1860; Der Kanon und die Kritik des Neu Testam. Tamże 1863; Bardesanes, der letzte Gnostiker. 1864; Novum Testamentum extra Canonem receptum. IV lib. I, 1865; Messias Judaeorum. Tamże 1869; Die Ketzergeschichte des Urchristenthums. že 1584; Judenthum und Judenchristenthum. Tamže 1876; Libellus de Aleatoribus. 1889; i wiele innych. (Por. De Gubernatis, Dictionn. internat. des Ecrivains Florence 1790, 4-o, t. II, str. 1185-6; Vapereau, Dictionn. univ. des Contemporains. Paris 1893, 4-0, X. J. N. str. 795).

Hilgers Bsrnard Józef ks, ur. w r. 1803 w Dreiborn, wyświęcony na kaplana w 1827. w r. 1834 został drem teologii, w 1835 prywatnym docentem w Bonn, w 1840 nadzwyczajnym, a w 1847 zwyczajnym profesorem hist, klnej w katolickim uniwers. w tem mieście. W późniejszych latach sprzyjał zasadom hermezyańskim, a następnie został starokatolikiem, i jako taki ekskomunikowany w r. 1872. † w apostazyi w r. 1874 w Bonn. Napisał: Ueber das Verhältniss zwischen Leib u. Seele im Menschen etc. Bonn 1834; Kritische Darstellung der Häresien etc. T. I, I abth. Tamże 1837; Symbolische Theologie od Lehrgegenstände w r. 1788 w Grossdüngen pod Hildesdes Katholic. und Protest., dargestellt heim, po odbyciu studyów w semina-

fler, Handlexikon der kath Theol. Regensb. 1883, t. II, s. 327).

Hilgers Józef ks. T. J. współczesny, ur. w r. 1858 w Kückhowen, napisal: Kleines Ablassbuch. 1896; toż samo po francusku Manuel des Indulgences. Paris 1898, w tlum. ks. Mazoyer'a, przetlum. na kilka języków, zarówno jak i drugie dzielko jego: Das goldene Jahr. 1900; Thomas Becket und Thomas More. 1892; Bernardino Ochino von Siena. 1894. (Por. Blanc, Répertoire bibliogr. 1902, 8-o; Keiters, Katholischer Literaturkalender. Essen 1902, 16-o, str

Hillah albo Hilley, miasto w Turcyi Azyatyckiej, ma około 10,000 mieszkańców; zbudowane zostało na czastce obszaru dawnego Babilonu.

Hille Augustyn Bartlomiej. bp w Litomierzycach, ur. w r. 1786 w Schönau w Niemieckich Czechach z ubogich rodziców. Po skończeniu gimnazynm w Pradze, teologii w Litomierzycach, wyświecony został w r. 1820 na kapłana. w r. 1820 został profesorem pastoralnej w seminaryum litomierzyckiem, w r. 1824 rektorem tegoż seminaryum, w 1831 dziekanem kapituły, w 1832 bpem. † w r. 1865. Wzorowy ten i gorliwy pasterz walczył mężnie z bezbożnością i obojetnościa religijna. Sprowadził Redemptorystów w celu odnowienia ducha wśród dyecezyan za pomoca missyj, zaprowadził rekolekcye dla duchownych i t. d. Gorliwość ta ściągnęła na energicznego pasterza nienawiść liberałów i prasy wrogiej Kłowi. Z pism H. wymienić należy: Soll die Scheidenwand zwischen Protestanten und Katholiken noch länger fortbestehen? Regensb. 1839, wyd. 4-te; Fasten—und andere Predigten. Prag 1823; Leitfaden für Katecheten zur Ertheilung des Unterrichtes behufs der ersten hl. Beichte; Die katholische Lehre vom Ablass. Leitmeritz 18'6, i in. (Por. Schäfler, Handlexikon der kath. Theologie. Regensb. 1893, t. II, str. 327).

Hillebrand Józef, filozof niemiecki ur.

ryum duchownem, teologii i filologii w Göttingen został kapłanem, potem nauczycielem w Josephinum w Hildesheim, następnie przyjął protestantyzm i został profesorem filozofii w Heidelbergu, w r. 1822 w Giessen. † w r. 1871 w Soden. Napisat m. i. Grundriss der Logik. Frankf. 1820; Anthropologie. Mainz 1822, 3 tomy; Lehrbuch der theoretischen Philosophie. Tamże 1826; Die Philosophie des Geistes. Heidelberg. 1835 i nast. 2 tomy; Der Organismus der philosoph. Idee. Dresden 1850, i inne. (Por. Schäfler, Handl der kath. Theologie. 1883, 8-o, t. II).

Hillegeer Józef T. J., ur. w r. 1805 w Reveren-Waes (Flandrya wschodnia), wstapił do nowicyatu już będąc kapłanem w r. 1835. Cale swe życie spędził w Gandawie pełniąc obowiązki duszpa-sterskie i † w tem mieście w r. 1883. Pisał po flamandzku. Znaczniejsze jego prace ascetyczne są przełożone na język francuski i niemiecki jak: L'art de bien mourir. 1857, in 18-0; La Guerre aux passions déréglés. 1860, in 24-0; La Vertu pour tous les états. 1877; 18-0; Souvenir de ma première Communion. 1884, in 24-o, i w. in. Po polsku wyszła: Daleka podróż. Książeczka ku napomnieniu i pocieszeniu ludzi dobrej woli. Gniezno 1879, 16-a, przelożył ks. Dziegiecki; Rok szczęśliwy. Zdania Ojców Świętych. Kraków 1894, 32-a. (Por. Sommervogel, Bibliothèque de la Comp. de Jésus. Bruxelles 1893, 4-to, t. 1V, k. 380—388; Oscar Schepens, Catalogue général. Bruxelles 1902, 8-o).

X. J. N.

Hillel I) Hannasi (hebr. "prezydent"), przełożony szkoły w Tyberyadzie, stworzył w r. 358 kalendarz żydowski w tej formie w jakiej jest dzisiaj używany, przyczem dni nowiu obliczane są według reguły stałej przy ustaleniu 19-letniego cyklu. 2) Hassaken (hebr. "starszy") żydowski nauczyciel prawa, ur. 50 r. przed Chr., † ok. 10 r. po Chr. W przeciwieństwie do współczesnego sobie Szamai w kwestyach prawnych był zwolennikiem łagodniejszego kierunku, nie jest jednak bynajmniej żadnym reformatorem, którego jakoby myśli Jezus rozwijał i ogłaszał, jak to twierdzą Renan i nowsi pisarze żydowsey. W

ryum duchownem, teologii i filologii w stosuku do rozwodów rozciągał on Göttingen został kapłanem, potem nauczycielem w Josephinum w Hildesheim, następnie przyjął protestantyzm i został 9 i nast.). (Por. Fr. Delitzsch (\*1879); A-profesorem filozofii w Heidelbergu, w r. dolf Schwarz, Kontroversen etc. (1893); 1822 w Giessen. † w r. 1871 w Soden. Rieger (1904).

\*\*X. A. Kw.\*\*

Hiller Filip Fryderyk ks., poeta i pisarz klny, ur. w r. 1699 w Mühlhausen, w r. 1732 został proboszczem w Reckargröningen, † w r. 1769 w Steinheim. Napisał: Paradiesgärtlein geist. Gebete in Liedern. Nürnb. 1729—31, 4 części; Geistlich. Liederkästlein. Stuttgart 1762, i 1767, 2 części—zawiera 732 pieśni biblijne: Das leben Jesu Christi. Heidelb. u. Tüb. 1752, części—pieśni w aleksandrynach ułożone, i w. in. (Por. Schäfler, Handlexikon der kath. Theologie. 1883, 8-0, str. 328).

Hiller Maciej, oryentalista protestancki, ur. w Stutgardzie w r. 1646, † w Królewcu w r. 1725, był profesorem języka greckiego i wschodnich oraz teologii. Napisal: Sciographia Gramma-ticae Hebreae; Lexicon latino-hebraicum. 1685; De Arcanokeri et Kethib. Tubingae 1692; Institutiones linguae sanctae. Tubingae 1760; Onomasticon sacrum. Tamże 1706, in Syntagma hermeneutica etc. Tamze 1711, in 4-o; Hierophyticon, sive commentarius in loca Sacrae Scripturae quae plantarum faciunt mentio-Utrecht 1725, i w. in., których spis podaje Richard et Giraud w Bibli-othèque sacrée. (Por. Moreri, Dict. 1759; Glaire, Dictionnaire, t. I).

Hilliści byli to uczniowie Ryszarda Hilla, kaznodziei w Stanach Zjednoczonych. Nauczał on, że zabójstwo, cudzołóztwo i rozpusta czynią człowieka świętym na ziemi i zasługującym na coraz to większą chwalę w niebie; wolność jaką nas obdarzył Zbawiciel przez swąśmierć polega na bezpiecznem przełamywaniu przykazań Bożych, Potworna ta nauka znalazła zwolenników. (Por. Moehler, La Symbolique. l. II, c. III; Le Flotte, Les Sectes Protestantes. Paris 1856, 8-o, str. 152).

Hilpisch Jerzy dziekan kapituły i prałat pski w Limburgu, ur. w r. 1846 w Sımmern. Napisał m. i. Bischof Klein vom Limburg. Biogr. 1891; Kalender für kath. Lehrerinnen. 1883-901. daktorem czasopisma "Korrespondenz-Der Verein kath. deutscher Lehrerinnen. 1895, i w. in. (Por. Keiters, Kathol. Literaturkalender. Essen 1902, 16-o, str. 121).

Himeryusz, sofista grecki, ur. w Prusie w Bitynii w Azyi Mn., żył w latach 315-86 po Chrystusie. Kształcił się w Atenach i tam później nauczał retoryki; był pisarzem przybocznym Juliana Apo-Potem wrócił do zajęć nauczycielskich. Miał wielki wśród współczesnych rozgłos. W śród swych . sluchaczów liczył H. takich mężów jak Grzegorz z Nazyanzu i Bazyli Wielki. Zachowaly sie w całości 24 jego mowy. nadto zebrano nieco z mów okolicznościowych i wykładów. Wartość literacka maja te zabviki ze wzgledu na przytoczenia z dawniejszych retorów i poe-tów greckich, zwłaszcza liryków. Wydawnictwa dzieł H-a dokonali: Wersdorff, Getynga, 1790; Dubner, Paryż, 1849 i Meyers, Conv. Lex.

X. S. G.

Himioben Henryk Józef ks., ar. w r. 1807 w Moguncyi, studya filozoficzne i teologiczne odbył tamże i został w r. 1830 wyświęcony na kaplana, w r. 1833 został dyrektorem ćwiczeń duchownych i nauczycielem homiletyki i katechetyki, w r. 1835 wiceregensem tamtejszego seminaryum, w r. 1843 probo-zczem kła św. Krzysztofa, następnie kanonikiem. † tamże w r. 1860. Wielkie polożył zasługi swemi pracami dla dyecezyi mogunckiej, a o obliwie zasługuje na wzmiankę czasopismo "Kathol. Sonntagsblätter" redagowane przez niego w ciagu lat 18, oraz opracowanie dzieła Rippel'a Die Schönheit der kath. Kirche, dargestellt in ihren ausseren Gebräuchen, München 1843; Mainz 1876, wyd. 18-e; dzieło to wyszło w polskim przekładzia ks. Bierońskiego p. t. Piękności Kościoła katolickiego. Warszawa 1891, 3 tomy, 8-a; na to wydał Die Idee des kath. Priesterthums (Exercitien reden). Mainz 1840. (Por. Schäfler, Handlexikon der kath. Theologie Regensburg 1883, 8-o, t. II,

Himmelbauer Roman, kanonik regularny św. Augustyna, ur. w r. 1858 w Wiedniu, od r. 1891 jest naczelnym re-

blatt f. kathol. 'Klerus" Oesterr." i literackiego do tego czasopisma dodatku "Augustinus," oraz redaktorem Kalender für de kath Klerus Oest.-Ungarns. (Por. Keiters, Kath Literaturkalender. Essen 1902, str. 121).

Himmelstein Franciszek Ksawery ks., ur w r. 1812 w Wireburgu, studya filozoficzne i teologiczne odbył tamże, wyświęcony na kaplana w r. 1835, był nauczycielem religii w tamtejszej szkole łacińskiej, w r. 1860 proboszczem i kanonikiem kapitaly. Napisal: Die 5 Gebote der Kirche u. die 5 Arte der Busse. Würzburg 1842; Die Früchte des Kreuzes. Regensburg, 1855 i wiele innych kazań na niedziele i świeta. Oprócz tego: Das wahre Princip der Erziehung. Würzburg 1840: Die Reihenfolge der Bischöfe von Würzburg. Tamże 1843; Katholische Wochenschrift. Tamże 1853-57, 10 vol.; Synodicon Herbipolense. Tamže 1855; Die letzten Lebenstage Jesu. Tamže 1866; Das wahre Leben Jesu. Tamže 1866; Die lauretan. Litunei. Tamže 1876; Jugendschriften. Tamže 1879, 4 vol. i w. in. Od r. 1841-43 byl współredaktorem czasopisma "Religionsfreund." (Por. Schäfler, Handlexikon der kath. Theologie. 1883, 8-0, t. II, str. 329).

Himpel Feliks de, ur. w Rawensburgu w r. 1821, został w r. 1857 profe-orem studyum biblijnego Starego Testamentu i języków wschodnich w akademii w Tubindze, + w r. 1890. Napisal Ueber die Unsterblichkeitslehre des A. T. 1857; Die messianischen Weissagungen im Pentateuch. 1859: Selbstständigkeit, Einheit und Glaubwürdigkeit des Buches Josua. Tübingen 1864-65; Ueber ungebliche makkabä sche Psalmen. 1870; Über Widersprüche und verschiedene Quellenschriften der Bücher Samuels. Tamže 1874; 1878; Der abstracte Einheitsbegruff Gottes und der Heiligenkult in Islam. Tamže 1882, i inne.

Hincza Marcin ks. T. J., rusin z pochodzenia, ur. w r. 1592, wstąpił do Jezuitów w Rzymie w r. 1613. Czas jakiś nauczał humaniorów i teologii moralnej, większą jednak część życia

i w Wilnie; dwukrotnie był prowincyalem na Polskę w r. 1633 i 1667. † w Poznaniu w r. 1668. Był znakomitym kaznodzieją i wybitnym pisarzem asce-tycznym. Z utworów kaznodziejskich pozostały tylko dwa ponegiryki żałobne, a mianowicie Złota Korona albo Kazanie na pogrzebie Jaśnie Oświecowy Xieżny Anny z Sztemberku Ostrogskiey i t. d. Kraków 1636, in fol., str. 21; Klejnot Korony, albo Kazanie na pogrzebie J. W. P. JMCP. Anuy z Jakubowic Ligeziney i t. d. Kraków 1638, in fol., k. 13. Z pism ascetycznych znane są: Zabawa z Jezusem przez Mszę. 1621; ost. wyd. Poznań 1882, 16-a; Król boleśny Jezus Chrystus... opisany. Lublin 1631, 8 a; ost. wyd. Poznań 1885, 16-a; Kardynała Ludowisiusza panegyrik S. Iynace-go Loyoti. Kraków 1632, 8-a; Pląsy anyołów Jezusowi Narodzonemu Najśw. Krzyża Tańce. Tamże 1636, 8-a; Gloria in excelsis, Dziecie Pan Jezus i t. d. Tamże 1636, 8-a; Chwała z krzyża, która v Sobie v nam nabyl Jezus Ukrzyżowany. 1641; Medytacye na E-wangelie... Wilno 1642; Głos Pański z Evangeliey Advent. i t. o. Tanże 1643, 4-a; Mutka Bolesna Marya, to jest Tłumaczenie Meki P. Chr. i t. d. T. I. Kraków 1665, fol. (Por. Sommervogel, Bibliothèque. Bruxelles 1894, t. IV, k. 392; Zalęski, Jezuici w Polsee, Lwów 1901, 8-a, t. II, str. 673, 692). X. J. N.

Hinduizm najmłodsza forma religii indyjskiej. Dzieli się ona na wiele bardzo sekt, które nie zerwały z braminizmem i przynajmniej pozornie trzymają się najstarszego kodeksu wiary indyjwschodnich w układzie hinduizmu, odsznu) i Siwaici (czciciele Siwy) Bra- ma i Kryszna wstępuje pomiędzy ludzi,

był przełożonym w kolegiacie w Gdań-manowie owładnęli, łącząc je w swej sku, Toruniu, Jarosławiu, w Krakowie nauce o Trimutri. Nauka ta od X-go wieku znana, czesto zestawiana bywa z dogmatami Trójcy Chrześcijańskiej, ale w istocie rzeczy jest od niej bardzo różna. Prędzej możnaby ją rozpatrywać ze stanowiska madalizmu filozoficznego (tri=trzy, mutri=forma). Ponieważ jestestwo absolutnie przedstawione tu iest w trojakim sposobie bytu, iako Brama-Stwórca, Wisznu-zachowawca, Siwa - niszczyciel, odnawiający przez zniszczenie. Zreszta Brama został tu dodany li tylko formalnie, a Wisznu (czczony w dolinie Gangesu) również dowolnie zostali polaczeni w dogmacie bramańskim. Stad też określaja Hinduizm jako kult Wisznu i Siwy.- W mieszaninie religijnej i socyalnej Hinduizmu rozróżnić można poniekąd dwie warstwy wierzeń i zwyczajów. Górna warstwa, to religie wielkich bostw indviskich, dolna, to masa różnorodnych kultów i praktyk, stanowiąca prawdziwą i często jedyną religie ogółu ludowego.

Wisznuizm. Wisznu, który w Riq-Wedzie, występuje jako podrzedne b6stwo słońca, stopniowo przechodzi przez rozmaite wcielenia (avatâiâs), w siódmem wcieleniu zjawia się jako Rama, a w 6smym jako Kryszna. Największe znaczenie posiada to ostatnie wcielenie Zdaje się, że Kryszna było to bóstwo ludowe, nie bramińskie, które ani z ksiag od braminów, lecz od jakiegos plemienia, może nawet niearyjskiego, zapożyczono, bo też i nazwa jego znaczy "czarny." Wcielenie Kryszny przypomina poniekad wcielenie Chrystusa, lecz niepodobna tutaj wykazac wpływów chrześcijańskich. Wystarcza jednak poznać szczególy mytu o Krysznie, aby odróżnić wszelkie podobieństwo do Chrystusa. Kryszna, syn ojca Warudera i skiej: Wedy. We wszystkich tych sektach matki Devaki, wychowany jest przez wieśniaków i oddaje się miłości zmystoczuwa się wspólne źródło, poczerpnięte wej z córkami i żonami pasterzy krów. z Wedów. Niepodobna by tekst pokla- Bóstwo coraz bardziej zbliża się do syfikować, wyprowadzić zależność je- człowieka. Stosunek religijny przedstadnych od drugich, gdyż wiele z nich wia charakter coraz bardziej osobisty w zaginęło, wiele wprost jest nieprzystę- sprzeciwieństwie dawnych abstrakcyj teopnych dla badacza i przytem spuścizna logicznych. Nie tyle poznanie i upiśmiennicza jest jeszcze dzisiaj nieogar czynki (moralne i rytualne), ile oddanie niona całkowicie. W każdym razie w się bóstwu stanowi istotny warunek Hinduizmie dwiema wielkiemi sektami zbawienia. Inicyatywa w tym względzie czy religiami, Wisznuwici (czciciele Wi- wychodzi od bóstwa. Wisznu jako Ra-

niesie im pomoc, świadczy dobrodzieistwa. Wynikiem tych wyobrażeń bujna mitologia, bogactwo obrazów symbolicznych, a wskutek tego stopniowe zwyrodnienie kultu Wisznu i przemagający w nim coraz bardziej naturalizm. Ró-wnocześnie formuły odnoszące się do różnych imion Kryszny otrzymują znaczenie cudotwórczych i zabobonnych za-

Siwaizm w wielu wzgledach zbliża się do Wisznuizmu. Siwa zajmuje miej-sce Rudry, bóstwa czysto ludowego; opiekuna stad i zasiewów, zagrody domowej, przebieglego wojownika. Siwa jako najwyższy bóg w różnych formach zjawia się swym czcicielom. Według starodawnej tradycyj postać jego straszliwa i pelna grozy. Posiada on troje oczów, ciało jego otoczone weżami, dokola szyi zawieszone czaszki ludzkie, wyobraża niszczaca, ale zarazem i odnawiającą siłę przyrody. Siwa jest zarazem wielkim asceta, wielkim Yogi. Różni Yogowie, którzy zdumiewające osią-gnęli rezultaty w swem dążeniu do przezwycieżenia natury ludzkiej (np. latami stali nieruchomo na kolumnach wazkich), sa czcicielami Siwy. Nie przeszkadza to, że Siwa jest rodzajem Dionizosa, który w wesolem gronie oddaje sie polowaniu, używa wina, tańca i ko-Tem się wyjaśnia popularność Siwaizmu we wszystkich warstwach ludowych. Najważniejsza, ale i na bardziej ujemna strony Siwaizmu jest kult Sakti t. j. siły niewieściej, będącej podstawą kultu wszystkich bogiń indyjskich. Te są niemniej liczne jak bogowie, których liczba ogólna wynosi okoto 330 miljonów, wszyscy bowiem bogowie indyjscy żyją w związkach malżeńskich. Kult wielkiej bogini (Parvati, Anilesko, Uma, Kandi, Durga, Kali), mający swe źródło w starych religiach indyjskich, zastępuje czesto kult bogów, a odznacza się ponurym i dzikim charakterem. Bogini wypija krew zwierzat, pożera trupy; postać jest przedstawiana na ścianach świątyń w odrażających ksztaltach, z czarną twarzą, z wykrzywionymi rysami, nabiegłemi krwią wargami, wywieszonym językiem i z pierścieniem przez nos przeciągniętym. Nogi jej wapierają się na lwie, lub na w Ameryce 100,000. (Por. Monier Wiltrupach ludzkich, w rękach trzyma na- liamis, Hinduism (1877); A. Barth,

Siwaizmie praktykują się też ofiary krwawe, balwochwalstwo i prostytucya,

Oprócz postaci pojedynczych bóstw, roi się w różnych sektach Hinduizmu mnóstwo duchów zbiorowych, gromadnych: Jakszowie, stróże skarbów Kuwery; Bhutowie, coś podobnego do naszych upiorów; Rakszowie, gnieżdzący sie po cmentarzach i t. d. Cześć odbierają też przedmioty natury, szczególniej rzeka Ganges. Świątynie budowa-ne są nad jeziorami, w których woda służy do oczyszczenia grzechów. Zwierzeta, drzewa, nawet przedmioty nieożywione, staja sie fetyszami, którym składaja ofiary z kwiatów, kadźidel, potraw. Upadek moralny Indusów odbija sie w ich religiach, Klasycznym objawem zwyrodnienia jest nieznany Wedom zwy-czaj palenia wdów, z którym walczą Anglicy. W ciągu wieków występują reformatorowie, starają się oczyścić naleciałości obce, ale kończy sie na tem. że z usiłowań ich wyradza się nowa sekta, a sam reformator zostaje w niej glównym bogiem. Wpływ Chrześcijanizmu i mahometanizmu np. w w. XV wytwarza silne prądy reformacyjne: powstaje nauka Kabira, dażacego do zlania Islamu z wisznuizmem albo raczej ramaizmem; prawie jednocześnie Nanak, zaklada nietylko kościól, ale i państwo Sichow, które upada z poczatkiem w. XVIII. Nowszymi czasy, niektórzy myśliciele indyjscy, zasadnicze prawdy chrześcijańskie o stworzeniu, jedności i duchowości Boga, oraz moralne nauki Jezusa usiłują zużytkować na rzecz religii ojczystej, aby w ten sposób tem skuteczniej stawiać opór chrześcijańskim misyonarzom. Wszelkie porywy reformatorskie rozbijają się o brak oświaty u ludu, wśród którego coraz hardziej rozwijają się czarodziejstwo, wiara w czary i zamówienia. Jednym z reformatorów donioślejszego wpływu w czasach najnowszych był Ram Mohun Radża (1172 - 1283), który założył nowy kościół, na zasadach wyższego na świat poglądu, le z niezrywając z Wedami, pod nazwą Brahmo-Samadża (zgromadzenie boże), reforma ta jednak mało zwolenników znalazła. Wyznawców Hinduizmu jest: w Indyach 210 miljonów, rzedzie mordercze i kwiat lotosu. W Les religions de l'Inde (Paryż 1879);

Monier Williams, Religions thought and life in India (1883); Schanz, Apol. II, 1905 (tl. pol. Apol. t. IV, 67, 1905 r.); Hardy, Ind. Religions geschichte (1898), 108 str. i nast.; Chantepie de la Sau-saye, Lehrbuch der Religionsgeschichte (1902) 2 t., 122-61; Wiel. Encykl. Powsz. Ilustr. t. XXX, art. Indostan, Religie ind.).

X. H. P.

Hinkmar, bp Laonu (prow. klna Reims), siostrzeniec Hinkmara archpa reimskiego (ob.), przez tegoż wychowany i w młodym wieku do godności biskupiej wyniesiony (początek r. 858). Zdolny, ale ambitny, gwaltowny i światowy człowiek przeszedł wkrótce do opozycyi przeciwko swemu surowemu wujowi lącznie z partyą pseudoizydorową. W walce tej chodziło o prawne stanowisko metropolity i sufragana. Starszy Hinkmar stał po stronie daleko idących grożących samodzielności biskupstw; młodszy przeciwnie dażył w mysł Pseudoizydora ku uwolnieniu bi-skupów sufraganów od zależności od metropolitów. Na tym gruncie powstał około 865 cały szereg ostrych konflik-Również z Karolem Łysem miał bp pokompetencyi nad biskupami, i gdy bronił dobr kościelnych przeciwko uroszprzeciw królowi przesłał do Rzymu, i dalsze jego stanowisko nieprzejednane stały się powodem uwięzienia bpa. Na ce został zdjęty przez arcybiskupa. Arcybiskup z początku popierał swego kuzyna w walce, ale widząc coraz większy tegoż upadek, wkrótce przeszedł na stronę króla. W Gondreville podczas uroczystości objęcia w posiadanie Lotaryngii przez Karola Łysego, nastąpiło zupełne zerwanie pomiędzy sufraganem, a arcybiskupem. Sufragan opublikował dla swego usprawiedliwienia zbiór dekretalów pseudoizydorowych (Migne, PP. lat. CXXIV, 1001-1026); arcybiskup w odpowiedzi na tę "na wszystkich metropolitów nastawioną pułapkę" napisał t. ny w St. Denis pod Paryżem, przyby z. "Opusculum LV capitulorum" (Opp. w 822 na dwór Ludwika Pobożnego

593; Migne CXXVI, 290-494), w którem skarży się na swego kuzyna, kry-tykuje ostro jego postępowanie, dając przytem wyjaśnienia, dotyczące praw metropolitów. Próbowano pojednać obydwóch biskupów, ale bez skutku. Hinkmar z Laonu odpowiedział wujowi ogloszeniem swego pamiętnika (Migne CXXIV, 1027 - 1070).

Sprawa została ostatecznie zalatwiona na synodzie narodowym w Douzy (871) odbytym pod przewodnictwem wuja. Hinkmar z Laonu został złożony z urzędu; zabroniono mu również spełniania jakichkolwiek obowiazków kaplańskich na przyszlość Papież Hadryan II, któremu przeslano akta synodu, zabronil nastepcy przyjmować święcenia i nakazał wznowić proces przed Stolica Apostolska, do której zaapelował osądzony biskup. I rzeczywiście nie odważono się obsadzać wakującego biskupstwa w Laon, aż dopiero pż Jan VII, z okazyi cesarskiej koronacyi Karola Lysego (875) potwierdził wyrok synodu i zezwolił na nowy wybór. Hinkmar został wygnany, czasowo jeszcze trzymany w więzieniu i przez hr. Boso z Vienny, szwagra królewskiego, oślepiotów pomiędzy obydwoma prałatami, ny. Na synodzie w Troyes (878) wielu biskupów wstawiło się za nim, i los jeważne nieporozumienia szczególnie, gdy go został złagodzony. Przyznano mu Hinkmar odmówił sądom państwowym mianowicie część dochodów biskupich i pozwolono publicznie odprawiać mszę św. W r. 879 Hinkmar umarł. Jego czeniom królewskim. Skargi, które bp pisma i listy, odnoszące się do omówionego sporu, wydane zostały przez Migne CXXIV, 979-1072. (Por Cellot, Vita Hinemari Junioris, w tegoż "Conczas trwania uwięzienia rzucono inter-cil. Duziacense," Paris, 1658, I, 1–60 i dykt na dyecezyę, który jednak wkrót- przez Mansi XVI, 688–724; Hefele Concil-Gesch., 2 Aufl., IV, 360 f 489 -508: Dümmler, Gesch. des ost-fränk-Reiches, 2 Aufl, Leipzig 1887 II, 323 ff; v. Roorden, Hinkmar, Erzbischof von Rheims, Bonn 1863, 241-248, 267-291, Schrörs, *Hinkmar*, Erzbischof von Rheims, Freiburg 1884 315-351, 424 i nast.). X. A. Kw.

Hinkmar, arcbp z Reims, ur. w pierwszem dziesięcioleciu wieku IX ego z możnej frankońskiej rodziny, um. 23 grudnia 882 r. w Epernay. Wychowaed. Sirmond, Paris, 1645, II, 386- Zostawszy w r. 845 arbpem Reimsu na miejsce złożonego z urzedu Ebona, przyjmował wielki udział w kierowaniu sprawami zachodniej Frankonii, spółdziałając ścisłemu połączeniu sie państwa i Kościoła. Z powodu walki, jaką prowadził z arcbpem Ebonem i jego stronnikami, jak również z powodu innych jeszcze kwestyj kościelno-prawnych ściągnał na siebie H. nielaskę pża Mikolaja I. W walce Karola Lysego z Lotarem I i Ludwikiem Nie nieckim H. stal po stronie Karola. Występował energicznie przeciwko rozwodowi Lotara II z Teutberga. W r. 832 zmuszony był ucie-kać przed Normannami do Epernay Główne dzieła jego są: De divortio Lotarii regis, polemiczne dzielko, dotyczace naki o przeznaczeniu; 3 pisma pko Gotszalkowi o przeznaczeniu; roczniki państwa ważne, jako źródła do historyi lat 861-832. Wszystkie dziela wyd. przez Sirmonda, Par. 1645; u Migne, Patr. lat. to n 125. (Por. Noorden (1863); Schrörs (1884).

X. A. Kw.

Hinrichs Herman, filozof niemiecki, gorliwy obrońca ortodoksyjnego hegelianizmu. ur. w r. 1794 w Karlseck w Ks. Oldenburskiem, studyował teologie w Strasburgu i prawo w Heidelbergu, w r. 1822 został nadzwyczajnym profesorem filozofii we Wrocławiu, w r. 1824 w Halli; † w r. 1861 w Friedrichsrola w Turyngii. Napital m. i. Die Religion im innern Verhältniss zur Wissenschaft. Heidelb. 1822; Acstetische Vorlesungen über Gothe's Faust. Halle 1825; Grundlinien der Philosophie der Logik. Tamže 1826. Genesis des Wssens. Heidelb. 1835; Geschichte der Rechts- und Staatsprincipien seit der Reformation bis auf die Gegenwart. Leipzig 1848; Das Leben in der Natur. Halle 1854, i w in. (Por. Schäfler, Handlexikon der kath. Theologie. Regensb. 1883, 8 o, t. II, str. 330).

Hinschius Pawel, prawnik niemiecki, profesor prawa cywilnego niemieckiego i kanonicznego w uniwers. berlińskim, ur. w r. 1835 w Berlinie; po odbyciu studyów w Berlinie i Heilelbergu, był profesorem w Halli w r. 1863, w Berlinie w 1865, w Kielu w 1868 i od r. 1872 znów w Berlinie; od r. 1872 do 1878 był deputowanym do parlamentu

niemieckiego i brał udział w układaniu praw antyklnych pruskich. Na pisal: Das landesherrliche Patronalrecht gegenüber der kath. Kirche. Birlin 1856; Decretales pseudo-Isidorianae et Capitula Angilranni. Lepsiae 1863; Das Kirchenrecht der Katholiken und Protestanten in Deutschland. Berlin 1868; Die Stellung der deutsch. Staatsregierung gegenüber der Beschlüssen des Vaticanischen Concils. Tamże 1871: Die Orden und Congregationen der kath. Kirche in Preussen. Tamże 1874-na indeksie (Decr. 11 dec. 1874); Das preussische Kirchengesetz von 1880 mit Commentar, Suoolem. Tamże 1881; Das preussische Kirchenrecht. Tamže 1884, i w. in. (Por. De Gubernatis, Dictionnaire internation. des Ecrivains. Florence 1890, 4-to, t. II, str. 1187 i nast.). X. J. N. str. 1187 i nast.).

Hinssen Ludwik ks. dyrektor szpitala św. Jana w Springfield (w Północnej Ameryce), ur. w r. 1834 w Sonsbeck, napisal: Andenken an die erste hl. Kommunion. 1864, 1882; Handbuch der Krankenpflege im St. John's Hospital. 1893; 2 wyd. 1897; The Nursing Sister Manual for Novices. 1899: Points for clieicat Record. 1900; Method of Training Novices in Nursing i inne. (Por. Keisers, Kathol Literaturkalender. 1902, 12-0, str. 121).

Hinterberger Franciszek, profesor teologii pastoralnej w Klagenfurcie, następnie w Linzu. ur. w r. 1787, † w 1854. Napisal Handbuch der Pastoraltheologie. Linz 1828; 1836.

Hinterlechner Fulgenty, kapucyn niemiecki, generalny definitor zakonu w Rzymie, ur. w r. 1845 w Gossensass w Tyrolu, pisarz ascetyczny i kaznodzieja, autor wielu dzieł dla członków III zakonu św. Franciszka, jak np. Seraphisch, Handhuch für die Mityl. d. 3 Ordens S. Franz. 1880; Der seranh. Weltorden; 1882 wyd. 6-te. 1893; Monat des hl. Franz von Assisi. 1889, i w. inne. Z kazań: Der Christ im Sterbehette. Predigten 1882; wyd. 2-ie 1884; Der Kampf um die Seale. Predigten. 1896. i inne.

Hinz Jan, asystent katedry budownictwa w wyższej szkole technicznej w Monachium. szawa 1887. Wydawnictwo to zawiera: log arcyhiskupów gnieżn. "Kościół P. Maryi na Nowem Miescie," 1881, 8-a, str. 6; Kozłowski,

Hiob. ob. Job.

Hipacyusz św. dziecię, męczennik w Bizancyum, po wycierpieniu wielu tortur wrzucony został do pieca wraz z św. Lucylianem, który z kapłana pogańskiego został kaplanem Jezusa Chrystusa. Gdy jednak obaj wyszli nietkięci przez płomienie, H. został ścięty z rozkazu Sylwana, ok. r. 273, za prześladowania cesarza Aureljana. Swieto 3 czerwca. (Por. Pétin, *Dictionnaire hagiogr*. 1850, 4-0, t. I, k. 1391).

Hiperbaton, albo przekładnia (hyperbaton verborum transgressio et transcensio), polegająca na przedzieleniu wyrazów, do siebie w zdaniu należących, dla lepszej dźwięczności, lub sily, np. (Jan 6, 32): "daje wam chleb z nieba prawdziwy;" (6, 27): "tego Ojciec zapieczętował Bóg" (Hunc enim Pater signavit Deus).

Hipler Franciszek od r. 1869 regens seminaryum i profesor (1871) w lyceum Hozjusza w Brunsberdze. Redagował pismo peryodyczne: Ermländ. Pastoral Blätter. Wydał lub napisał osobno: Bibliotheca Warmiensis. (Braunsb. 1867-74); Des ermländischen Bischofs Johannes Dantiscus und seines Freundes Nicolaus Copernicus geistliche Gedichte, nach den Ausgaben von Card. Hosius und prof. Broski herausg. u. übersetzt, mit dem Leben u. Bildniss des Dantiscus. (Münster 1857); Meister Johannes von Marienwer-der prof. d. Teol. zu Prag und die Klausnerin Dorothea von Montau (Braunsb. 1865); Nikolaus Kopernikus und Martin Luther, (Braunsb. 1868); Analecta Varmiensia, Studien zur Gesch. der ermtändischen Archive und Bibliotheken (ib. 1872); "Spicilegium Copernicanum" (ib. 1873). Pisal, czerpiac z dokumentów nie wydanych.

X. B. S.

Hipolemniscus ob. Orygenes.

Hipolit arcbp gnieźnieński, bezpośredni następca Gaudencyusza, pochodził z

Wydał Szkice architekto- 1006 lub 1007, † w r. 1017, według niczne krajowych dzieł sztuki. War- innych 1027. (Por. Korytkowski, Kata-Zywoty "Ambona w kościele św. Krzyża i t. d. Prymasów i Arcybiskupów Gnież. i Poznań. 1887, 12-a, str. 13).

> Hipolit Galantini bl. ob. Doktrynaryanie, n. 4.

Hipolit św. pochodził z Arabii, uczeń św. Ireneusza. (Photi, Bibliotheca, codex 121), żył za cza-ów Aleksandra Sewera, (Euzebius, Hieron). Baroniusz utrzymuje (Annales ad a. 229 n. 4., por. Dupin, t. I, p. 179), że św. Hipolit był nauczycielem Orygenesa. Wiele o nim podawano mylnych wiadomości. Dopiero odnalezione w r. 1851 "Philosophumena," dostarczyły nam w-kazówek pewniejszych. Według nich Hipolit był pierwszym antypapieżem rzymskim i w pierwszych wiekach najpłodniejszym pisarzem. Dawniej sądzono, że św. Hipolit był bp. Porus. Döllinger na zasadzie "Philosophumena" udowodnił, że legenda o bp. św. Hipolita powstala dopiero w VII, że Portus Rom. do 300 roku nie było stolica biskupia, że św. Hipolit był współzawodnikiem papieža Kaliksta (217-222), i jakiś czas schyzmatykiem. (Por. Döllinger, Hippolytus und Kallistus, Ratysbona, 1853).

Powodem do schyzmy było nieporozumienie: św. Hipolit oskarżał papieża o sabelianizm w nauce o Trójcy śś. i zbyteczną łagodność względem grzeszników. Schyzma ustala wkrótce, Hipilit ze swymi zwolennikami powrócił na lono Kościoła kat., zasłużył na miano świętego, jak tego dowodzi napis na jego grobie, "Pre-byterowi Hipolitowi." Miał być św. Hipolit z Poncyanem, nast. Kaliksta, na wygnaniu w Sardynii, gdzie umarł w 235 r. i wraz ze zwłokami Poncyana pża pochowany w Rzymie 13 sierpnia, dzień ten jest dotychczas poświęcony ich pamięci. Wiadomość Prudencyusza o rozszarpaniu Hipolita przez rumaki pochodzi z pomieszania św. Hipolita z innym Hipolitem, synem Tezeusza (ob. art. nast.). Dzieła św. Hipolita wskazane czytamy, chociaż nie wszystkie, na wspaniałej marmurowej statui wyobrażającej św. Hipolita w po-Włoch, wstąpił na stolice arcbpią w r. stawie siedzącej. Wspaniały ten pomnik rzeźby starochrześcijańskiej obecnie prze- został na rozszarpanie przez dwa rozchowuje się w muzeum lateraneńskiem.

Dziela jego liczne, ale do nas nie wszystkie doszły. Najsławniejsze obecnie Pnilosophumena, w oryg. Φιλοσοφούμενα οδ Σλεγγος κατά πασων των αίρέσεών, na statui o tem dziele niema wzmianki. Pierwsza ksiega do 1851 r. była znana jako utwór Orvgenesa, druga i trzecia dotychczas nie odnalezione, sześć ostatnich odnalazł Miller w 1851 r.

na górze Atos.

Pracował też H, wiele nad egzegeza, ale do nas doszly tylko urywki, najznaczniejsze z komentarza na Daniela, jest to najstarsze przechowane pismo egzegetyczne; w niem spotykamy się z wzmianką, że Chrystus urodził się 25-go grudnia, a umari 25 marca. Demonstratio de Ant christo rozprawia o osobie antychrysta i jego panowaniu, przytacza o nim wszystkie proroctwa. Z tego dziela widać, że autor jest chiliastą. "Demonstratio adversus Judacos," krótka par fraza. Ps. 18 o Mece Chry-"Liber adversus Graecos," lub "Adversus Platonem de causa universi." (Por. S. Hieron, Comm. in Dan. c. IX). "Homilia in S. Treo-phania" (per. S. Hieron.); "Canon seu Cyclus Paschalis" wykaz cyklów paschalnych na 112 lat, od 222-333, w którym to czasie zdaniem św. Hipolita cały cykl nanowo się pówtarza. Wszystkie dziela św. Hipolita pisane w języku greckim. (O św. Hipolicie por. Bardenhewer, Patrologie, 184; Dreher, Lehrbuch der katholischen Religion II; 559, str. 105; Kraus, Geschichte der christlichen Kunst I. Fryburg 1869, 229-230; A. Retke, Patrologiae Compendium, Varsoviae, 1889, str. 70-73. G. Rauschen, Zarys Patrologii. Warszawa, 1904, str. 81-84).

X. R. J.

Hipolit sw. 1) H. kaplan Kla rzymskiego i męczennik. Miał nieszczeście uledz na czas jakiś błędom Nowacyana i Nowata, lecz później bląd swój naprawił przez publiczne przyznanie się do winy i chwalebne meczeństwo za wiarę. Uwięziony na prześladowania Gallusa, H. zaprowadzony został do Porto i stawiony przed prefektem Rzymu, który się tam wtedy znajdował. Gdy Chrystusa zaprzeć się nie chciał, skazany stała się posiadłością rzymską, a w pierw-

hukane konie, do których został przy-wiązany za nogi. Ostatnie słowa jakie wyrzekł męczennik były: "Panie, oto rozrywają moje ciało; przyjmij ma dusze!" Chijanie ze Izami pozbierali szczatki ciała i odzieży św. kaplana i ze czcia zanieśli do Rzymu i pochowali je w katakumbach, obok jednego z oltarzy. † w r. 252 w Ostyi, gslzie był osątzony na śmierć Święto 13 sierpnia. – 2) H. meczennik w Rzymie. Był on długi czas ukryty w grocie pod Rzymem oddany życiu pustelniczemu, wychodził od czasu do czasu uauczać pogan wiary św. Gdy którego nawrócił, prowadził go do Św. Štefana pża, który chrzcił no-wonawróconych. Cesarz Waleryan dowiedziawszy się o tem, postanowił wszczać prześladowanie Chijan, o czem H. zawiadomił pża, który ze swej strony zachęcał wiernych, by byli gotowi na męczeństwo, a tymczasem by starali się nawracać swych krewnych pogab. H. doprowadził do chrztu swą stostrę Pauline, jej męża Adryasa i 2 dzieci: Neona i Marję. Schwytany wraz z krewnymi został wrzucony do więzienia mamertyńskiego. Poddany torturom został w końcu zabity pod razami biczów z ojowianymi kulami, w r. 257. Ciało Św. znajduje się prawdopodobnie w kle. św. Agaty w Rzymie. wwięto 2 grudnia. (Por. Pétin, Dict. hagiogr. t. I, k. 1357 i nast.). X. J. N.

Hipolita świetego Bracia milosierdzia. Fernando Kortez zdobył Meksyk w dniu S. Hipolita. Na pamiątkę tego dnia założono w tem mieście szpital, przy którym powstało zgromadzenie z celem pielęgnowania chorych. Sykstus V i Klemens VIII papieże zatwierdzili to zgromadzenie jako zakon, dając mu regułę i strój Braci milosierdzia św. Jana Bożego.

Hipotezys (hypotesis, przypuszczenie) jest to postać stylistyczna; polega na tem, że autor nagromadza wiele przypuszczeń i warunków, z których pewne da się wyprowadzić wnioski, np. Ps. 138, 8.

Hippo, dawne bpstwa (2) w północne Afryće: 1-o Hippo Regius, dawna kolonia fenicka, w 46 r. praed Chr., szych wiekach Chrześcijaństwa s tolica śliwie. Stolice swą ozdobił wielu wspa-Św. Augustvn był tu bpem. 395 czy 396-430 r. (ob. art. Augustyn św.). W VI w. Wandalowie, w VII Arabowie miasto zburzyli, ruiny z miasta le-Regius polączono z stolicą Konstantyna synodzie prymasa dla Mauretania Siti-Kartagińskiego. (Por. Morcelli, Africa Christ. Bresciae, 1816, t. I, 181...; II i III ad ann. 303-430; Papier, Lettres sur H., Bône, 1888; A. Schwarze, Untersuch. über die äussere Entwickl. der afrik. Kirche, 1892, 84...; Leclercq, L'Afrique chret., 2 t., Paris, 2 wyd., 1906.--2-0 Hippo Diarrhyt u s (Zarytos) - również starożytna kolo-nia fenicka w Numidyi, dzis Biserta w Tunisie; tu urodziła się św. Restituta, męczenniczka z czasó Dyoklecyana. Hippo D-s było też stolicą bpią. Sześciu bpów tej dyecezyi wylicza Morcelli (Africa christ., Bresciae, 1816, t. I, 180...)—(Por. też Werner S. J. Orbis terrarum catholicus, Friburgi Brisg., 1890, p. 203 i adnot. 2; Buchberger, Kirchliches Handlexikon, München, 1907, t. I, k. 1982—1983).

X. C. S.

Hiptmair Mateusz dr. profesor prawa kanonicznego i teologii, historyk, ur. w r. 1845 w Schanstadt w wyższej Austryi, redaktor czasopism: "Theol.-prakt. Quartalschrift" i "Kunstblätter." Napisal: Geschichte des Bisthums Linz. 1885; Bild d. Sterb. d. Bischots Rudigier.

Hiram, o którym mowa w II Reg. V, II; III Reg. V, 15, 21—24—32; II Par. II, 2, król Tyru, sprzymierzyniec Dawida i Salomona. Podług świadectw Diosa historyka Fenickiego i Menandra Efeskiego. (por. Jos. Flav. Ant. VIII, 5, 3; Ap. I, 17-18). Hiram byl sy-

b p i a. W r. 246 na syn. w Kartagi-nie był bp. Theogenes z Hippo Regius. tyń, kraj wzbogacił przez handel morski niałymi gmachami, zbudował kilka świąi soju-z z Dawidem i Salomonem. Dawidowi posłał majstrów i drzewa cedrowego, ile tylko było potrzeba na zbudowanie pałacu królewskiego i świątyni żą niedaleko dzisiejszego m. Bône w Pańskiej za Salomona. Dostarczył też Algierze. W 1867 r. tytuł bpa Hippo złota na ozdobę swiątyni. Za to wszystko otrzymał od Salomona 24 miasta, (Constantine, Cirta). — Synody w a gdy te mu nie podobały się, nazwał Hippo Regius były: I—393 r., arbp Au- je "ziemią Chabul" II (Reg. V, II). Tareliusz z Kartaginy postanowił na tym cyan (adv. Graecos, 37), utrzymuje, że Salomon miał za żonę córkę Hirama, fensis; kanony dyscyplinarne podaje He- ale inni historycy o tem nie wspomina-fele (Conciliengesch., wyd. 2, t. II, k. ją. Józef Flawiusz przytacza listy Hi-139); II-427 r.-kanony tego synodu rama do Salomona i Salomona do Hipomieszczano razem z kanonami synodu rama i utrzymuje, że kopie tych listów zachowały się w archiwum miasta Tyru. (Por. Ant. VIII, 6-9; Contra Apion. I, 17). Pomiedzy opowiadaniem biblijnem a dokumentami tyryjskimi, co do lat panowania Hirama, zdaje się być pewna różnica; podług Biblii znacznie dłużej panował Hiram niż 34 l. Dla uniknięcia tej różnicy niektórzy utrzymują, że było dwóch Hiramów, jeden za czasów Dawida, a drugi syn 1-ego lub wnuk za Salomona. To jednak nieprawdopodobne. Przypuszczać więc należy, że Flawiusz Józ. może niedokładnie podał lata panowania Hirama, a zresztą w opowiadaniu III Reg IX, 10-16 caly ten ustęp można uważać za nawiasowy i wiersz 10 połączyć wprost z 16. (Por. I Par. VIII, 1-2). Dotychczas wskazują na południo-zachodzie od Tyru grób Hirama, ale na potwierdzenie jego autentyczności niema żadaych dowolów. (Por Movers, Die Phönizier t. II, Berlin, 1849, p. 326; Lenormant, Bubelon, Histoire Ancienne de l'Orient, 9 ed.,t. VI, Paris 1888, p. 249, 512-516; Maspero, Histoire Anciente de l'Orient, 9 ed.,t. VI, Paris 1898, p. 249, 512-516; Maspero, Histoire Anciente de l'Orient, 9 ed.,t. VI, Paris 1888, p. 249, 512-516; Maspero, Histoire de l'Orient de l'Orient de l'Orient de l'Orient de l'Orient de l'Orient de l'Orient de l'Orient de l'Orient de l'Orient de l'Orient de l'Orient de l'Orient de l'Orient de l'Orient de l'Orient de l'Orient de l'Orient de l'Orient de l'Orient de l'Orient de l'Orient de l'Orient de l'Orient de l'Orient de l'Orient de l'Orient de l'Orient de l'Orient de l'Orient de l'Orient de l'Orient de l'Orient de l'Orient de l'Orient de l'Orient de l'Orient de l'Orient de l'Orient de l'Orient de l'Orient de l'Orient de l'Orient de l'Orient de l'Orient de l'Orient de l'Orient de l'Orient de l'Orient de l'Orient de l'Orient de l'Orient de l'Orient de l'Orient de l'Orient de l'Orient de l'Orient de l'Orient de l'Orient de l'Orient de l'Orient de l'Orient de l'Orient de l'Orient de l'Orient de l'Orient de l'Orient de l'Orient de l'Orient de l'Orient de l'Orient de l'Orient de l'Orient de l'Orient de l'Orient de l'Orient de l'Orient de l'Orient de l'Orient de l'Orient de l'Orient de l'Orient de l'Orient de l'Orient de l'Orient de l'Orient de l'Orient de l'Orient de l'Orient de l'Orient de l'Orient de l'Orient de l'Orient de l'Orient de l'Orient de l'Orient de l'Orient de l'Orient de l'Orient de l'Orient de l'Orient de l'Orient de l'Orient de l'Orient de l'Orient de l'Orient de l'Orient de l'Orient de l'Orient de l'Orient de l'Orient de l'Orient de l'Orient de l'Orient de l'Orient de l'Orient de l'Orient de l'Orient de l'Orient de l'Orient de l'Orient de l'Orient de l'Orient de l'Orient de l'Orient de l'Orient de l'Orient de l'Orient de l'Orient de l'Orient de l'Orient de l'Orient de l'Orient de l'Orient de l'Orient de l'Orient de l'Orient de l'Orient de l'Orient de l'Orient de l'Orient de l'Ori stoire Ancienne des peuples de l'Orient, t. I, p. 333. 371-372; F. Vigouroux, Dict. de la Bible, t. III, p. 717 i 718.

- 2. Hiram ostatni z jedenastu wodzów Edomskich, którzy po zgładzeniu Horrejczyków, zajęli całą krainę Edom. (Gen. XXXVI, 43; I Par. I 54).
- 3. Hiram, rzemieślnik tyryjczyk nem i następeą Abibala króla, panował poslany przez Hirama króla do Salomolat 34 do 53 r. życia. Panował szczę na dla dozonania wszelkich ozdób w

świątyni. Ojcem tego Hirama był Tyryjczyk, matką Izraelitka z pokolenia Dan. (III Reg. VII, 14—46;; VIII, 13, 14, 40, 45; II Par. IV, 11, 24). Hiram król nazywa tego rzemieslnika "ojcem swoim." Rozumieć to należy, jako tytuł honorowy lub też przypuszczać, że było dwóch Hiramów rzemieślników: ojciec i syn; tu mowa właśnie o ojcu. (Por. F. Vigouroux, Diction. de la Bible t. III, p. 718—719).

Le Hire Artur ks., sulpicyanin, ur. w r. 1811 w Morlaix, † w 1868 r. Był to wytrawny znawca nauk biblijnych, który do śmierci wykładał je z wielkim pożytkiem słuchaczów; był także profesorem hebrajskiego w seminaryum św. Sulpicyusza w Paryżu. Napisał: Le Liore de Job, traduction et commentaire. Paris 1873, in 8-0. Ks. Grandvaux wydał po śmierci H. jego Etndes bibliques i Sylloge t. j. rozprawy w materyi egzegetycznej. (Por. Daniel, Manuel des Sciences sacrćes. 1903, 8-0, str. 531).

Hrhaim Hieronim, opat klasztoru Sion w Pradze, ur. 1637 † wr. 1579. Filozof sceptvezno-praktyczny. W dziele De typho generis humani sive scientiarum humanarum inani ac ventoso tumore dowodzi próżności wiedzy ludzkiej opartej na doświadczeniu i rozumie ludzkim; za prawdę uznaje tyiko to, co dusza z objaśnienia Bożego poznaje.

Hirmus ob. Ayyeleth hassahar.

Hirsch Teodor, historyk, ur. w r. 1806 pd Gdańskiem, studya odbywał w Berlinie, w r. 1833 został nauczycielem gimnazyum w Glańsku, † w r. 1881. Cenne są prace H. tyczące się dziejów ojczystego miasta, m. i. Die Oberpfarrkirche von S. Marien in Danzig. 1843; Das Kloster Olima. 1850; Handelsund Gewerbsgeschichte Danzigs unter der Herrschaft des Deutschen Ordens. Leipzig 1858-dzielo uwieńczone nagrodą, i inne. Wydawał też od r. 1863 ważne dla historyi polskiej dzielo "Scriptores rerum prussicarum." (Por. S. Orgelbranda, Encyklop. Powszechna. 1900, 4-o, t. VII, str. 64).

Hirschau, b. opactwo bened, w dvecezy spirkiej hrabstwie Calwe w Wirtembergu. Nieg lyś był tam mały kościołek ś. Nazaryu-za z VII w., lecz dopiero bp Noting m. r. 830 a 832 wystawił kościół i opactwo, do którego sprowadził z Włoch relikwie ś. Aureliusza. Pż Grzegorz IV i ces. Ludwik Pobożny potwierdzili fundacye. Opat Raban z Fuldy wysiał tam 15 mnichów, których pierwszym opatem był sprężysty Luitbert. Losy opactwa do XI są pokryte mglą, w tym czasie zaś klasztor znajdował się w zupelnym upadku. Pż Leon IX,1049 r. bedac w tych okolicach, wpłynał na swego siostrzeńca hr. Adalberta, że postanowił odbudować klasztor i zwrócić zagarnięte dobra. Ukończywszy budowe hr. Adalbert w r. 1065 wezwał mnichów z opatem Fryderykiem z Einsiedeln na czele. Opat Wilhelm zaprowadził ścisłe przestrzeganie reguly i przyczynił się do świetnego rozkwitu opactwa (1071 r.). Slawa klasztoru była tak wielka w tym czasie, iż inne klasztory stąd wybierały opatów, zastosowywały regulę i z nich to utworzyła się nawet kongregacya Hirschau, odznaczająca sie ścisła regula. Stan ten trwał i za następnych opatów, dopiero pod Rupertem (1176) rozluźniła się nieco regula. Do-zlo do tego, że opat Henryk II (1300-1317) został rozkazem cesarskim zlożony z urzędu. Zwrot ku lep-zemu poczyna się po soborze konstancyeńskim za opata Fryderyka II (1400-1428). Reformacya dopiero zadala opactwu cios śmiertelny. Książe wirtemberski Utrych cherwy dóbr klnych, postanowił rozpędzić mnichów, którzy nie przyjmą nowej nauki; jakoż ci wnet rozbiegli się w różne strony. W r. 1548 po zaprowadzeniu "interim," opat Jan II (1524-1556), zebrał znowu mnichów, ale już w r. 1558, zakonnicy zostali rozpędzeni, a klasztor obrócony na rezydencyę książęcą. Wódz francuski Melac w r. 1692, zniszczył do szczętu klasztor, a nawet kł. wspaniały; pozostała tylko wieża, oraz kaplica Matki B, którą przerobiono na kl luterski i dotąd jako taki służy mieszkańcom miasta. (Por. Dr. Paul Giseke, Ausbreitung d. Hirschauer Regel etc. Halle 1877; Mart. Mayr, Die Hirsch. Congreg. 1880). (Ch.).

Hirschberger Juljusz ks., proboszcz

w Szczecinie, ur. w r. 1842 w Koppitz, od r. 1884 do 1887 był redaktorem wydawnictwa "Kanzelredner."

Hirschel Jan Józef ks., ur. w r. 1817 w Heidesheimie, z prawnika został kaplanem i otrzymał od bpa Kettelera karedrę profesorską prawa kanonicznego w uniwers, mogunekim. Wysoką swą wiedzą i popularnością dokonał przy pomocy sławnych i uczonych meżów jak Moufang, Riffel, Heinrich, Haffner i innych reformy nauki teologicznej w Niemczech, a Moguncya pod swoim uczonym i świątobliwym pasterzem stała się centrem czystej nauki katolickiej, rozszerzającej się po c łym kraju. + w r. 1885. Napisał oprócz kilku prac historyczno opisowych dzieło o małżeństwie cywilnem (Moguncya 1878), jego historyę we Francyi (tamże 1873) i wiele artykułów i rozpraw treści teologiczno-kanonicznej w różnych czasopismach niemieckich. (Por. Schäfler, Handlex. der kath. Theol. 1883, 8-o; Bund, Catalogus auctorum. 1900, 8-o, s. 77).

Hirscher Jan Chrzciciel von, moralista. Ur. w 1788 w Alt Ergarten w ks. Wittemberskiem. Przez lat 20 był profesorem teologii moralnej w Tubindze, następnie we Fryburgu. Umarł jako dziekan kapituły katedralnej 1865 r. Człowiek wielkiej pracy i wykształcenia; cieszył się wielką powagą wśród duchowieństwa; wzbogacił literature kościelna wieloma pracami w zakresie teologii dogmatycznej, apologetyki, ascetyki, nadto teologii moralnej, pasterskiej, homiletyki i katechetyki. W dziełach swych błądził niekiedy, ulegając wpływowi ruchu wolnościowego za jego czasów; atoli był człowiekiem szczerze wierzącym, pobożnym; w czasie zatargu władz świeckich z biskupem Fryburga, stanał po stronie ostatniego, a gdy jedno z dziel H. wniesiono na indeks, poddał się wyrokowi Kongregacyi. Do lepszych dzieł H. należą: Die christliche Moral (Tubingen 1835, 1836, 1850, 1851 ed. 5); Kate-chetik (ib. 1831, 1840 ed. 4); Das Verhältniss (ib. 1823); Die Geschichte J. Christi. (ib. 1840): Das Leben der seligsten Jungfrau und Gottes. mutter Maria (ib. 1853); Die kath. Lehre vom Ablass (ib. 1826, 1855 ed.

1865, w których pisząc o stosunku Kościoła do państwa jest za liberalny, stawia zbyt śmiałe żądania ustępstw i reform ze strony Kościoła. Jedno z dzieł H. Die kirchlichen Zustände der Gegenwart (Tubingen 1849) zostało wniesione na indeks. Pomieszczał wiele artykułów w pismach w Tubindze i Fryburgu. (Por. Hurter, Nomenclator. T. III). X. B. S.

Hirschfeld, opactwo w niższej Hessyi (dzisiaj Hessen-Kassel) zaloż. ok. r. 736 przez ucznia ś. Bonifacego Sturma. 780 przeniesiono tu zwłoki opata Wigberta z Fitzlaru. W r. 850 wybudowano nowy kl i klasztor na miejsce pierwotnej fundacyi, a Ludwik niemiecki nadal mu liczne przywiteje. Opactwo H. różne przechodziło koleje; to upadalo to podnosilo się, zależnie od opatów, ostatecznie jednak karność ta upadła, tak, że za pża Leona X, na przedstawienie ces. Maksymiliana, H. zostało wcielone do opactwa fuldajskiego, którego opat zawiadywał niem przez dziekana. Biblioteke i skarbiec przeniesiono do Fuldy. Na mocy pokoju westfalskiego majatki opactwa H. dostały się księstwu Hessen-Kassel.

Hirschfelder Rudolf, ksiądz, ur. 1350 w Głogowie na Szlasku, katecheta, a od 1863 dyrektor seminaryum nauczycielskiego w Liebenthal, umarł d. 28 listopada 1872 r. Napisał bardzo dobry plan nauczania religii w szkołach niższych Lehrplan f. d. Erthlg. der kath. Rel. Unterr. Mainz, 1871 i podrecznik do objaśnienia historyi biblijnej, Handbuch zur Erkläruny der biblischen Geschichte des A. u. N. T. Mainz, 1872 i 1874 drugie wydanie. (Por. Hurter, Nomenclator Litterarius, t. III, 1265; Handw., 1872, c. 531).

Hirkan ob. Machabejczycy i Izraelici.

ležą: Die christliche Moral (Tubingen 1835, 1836, 1850, 1851 ed. 5); Kate-chetik (ib. 1831, 1840 ed. 4); Das Verhältniss (ib. 1823); Die Geschichte J. Christi. (ib. 1840): Das Leben der seligsten Jungfrau und Gottesmutter Maria (ib. 1853); Die kath. Lehre vom Ablass (ib. 1826, 1855 ed. 6); Erörterungen, Fryburg 1846—1857;

rem. † w r. 1907. Z prac historycznych H. wymieniamy tyczące się historyci Kla w Polsce monografie: Jan Łaski, arcybiskup gnieżnieński, sprzymierżeńcem sultana tureckiego. Lwów 1879; Hieronim Łaski. Tamże 1888; Kronika klasztoru trzemeszeńskiego i wspominki o Łaskich. Tamże 1887, i w. i. H. był także redaktorem czasop sm ludowych katolickich "Chata" i "Nowiny" i gorliwym działaczem w sprawie oświaty ludowej. (Por Kwartalnik historyczny. 1907, str. 754 i nast; S. Orgelbr. Encykl. powsz. 1900, 4-o, t. VII, str. 66).

Hirschmentze! Chrystyan ks., ur. w r. 1638, † w r. 1703 w Welehradzie. Pisał po łacinie i po czesku. Prace H. przewaźnie pozostały w rękopisie. Z łacinskich wyszły: Vita SS Cyrilli et Methodii oraz Oratio de Passione, Pragae 1667. Po czesku napisał dzieło o powstaniu arcybractwa Różańca św. przy kle bołatyckim w r. 1668. Dużo pisał o pamiątkach histor.-klnych Moraw i Welehradu.

Histeron, proteron (hysteron, hysterologia, prothysteron), jest to odwrócenie porządku logicznego lub chronologicznego; najprzód mówi się o tem, coby należało potem powiedzieć, np. (Act. 5, 6): "znieśli go na stronę, a wyniósłszy pogrzebli."

Histerya. Nazwa H-i (histeria, histeria-is - maciennictwo) pochodzi od grec. histera = macica. Etymologiczne znaczenie tej choroby tłumaczy się mylnym, dawnym pogladem, że zachodzi ścisły stosunek pomiedzy H-a i macica, płciowymi organami kobiet i že jest ona wła ściwą tylko płci żeńskiej. Z podobnym pogladem spotykamy się jeszcze i dzi-siaj, lecz ściśle naukowe badanie chorych histerycznych zmusza do odrzucenia tych zapatrywań, jako nie mających zastosowania w większości wypadków. Prawda, że lekarz francuski Briquet twierdzi, że połowa kobiet ma usposobienie histeryczne, a piąta część podlega napadom tej choroby, jednak z danych statystycznych widzimy, że na H-ę cierpia dzieci i mężczyzni, a ci ostatni stanowia duży procent, bo więcej niż 6-10% ż ogólnej liczky chorych histerycznych. W każdym razie najwięcej chorych na tę chorobę spotykamy wśród plci żeńskiej: panny, zamężne, wdowy, szczególniej w okresie drugiego, trzeciego 1 czwartego dziesięciolecia, cierpią na H-ę. Są wypadki, że H. jest wrodzoną danemu subjektowi i ciąży na nim przez całe życie. Zdarza się bardzo często, ze ujawnia się ona raczej przez jakieś osobliwości charakteru. a nie przez dolegliwości chorobliwe tak. że osoba, bez żadnej watpliwości, histeryczna, nie może być uważana za chorą w ścisłem znadzeji w ścisłem znadżeniu tego cłego.

cżeniu tego słowa.

Objawy H-i sa rozmaite. Czasami ustępują zaraz same przez się: niekiedy - na skutek uspakajajacego działania wypitej szklanki zimnej wody, lub też mijają, gdy osobnik stara się ich zwalczyć siłą woli własnej. Kiedyindziej objawy H-i bywają tak ciężkie, że osobnik histeryczny staje się najnieszczęśliwszą istotą, udręczeniem dla siebie i otaczających go. Czasami przebieg choroby jest taki, że w krótkim stosunkowo czasie jedne za drugimi symptomaty zmieniają się: drgawki, halucynacye, paraliż, ślepota, katarakta i inne; czasami zaś w przeciągu wielu lat wystepuje jeden tylko jakby symptomat, który opiera się wszelkim lekarskim zabiegom. Pośmiertne badanie chorych histerycznych nie znajduje w ich nerwowym systemacie ani mikroskopijnych, ani dużych zmian struktury i obiegu krwi. Symptomaty histeryczne niekiedy zjawiaja się naglę w tych, którzy wydają się zdrowi, trwają w jednych wypadkach bardzo krótko, w innych zaś dnie, tygodnie, miesiace, lata cale, i nagle mogą zniknąć w ślad za jakimś podziałaniem na psychikę chorego. Wpływ psychiczny, wyobraźnia, odgrywa bardzo wielka role, jako moment wywołujący te lub inne symptomaty. Do H-i należą też rozmaite formy pomieszania, różniące sie od niehisterycznych psychoz, charakterystycznemi cechami. Z tego, cośmy dotąd powiedzieli widać, że bardzo trudno dać ścisłe określenie H-i, i to tak datece, że niektórzy wybitni autorowie zaliczają H-ę do zwyklych chorób nerwowych, gdy tymczasem inni uważają ją nawet w pierwszych początkach za chorobe psychiczna. Bezwatpienia mamy tutaj do czynienia z ogólną nerwozą, ale zarazem należy zwracać uwagę na to ogromne znaczenie, jakie w H-i

źródło H-i w zboczeniu od normy organu, uważanego za substrat działalności psych cznej, a mianowicie kory mózgowej, chociaż przyznają, iż zboczenie to jest tak mate, że skutkiem jego koniecznym nie jest pomieszanie, i że razem z niem (zboczeniem) może być najzupelniejsze używanie władz umysłowych.

Ogólna charakterystyka właściwości psychicznych histeryków. Olbrzymia przewaga uczuciowości nad życiem intelektualnem. Cecha ta zwykle odznacza się pleć żeńska, a przy H-i wzmaga się ta cecha, zarysowywuje się ostrzej, potęguje.-I dla tego większej skłonności kobiety, niż mężczyzny do H-i należy szukać w normalnej psychicznej organizacyt tej pierwszej. W związku z wielkiem spotęgowaniem się strony uczuciowej przy H i jest zwiększona wrażliwość i niestałość usposobienia, do czego dolącza się sklonność do kaprysów i przesady. Przy zwiekszonej zdolności wyobraźni, predka afektacya, traceni równowagi; słabe nawet pobudki nadzwyczaj silnie działają na psychikę, tak silnie, że chory oso-bnik nie może przeciwko nim reagować. Smiech i płacz bardzo łatwo stają się spazmatycznymi, niemożliwymi do opanowania. Do tych zasadniczych właściwości psychiki histeryków przylączają sie, chociaż niezawsze, braki etyczne: ustawiczne niezadowolenie z otaczających, cheć zwrócenia na siebie powszechnej uwagi, ekscentryczność zachowania się, nienawiść, brak serca, obluda, kłamstwo.

Pod wzgledem religijnym wśród histeryczek spostrzega się skłonność do marzycielstwa religijnego (a szczególniej pośród starych panien), oddają się z wielkim upodobaniem nawet przesadnie praktykom religijnym, bardzo często z chęcią zwrócenia na siebie uwagi. W tym celu zadaja sobie nieraz ostre umartwienia, wstrzymuja się po całych dniach od pokarmu, aby wieczorem dopiero przyjmować Komunie św., połykają rzewać do siebie kaplana z Wijatykiem; trwającego oblędu,

posiada wyobraźnia. Stąd też upatrują zachwyty, stygmata i cuda (ob. wypadek opowiedziany w Medycynie pasterskiej przez starego Du-zpa-terza. Lwów, 1900, str. 156). Ze sentymentalizmem religijnym chodzi często w parze kochliwość, dochodząca czasem do obledu milosnego lub też lubieżnego (Nymphomania), zwłaszcza u tych, które podlegają nalogowi samogwaltu (Por. wypalki w Handbuch der Pastoralmediein, August Stöhr, 1900 r., 401 str. i w zaryt. Medyc. Past. str 154; Medyc. Past. Dr. Jujiana Czarneckiego, Gaiezno, 1905, str. 378). Pomimo braków etycznych u chorych na H e umysi logiczny, proces myślenia, panięć moga być nadzwyczaj rozwinięte. U ludzi dobrze wychowanych, inteligentnych braki te etyczne, wskutek rażącego kontrastu z ich intelektualnem życiem, bardzo rzucają się w oczy, chociaż i u kobiet ze sfer namiższych, historyczek, spotyk imy sie z podobnymi objawami. Nie wszyscy jednak histerycy posiadają braki etyczne, a ci, którzy posiadają, nie wszyscy sa odpowiedzialni za swe czyny; do wielu poniekad stosuje się teorya Lombroza i Kraffe-Ebinga o nieodpowiedzialności; inni zaś zasługują na naszą wyrozumiałość. Zachowanie się bezwzględne z nimi, nie zwracanie uwagi na ich skargi, doprowadza często ich do złoszczenia się i do coraz większego potegowania w sobie choroby, aby wywolać współczucie.

Roztrój umysłowy histerycz. nych możemy podzielić na trzy kategorye: 1-o. Na gruncie H i może rozwijać się zwykła p-ychoza, np. melancholia, mania. 2-o. Histeryczny oblęd ujawnia się w postaci chronicznej, przewlekłej choroby, jako t. z. rezonujący albo moralny obled. Do tego ostatniego sklonne są te histeryczki, w charakterze których ujawniają się wyżej wspomniane braki etyczne. Chore te, dzięki skłonności do kłamstwa, oszukaństwa, falszywych oskarżeń, często stają się powodem procesów kryminalnych; i z racyi swej ekscentryczności, zamiłowania w skandalu i braku wszelkich etycznych czy strawić się nie dające, wbijają sobie zasad niebezpieczne są na wolności. igły lub szpilki do ciała, udają po mi-strzowsku smiertelną chorobę, by wez-psychoz obejmuje wypadki krótko wypadki pojawiającego się czasem pozwalają sobie jeszcze na więk- epizodycznie i przeciągającego się od sze oszukaństwa i udają opętania, wizye, kilku godzin do kilku dni lub tygodni.

Atak następuje przeważnie na skutek jakiegoś wstrzaśnienia moralnego; czesto łaczy się z objawami kurczów. Zwykle ataki histerycznego oblędu polegaja na zamroczenu świadomości, na za-traszających i szarpiacych dusze halucynacyach i bredzeniach, w których czesto bardzo wielkie znaczenie mają te zjawiska, które w danej chwili zachwiały psychiczna równowage chorej. Bardzo czesto można tutaj obserwować stan ekstazy, z religijnem lub erotycznem bredzeniem, albo stan nadzwyczajnej bojaźni przed wyimaginowanymi potworami, lub też halucynacye i bredzenia na tle złych duchów. (Jak zrozumieć wyżej użyty przez nas wyraz ekstaza ob. wart. Extaza: A. E-a naturaln a). Tutaj dodać należy, że ekstazie podlega przeważnie pleć zeńska, a prze dewszystkiem dostarcza H a największą liczbę przypadków. Szczególną cecha tych krótkotrwalych psychoz jest fakt, że w wiek-zości wypadków chora, chociaż jej świadomość jest zamroczona, dostępna pozostaje dla wpływów psychicznych, przy których pomocy można ją uspokoić, zatrzymać, albo też nadać inny kierunek atakowi. Zupełnie odrębną grupe zmian psychicznych stanowia te zmiany świadomości przy H-i, które odpowiadają rozmaitym stadyom sou hypnotycznego. Mogą one być wywolywane sztucznie, mogą też powstawać samorzutnie, w związku lub nie-z kurczami. Tutaj też zaliczyć należy letarg, katalepsyę, somnambulizm. W blizkim pokrewieństwie z somnambulizmem jest bardzo zajmujący pod względem psychologicznym stan "rozdwojonego ja." Polega on na tem, że chore peryodycznie, w przeciagu kilku tygodni lub miesiecy, okazuja zupelnie inne właściwości charakteru, przyzwyczajenia, sposób wyrażania się, jednem słowem, zupełnie inna osobe, niż tę, którą są w normalnym stanie, a najgłówniejszym jest fakt, że w okresie zmienionej osobowości nie pamiętają tego, co ma związek z ich normalnym stanem, np. nie poznają starych znajonych; w tym zaś ostatnim stanie, nie pamiętają tego, co się z niemi czowym i t. p.). Na szczeście rzadko działo w anormalnym. A gdy napowrót się spotykamy z kurczem w narządzie stają się nienormalnemi, pamietają to, co oddechowym, ponieważ podobny kurcz się w poprzednim nienormalnym stanie grozi utratą życia i nieraz, rzeczywiście działo. W ten sposób mamy dwie oso- dla histeryków stał się przyczyną śmierby, dwa "ja" w jednym osobniku, dwa ci.

rodzaje różnych aktów psychicznych. Zjawisko to rzadko można obserwować, Przeważnie opisują je uczeni francuscy, którzy określają te dwa stany wyraże. niem: Condition première i Condi-tion seconde. Z punktu pasterskiego zjawisko to bardzo ważne, by snadź, spowiadając chora, nie traktować na seryo tego, co mówi, jeżeli ulega stanowi rozdwojonego "ja."

Symptomaty H-i ze strony systemu nerwowego zwykle grupują się odpowiednio do funkcyi samego systemu nerwowego. Nerwy czuciowe. Najpowszechniejszem zjawiskiem tutaj jest t. zw. anestezya, t. j. zupełna nieczułość lub zmniejszona czułość ciała. Rozciaga sie ona na cale cialo, albo na pewne miejsca, bardzo czesto na jedna ołowę. W tym wypadku na jednej polowie zwykle nie tylko ginie, lub słabnie wrażliwość skóry na ból, lecz też i innych zmysłów: słuchu, wzroku, smaku, powonienia. Anestezya histeryczna może niespodziewanie zjawiać sie i znikać. Przeciwnem zupełnie zjawiskiem u chorych na H ę jest hyperestezya t. j. nadmierna wrażliwość. Dość częsvo na ciele histerycznych mamy pewne punkty lub okolice, dotkniecie albo naciskanie których, wywołuje objawy histeryczne (Zones hystérogènes). Do zwyklych ob-jawów tutaj zaliczyć należy newralgiczne bóle w różnych częściach ciała, szczególniej zaś bóle glowy i migreny.

Nerwy ruchowe. W sferze ruchowej w H-i główna role odgrywaja drgawki i kurcze. Słusznie też można mówić o drgawkach właściwych naogół histerykom. Zuane sa wszystkim histeryczny śmiech i płacz, które są tylko spotegowaniem i przedłużeniem normalnego. Bardzo rozpowszechnionem jest skurcz gardła, przyczem choremu wyda-je się, jakoby kula gdzieś z podbrzusza toczyła się do gardła; stąd zjawisko to naywano Globus hystericus albo aura hysterica. Podobne zjawisko spotyka się w różnych organach wewnetrznych (kana'e oddechowym, pęcherzu mo-Konwulsyjnym ruchom podlegają

mięśnie w najrozmaitszych postaciach. Czasami ruchy te przechodzą bez ogólnej reakcyi organizmu i nie bardzo mordują chorą, czasami zaś są one tak okropne, że strachem przejmują otaczających i nazywają się wielką H-ą. Głowa, ręce, nogi podnoszą się i spadaja z nadzwyczajna siła: robi to wrażenie młocki we dwójkę, albo skoków klownów w cyrku, stąd ten objaw nazwał slynny neuropata Charcot "clownizmem." Czasem histeryczka kurczy się i wygina. Zarzuca nogi na grzbiet, zwija się w klębek, kręci się w koło, a zarazem z ust jej wychodzą głosy podobne do szczekania psów, beczenia baranów i t. p., to znowu żywe nader mowy, czy to na tle religijnem, czy erotycznem, czy nawet wręcz rozwiązłe i blużniercze. Zjawiaja sie i halucynacye. W okresie klownizmu napięcie mięśni dochodzi do takiej potęgi, że nieraz sześć pielegniarek nie jest w stanie utrzymać chorej. Charcot rozróżnia cztery fazy w wielkim ataku histerycznym: 1) ze-ztywnienia epileptyczne (histeroepilepsya), 2) klownizmu, 3) póz namiętnych albo plastycznych i 4) fazv w której następuje dluższe, ciche bredzenie. Rzadko jednak zdarza się taki typ klasyczny wielkiej histeryi; zwykłem objawem w takim paroksyzmie jest zamieszanie chwilowe zmyslów, epileptyczne stężenie i ogólna lub połowiczna nieczułość ciała (anestezya), przy ogólnej i nadmiernej wrażli-wości (hyperestezyi). Bywa też i dyrestezya czyli anormalna zmiana czucia; kończy się taki napad jakby przebudzeniem sie ze snu niespokojnego, najczęściej z bardzo słabą świadomością tego, co przed chwila zaszlo. Druga kategoryę histerycznych objawów ze strony sfery ruchowej stanowia kontraktury (kurcze członków) i paraliże. Pierwsze mogą być przejściowym symptomatem podezas konwulsyjnych ruchów, albo też mogą pojawiać się same niezależnie i trwać długo, nieraz całe lata. Histeryczne paraliże (bezwłady) przedstawiają najrozmaitsze kombinacye i stopnie. Ukazują się nagle lub rozwijają stopniowo, trwają krótko, albo nieraz przez szereg lat trzymają histeryczki w łóżku, z którego często z nieprzewidzianego i niekiedy mało znanego powodu jako zupelnie zdrowe powstają i chodzą, jakby nigdy choremi nie były.

W porównaniu z symptomatami H-i w sferze czucia i ruchu, zaburzenia histeryczne w innych funkcyach spotykaią się względnie rzadko. Wyliczymy tutaj niektóre objawy: utrata glosu zupełna lub też cząstkowa (chory może mówić tylko szeptem); ukazywanie się krwi na rozmaitych częściach ciała t. j. stygmatyzacya (ob. art. S t y g m a t y) i plucie krwią, przez co nieraz histeryczkę uważają błędnie za chorą na suchoty; nadzwyczajne podniesienie się temperatury nawet do 43° C. i więcej, nieusprawiedliwione żadną przyczyną materyalną (t.

z. gorączka histeryczna).

Przyczyny H-i. Pochodzenie od rodziców histeryków, a szczególniej matki histeryczki, nerwowej, cierpiącej na roztrój umyslowy; wychowanie przez matke histeryczke dzie i, bardzo wpływa na ostatnie w kierunku uspasabiajacym je do H-1. Niewatpliwie na H-e cier-pieć mogą i cierpią osobniki, w rodzinie których niema i nie było nerwowo albo psychopatycznie chorych, i tutaj występuja najrozmaitsze przyczyny H-i: psychiczne wstrzaśnienia połaczone z uczuciem zawodu, niespełnionych nadziei, nieszczęśliwej milości i t. p., następnie przestrach w związku z fizycznem wstrząśnieniem organizmu. (Chociaż H-a grasuje przeważnie w sferze inteligentnej, której życie zmysłowe jest bardz ej r zwiniete, jednak nie brak jej i wśród ludzi o nizkim poziomie umyslowym). Dalej do przyczyn H-i zaliczyć musimy: nadużywanie obcowania płciowego, wybujałość popędu płciowego, wreszcie oddawanie się samogwaltowi, (onanizm). Doświadczenie uczy, że okoliczności, polegajace na powtarzającem się ciagle niezaspokojeniu pobudzenia płciowego, mogą źle wpłynać na cały ustrój uczuciowy niewiast i prowadzą do ciężkiego rodzaju H-i lub też ciężkiej niedomogi nerwowej. Nierozsądne wychowanie domowe, które nie stara się o zaszczepienie zasad moralnych ani o wyrabianie silnej woli i charakteru, ani o należyty rozwój sił fizycznych, prowadzi niestety bardzo ezesto do histeryi. Chcac zapobiedz histeryi, nie należy umysłu dziewcząt karmić niepotrzebnemi wiadomościami, których one zrozumieć nie moga, należy zakazać czytanie romansów. Dziewcząt młodych nie należy prowadzić do teatrów na niemoralne sztuki tea-

tralne, przez co zwykła się budzić wiek- mimo całego oporu chorego, łagodnie, sza wrażliwość nerwów, następnie znysłowość i zalotność. Z takich dziewczat wyrabiaja sie histeryczki, zwłaszcza gdy wymarzonych ideałów znaleźć ani swoich żądz zaspokoić nie mega. Wyczerpanie fizyczne, konstytucya niedokrewna, niedostateczne odzywianie się, nieprawidłowości w narządach plciowych, okres zaniku zdolności płodzenia u kobiet same przez się nie są przyczynami H-i, lecz, bezwatpienia usposabiaja do Przy leczeniu H-i mniej niż przy innych chorobach można się kierować zasada, że dany symptomat chorobliwy ustępuje przy zastosowaniu tego lub innego środka leczniczego; leczenie tutaj musi być psychiczne. Ważna role odgrywa, zapobieganie. Dzieci u których z uwagi na warunki dziedziczne, zachodzi słuszna obawa o rozwój H-i, zwłaszcza jeżeli dostrzegamy już pierwsze jej oznaki, powinny być usuwane z pod wpływu otoczenia, którego przyklad lub kierunek móglby oddziaływać na nie zgubnie, a więc nieraz i z pod wpływu rodziców. Wychowanie ich powinno być powierzone osobie, która potrafi łączyć w postępowaniu wielką stanowczość z rozumną łagodnością i taktem. W trybie życia i systemie wychowania takich dzieci zachowywać należy ogólne prawidła hygieny, wystrzegając się przesady w przeciażaniu zarówno ciała jak i umysłu. Należy bronić je troskliwie od rozbudzania w sobie pociągu do nadzwyczajności i chorobliwego entuzyazmu, a także od obcowania z innemi, zbyt nerwowemi dziećmi. Podobna role, jaka względem dziecka odgrywa rozumny wychowawca, może do pewnego stopnia spełniać w obec osoby dorosłej lekarz domowy. Często zbyteczna troskliwość, albo przeciwnie obojetność i drwiny ze strony ujemnie oddziaływają otoczenia, wynik kuracyi; wtedy doradzać należy leczenie poza domem, najlepiej w specyalnym zakładzie. Niekiedy specyalnym zakładzie. już sama zapowiedź pozadomowego leczenia działa pomyślnie. Jako kon-kretny przykład leczenia psychicznego poszczególnych objawów H i posłużyć może metoda zwykle stosowana w bezwładach histerycznych. Jeżeli bezwład, jak to najczęściej się zdarza, dotyczy kończyn dolnych, to w takim razie po- wać w kościele, że tłum, ciasnota, po-

lecz z nieugietą stanowczością, należy stawiać go na nogi i wprawiać w chodzenie. Takie próby, dokonywane systematycznie po kilka razy dziennie. prowadzą najczęściej do pożądanego rezultatu. Jako środki pomocnicze, przy stosowaniu leczenia psychicznego, używa się tego wszystkiego, co służy do wzmocnienia systemu nerwowego: hydropatya, elektryzacya, masaż, kapiele, wody mineralne, leki wzmacniające i t. Stosowany też bywa i hypnotyzm, lecz tutaj niema zgody pomiędzy powagami lekarskiemi, jedni sa za inni przeciw temu środkowi; co się zaś tyczy metaloterapii, to środek ten chociaż nieda-

wny, jest już zdyskredytowany.

Wobec wielkiej liczby chorych na H-e. każdy kaplan bez watpienia może sie z niemi spotykać. Stad kaplan powinien być dokładnie obeznany z psychologia, posiadać dużo doświadczenia, wiele taktu, bardzo dużo serca i w równej mierze stanowczości. Najlatwiej i naiprędzej kaplan zyskuje zaufanie zupelne chorego osobnika, a to rzecz najważniejsza, jakieśmy powiedzieli, w leczeniu H-i. Caly swój wpływ powinien w pierwszej linii skierować duszpasterz ku temu, aby chory zgodził się na zwrócenie się do lekarza o pomoc. Prawda, że doświadczony kaplan (nie n.ówimy tutaj o młodych, posiadających może dużo teoryi, lecz nic, albo mało praktyki życiowej, ci bowiem cierpiących na H-i powinni odsylać do starszych swych braci), duszpasterz może bardzo dużo dopomódz choremu, nie wolno mu jednak zapominać, że podlożem H-i jest choroba fizyczna, potrzebująca pomocy lekarza. Do lekarza więc powinien kapłan histeryków odsyłać i z całą usilnością dopomagać mu wpływem swoim na histeryka lub histeryczkę w prowadzeniu kuracyi. Lekarz jednak, którego wskaże kaplan, powinien być znany z nauki, długoletniego doświadczenia, wypróbowanej cnoty. W braku lekarza na miejscu, albo w braku odpowiedniego, powinien kapłan zasięgać rady u znanego lekarza, co on ma radzić choremu lub chorej, aby dopomódz im do powrotu do zdrowia. Niechaj kaplan dla histeryczek będzie względny lecz zarazem stanowczy. Gdy mu się skarżyć będzie, że nie może przeby-

niechaj nie nalega na bywanie w kościele, i owszem uspokoi i zapewni, że Bóg tego od niej nie wymaga, i przytem, chociażby wiedział, że owa histeryczka przebywa godzinami na balach publicznych, w powietrzu dusznem i zadymionem, niech sie nie dziwi i nie podejrzewa zlej woli, ponieważ to istota nienormalna, i nie czyni jej z tego powodu wymówck. Jeżeli wśród owiec swej pieczy powierzonych zauważy usposobienia histeryczne, które chca zostać kaplanami lub w-tapić do klasztoru, powinien odradzać i nie pozwalać nigdy na to. Dla tego też w seminaryach i klasztorach powinien doświadczony lekarz badać kandydatów i kandydatki i bezwzglednie odsuwać tych, co zdradzają skłonności histeryczne. Dla dobra ludzkości powinien duszpasterz przeciwdziałać zawieraniu związków malżeńskich pomię-

dzy lub z histerykami.

Co się zaś tyczy histeryczek o podkładzie erotycznym, jeżeli kaplan zau-waży skłonności ich ku sobie, powinien bezwzględnie usunąć się od nich, ode słać do innego kapłana, a w razie potrzeby rozmawiać wobec świadka, osoby starszej, poważanej. Z góry trzeba być przygotowanym na to, że jak histeryczka nieobliczalna jest w swojem postepowaniu, tak też i nieobliczalny može być skutek podobnej ostrožności kaplańskiej. Dotychczasowe namiętne przywiązanie histeryczne zamienia się w straszna nienawiść lub zazdrość, lecz na to uwagi nie powinno się zwracać (Por. Debreyne'a, Theol. Morale, str. 303).—Literatura. Kla-yczne, chociaż już stare, jest dzielo Briquet'a, Traité clinique et therapeutique de l'hysterie (II, 1859); Legrand de Saulte, Les hysteriques, état physique et mental, actes insolites, delictueux et crimi nels (II, 1883); Charcot, Leçons sur les maladies du système nerveux (II, 1883--87). W jezyku polskim dokładne streszczenie pogladów Charcota znaleźć można w szeregu odczytów klinicz nych, opracowanych według dziela Giltesa de la Tourette'a przez Puławskiego (Odczyty klin. Gazety Lekarskiej Nr. 50, 51, 52, 85, 86, 87, 90, 91, 92; Weir Mitchell, Lectures ou diseases

wietrze kościelne źle na nią działają, Lecons cliniques sur l'hystérie et l'hipnotisme (II, 1891); Pierre Janet, Etat mental des histériques, les stigmates mentaux (1I, 1893); Löwenfeld. Pathologie und Therapie der Neu-rasthenie und Hysterie (1894, Wiesbaden); Pastoral-Psi heatrie, dr. Famillera (Fryburg, 1898) i wspomniane art. dzielo; Por. też art. Hystérie w Dictionnaire encyclopédique des sciences médicales (1888): art. Histerya w Wiel. Encykl. Powsz. Ilustr. t. XIX, 14 i nast.; art. Isteria w Enci-klopediczeskij Słowar., Brokgauz i Efron, t. XIII, 464 i nast.).

X. H. F.

Histogeneza albo Histogenia (δςτος — tkanka: γένος — początek) jest to powstawanie tkanek organicznych; tak też nazywa się nauka o tworzeniu się tych tkanek.

Historya biblijna ob. Biblijna historya.

Historya filozofii I. Określenie i znaczenie. II Podział. III. Filozofia przedchrześcijańska, IV. Filozofia po Chry-stusie Panu. V. Bibliografia historyi filozofii

I. Przez hist. filoz. rozumiemy naukowe przedstawienie filozoficznych systemów tak, jak one stopniowo w biegu wieków ukazywały się na arenie życia umysłowego, według ich treści i wewnętrznego stosunku, w jakim do siecie nawzajem pozostawały. Znaczenie hist, filoz. jest wielkie. "Jeżeli historya każdej nauki jest porywającym widokiem, jest wzmosłą pieśnią z uroczystej epopei o zwycięstwach rozumu nad przyrodą, ducha nad materya, to rozwój i przygody filozofii potrafia nawet w sercach ostygłych rozbudzić święty zapał, nawet zwiątpiałym umysłom powrócić hart i wiarę" (Ob. Pawlicki, *Historya Filo*-20sti Greckies t. I, str. 1). Historya filozofii wtaje onicza nas w stan umysłów minionych wieków, daje nam materyał naukowy, mający pierwszo-rzędną wagę przy budowaniu systemu, który zdaniem naszem ma być wyrazem prawdy. Ona wskazuje nam przyczyny powstania różnych systemów filozoficznych, ich rozwój, okres świetności, of the nervous system, especially in powolne chylenie się i zamieranie, wrenomen. (2 wyd. Londyn, 1881); Pitres, szcie zanik. Ułatwia więc nam wzbo-

uczy nas jak mamy postepować z badaniach, by ujść losu strupieszałych systemów. Tak oceniając historye filozofii, unikamy dwu krańcowości: Kartezyu-za, który się chlubil z tego, że nic nie wie o pracy filozoficznej do jego czasu dokonanej i że nie ceni jej zupelnie, jako też Hegla i Wiktora Cousin, z których pierwszy twierdził, że hist. filoz. jest cześcią systemu filozoficznego, a drugi szedł jeszcze dalej, czyniac z systemu filozofii jakaś ankie-

te historyczna. II. Podział historyi filozofii nie jest rzecza latwa, gdyż takowy nie pokrywa calkowicie podziału w historyi przyjętego i okresy różne, które należałoby wyodrębnić, nie sa zaznaczone jakimiś słupami granicznymi lecz zachodza na siebie i zlewają się z sobą. (Ob. bardzo słu-zne uwagi w dziele prof. Straszewskiego "Dzieje filozofii w zarvsie" t. I. str. Ze względów praktycznych dzielimy historyę filozofii na: przedchrześcijańska i po Chrystusie Panu; filozof a przedchrześcijańska rozpada sie na filoz.: 1. Wschodu: A. Indyjska, B. Chińska, C. Medyjsko-Perska, D. Azyi Zachodniej i Egiptu; 2. Zachodu: Gre-cyi i Rzymu. Filoz. po Chr. Panu obejmuje: 1. Filozofie Ojców Kośc ola. Jest to okres od I do VII w., choć, ściśle mówiąc, filozofowie niektórzy, po wieku V przez swój sposób ujmowania i przedstawiania rzeczy należa już do wieków średnich. 2. Filozofię wieków średnich. od VIII do polowy XV wieku, choć niektórzy myśl ciele z XVII w. jeszcze do średniowiecza winniby być zaliczeni. 3. Filozofie Odrodzenia, obejmujaca druga polowe wieku XV i wiek XVI. 4. Filozofię nowożytną rozpadającą się na 3 perjody: od Bakona i Kartezyusza do Kanta tj. wiek XVII i polowa XVIII, filozofię Kanta tj. druga polowę XVIII w. i filozofię od Kanta do obecnej chwili tj. wiek XIX i za-

ranie XX. III. Filozofia przedchrześcijańska. 1. Filozofia Wschodu: A. Fil. Indyjska B. F. Chińska i C. F. Medyjsko-Perska czy, owszem cała materya jest złudze-D. F. Azyi Zachodniej. Egiptu.

A. Filozofia Indyjska. trosk o byt doczesny, którym bogata i hojna przyroda Indyi się zaopiekowała, z Frahmą, które osiąga sie przez obja-

gacanie naszej skarbnicy filozoficznej i niom bytu Odwiecznego, czując pogarde do ziemskiego życia. Ich filozofia najściślej łączy się z wierzeniami religijnemi, których istotą panteizm, w różnych okresach rozwoju religijno filozoficznego, przybierającego różne formy. Okresów tych rozróżniamy trzy: pierwszy--hymnów Rigveda, najdawniejszego pomnika cywilizacyi indo germańskiej (stanowiacych cześć pierwszą ksiąg świętych Veda) od 1500-1000 r. przed Chr. To zaranie myśli filozoficznej, rozwijającej panteizm substancvalistyczny i kosmiczny: ieden jedyny byt ukazuje sie pod niezliczonemi formami poprzez milionowe fenomeny wszechświata. Drugi okres — od 1000—500 r. przed Cbr., to filozofia jaką widzimy w ksiągach Brâhmana i Upanishad (dwóch dalszych częściach ksiag Veda). Forma kosmologiczna i metafizyczna panteizmu z pierwszego okresu u-tepuje miejsca formie panteizmu psychologicznej: istota naszej jaźni indywidualnej i wszystkich rzeczy jest absolutnie identyczna z Brahman'em, bytem wiecznym. "Atman" czyli "świadomość monistyczna" kształtuje się we wszystkich absolutnie bytach. Człowiek dochodzi do "atman," przenikając pozna-walną powłokę, jaką "Brahman" ma w w rzeczach i przejawach empirycznych. Na świadomem zjednoczeniu się z "atman" a więc i z "Brahman" polega szczeście człowieka w teraźniejszem i przyszłem życiu. Okres trzeci-sanskryckiod 500 r. przed Chr. do obecnej chwili jest w przeciwstawieniu do dwóch pierwszych peryodem myśli i literatury świeckiej po-vedyjskiej. Widzimy tu dwa szeregi systemów:starających się pozostać wiernymi ówczesnym zasadom religijnym lub przynajmniej nie występujących wrogo przeciw takowyminie zrywających z niemi. Do pierwszego należa: a) Vedânta, będący najbardziej ortodoxyjnym i przesiąknietym duchem Vedy, a zarazem najważniejszym z tego szeregu. Jest to zupełnie wykształcony, mistyczno-idalistyczny panteizm. "Cokolwiek jest-mówi on-je-t Brahma, co nim nie jest - jest niczem." Wielość i różnorodność rzeniem. Brahman jest niepoznawalny i Wolni od i bez atrybutów. Celem życia jest "wyższe poznanie" naszej identyczności filozofowie oddali się calkowicie bada- wienia mistyczne i jest zdolne uwolnić

od metempsychozy. Cala kosmologia, psychologia, teodycea, eschatologia i etyka są prostemi zastosowaniami powyż-szych zasad. b) Sankhyam, — którego twórcą był Kapila-jest metafizyka ateistyczna i w przeciwstawieniu do monistycznej Vedanty-dualistyczną. c) Vaiçeshikam - którego autorem byl Kanâda-iest metafizyczna klasyfikacya wszystkich bytów na kategorye a zarazem próba atomistycznego wytłumaczenia materyalnego świata. d) Nyâya - którego twórcą był Gotama—jest jeszcze dziś popularny w Indyach. Jest to system nawskroś dyalektyczny, podajacy różne reguly, które kierują naszem poznaniem. Wtajemniczenie się w te reguly uwalnia od metempsychozy i zapewnia szczęście wiekuiste. e) Yoga — reprezentuje najkrańcowszy mistycyzm, z jakim spotykamy się w dziejach. W drugim szeregu systemów najważniejsze są: a) Materyalizm. Jego przedstawicielami byli: Dschaina, Carvakas, Lokajatica. Główne zasady: duch nie istnieje, uczucie, świadomość i inteligencya sa wynikiem pewnego układu materyalnych cząstek. b) Buddyzm, (ob. art.) system religijnofilozoficzny, wrogo występujący przeciwko urzędowemu braminizmowi. Jego twórcą Sakhia - Muni (6 lub 5 wiek przed Chr.). System jego jest mistyczny. Jedynym dlań Bogiem – nicość. Wszystko jest bez treści i zawartości. Przywiązanie do życia indywidualnego jest źródłem boleści, należy się wiec oderwać od tego ułudnego istnienia, powrócić do pierwotnego i jedynie prawdziwego niebytowania, wyzbyć się swego osobowego istnienia i swej świadomości, słowem zatopić sie w Nirwanie tj. nieświadomej jedni indywiduum z wszechbytem. Drogą do tego życie ascetyczno-mistyczne.

B. W Chinach spotykamy sie z trzema główniejszemi doktrynami filozoficznemi: a) Nauka Lao-tse'go, (kolo 600 r. przed Chr.), który uznaje istnienie Bytu pierwszego, rozumnego, wydającego z siebie świat przez emanacyę; nadto glosi zasady moralności prawie bez zarzutu. b) Nauka Konfucyusza (Khung-tse'gə 551 — 479 r. przed Chr.) i jego późniejszego epigona Meng-tse'go (koło 370 r. przed

jętnosć, a drogą do niej myślenie. Zresztą, na ogół ta nauka jest przeceniana. c) Buddyzm, prześladowany w Indyach dostaje się do Chin w początkach naszej ery, zaś do Tybetu w VII w. po Chr. i stanowi zasadniczy składnik la-majskiego mistycyzmu.—W później zych czasach filozofia Chiń-ka ożywia się za panowania dynastyi Sung (960-1280 po Chr.), a główniejsze nazwiska myślicieli sa: Tscheu-tsi i Tschu-hi.

- Filozofia Medyjsko Perska. U Medów i Persów, choc nie było systemu filozoficznego w ścislem znaczeniu, ale ich wierzenia religijne zawieraja dużo pierwiastku filozoficznego. dlem tych religijno-filoz. pojęć są święte księgi Zendawesta, przypisywane Zoroastrowi (VI w. przed Chr.). Istnieja dwa pierwiastki: Ormuzd, Bíg światłości i sprawca wszystkiego dobrego i Ariman, bóg ciemności i początek zła wszelakiego. Te dwa pierwiastki sa w ciaglej z soba walce. Pomagać dobremu a zwalczać zły zadaniem człowieka, które jeżeli spelni, otrzymuje niebo.
- D. Filozofia Azyi zachodniej i Egiptu. Babilończycy, Syryjczycy, Fenicyanie i Egipcyanie holdowati naturalistyczno-dualistycznym pogladom religijnym. Kasta kaplańska ludów tych uprawiala glebszą nauke; nie obce też jej były zagadnienia filozoficzne, lecz o nich nic prawie nie wiemy, gdyż uczeni ówcześni otaczali się wielką tajemniczościa.
- Filozofia Zachodu. Filozofia Grecka i Rzymska. W.ierzenia religijne poglady filozoficzne Wschodu nie pozostały bez wpływu na Grecyę, mimo to jej filozofia rozpatrywana jako całość, jest oryginalnym wytworem ducha hel-Wypełnia ona 6 wieków leńskiego. przed i 6 wieków po Chr., zatem chronologicznie nie dałaby się całkowicie do przedchrześcijańskiej zaliczyć, uczynić to jednak można, uwzględniając jej prawie autonomiczne istnienie i rozwój w pierwszych wiekach naszej ery. Zawiazków filozofii greckiej należy szukać u poetów elegijno-satyrycznych (Archilochos Mimnermos, Simouides) i gnomicznych (Solon, Theognis, Focylides i in.). A Chr.) uwzględnia prawie wyłącznie prak- dalej mamy przejściowy do filizofii włatykę życiowa. Jedyna cnota jest umie- ściwej okres mitycznych kosmologij:

Hezyoda, Epimenedesa, Akuzilaosa, Ferecydesa z Syros i kosmogonii orfickich, jak również siedmiu mędrców, do których są zaliczani: Tales z Miletu (624—561 lub 547), Peryander z Koryntu (615—539 lub 535), Pittakos z Mityleny (640—570), Bias z Prieny, Saolon z Aten (634—554), Chilon ze Sparty (610) i Kleobulos z Lindos. Zapoczątkowaną tak, a przez szereg wieków rozwijającą się filozofie grecką, dzielimy na cztery okresy, opierając się na głównych zagadnieniach, jakiemi się kolejno zajmowano.

Okres pierwszy od Talesaz Mile tu do Sokratesa (od końca wieku VII do V), to okres badań kosmologicznych. Prace myślicieli rozpoczynają od badania świata zewnetrznego, pozostawiając na uboczu wzgląd psychologiczny poruszanych kwestyi. Ich dzieła noszą zwykle tytuł "περὶ φόσεως," stąd nazwa im dawana "fizyologów." Widzimy ich dwie grupy: jedna bada kwestye treści wszechrzeczy, watku niezmiennego, druga zaszmian we wszechświecie. Trzeci człon ego podziału stanowi sofistyka, wykazuąca niedostateczność tak pojętej filozofii jest przejściem do filozofii Sokra-

jesa. Do pierwszej grupy należą: a) szkoła Jońska dawniejszych filozofów przyrody do Heraklita, w pierwiastku fizycznym widzi watek i istote wszechrzeczy: dla Telesa z Miletu (624 - 561 lub 547) tym pierwiastkiem jest wo-da, dla Anaximandra z Miletu (611— 547) —τὸ ἄπειρον tj. chaos, dla Anaximenesa z Miletu (583-524)-powietrze, dla Diogenesa z Apollonii (kolo 440 r.) —powietrze, pojmowane jako materya myśląca. b) Szkola pytagorejska. Pytagoras z Samos (582-500) koło roku 532 zakłada szkole w Krotonie. Wkrótce doszedł w południowych Włoszech do dyktatury moralnej. Według jego sywszechrzeczy jest stemu pierwia⊲tek matematyczny: mianowicie liczba, stanowiąca samą substancyę rzeczy, gdyż każdy byt jest określoną harmonią, ta zaś powstaje ze stalego połączenia parzystych liczb z nieparzystemi, przyczem pierwsze są pierwiastkiem określającym, drugie zaś nieokreślonym.—Do tej szko-ly są nadto zaliczani: Philolaos, Eurytus, Kleinias, Simmias, Echekrates, Akrio, Hippodamus, Epicharm, Archytas, Hippasos z Metapontu. c) Szkoła z Elei do Parmenidesa. Założył ją urodzony w Kolofonie Xenophanes (576—480). Za pierwiastek wszechrzeczy uważa byt niezmienny, który utożsamia z Bogiem, Nie neguje wszakże istnienia wielości rzeczy. Uczyni to dopiero jego następca Parmenides.

Do drugiej grupy należą: a) Szkoła jońska od Heraklita (535-475), autora księgi περὶ φύσεῶς, traktującej o przyrodzie, rzeczypospolitej i Bogu, ale tak niejasnej, że mu zjednała przydomek ciemnego (ὁ σκοτεινός). Filozofia Heraklita jest oryginalną formą fenomenizmu, dynamizmu i panteizmu. Wszystko jest w ustawicznym ruchu i zmianie (πάνταρέῖ); treścią wszechrzeczy-ogień. Heraklit pierwszy głosił kompletny, świadomy panteizm przyrodniczy (tak zwany dla odróżnienia od pant. logicznego Spinozy i Hegla), jak również pierwszy rzucił myśl moralnego poglądu na świat, niestety pesymistycznego, za co go "filozofem płaczliwym" nazwano. Jego duchownym spadkobierca był nauczyciel Platona Kratylus., b) Szkoła z Elei do Parmenidesa, ucznia Xenophanesa (ur. 515 r.). Parmenides rozwinał metafizycznie teologiczny monizm mistrza i doszedł do monizmu idealistycznego. W przeciwstawieniu do Heraklita mówi, że wszystko jest a nic się nie staje, ani zmienia, ani zanika; wielość bytów jest złudzeniem. Uczniami jego byli: Zenon z Elei (koło 500 r.) i Melissos z Samos (kolo 440 r.). c) Szkoła późniejszych filozofów przyrody, z których a) jedni holduja dualizmowi teologicznemu: Empedokles z Agrygentu (495-435) odróżnia siły, miłość i nienawiść od czterech materyalnych pierwiastków: ziemi, wody, powietrza i ognia; Anaxagoras z Klazomene (500utrzymuje, że świat powstał z chaosu, zawierającego niezliczona ilość pierwiastków, podzielonych do nieskończoności, tak wspólistniejących, że w każdym obecne sa wszystkie inne. Jest to t. zw. teorya "homeomeryów." Tej nieksztaltnej masie Rozum nieskończony, duch odwieczny nadał ruch i celowe dążenie. — Do tejże kategoryi myślicieli należą: Eurypides, Metrodorus z Lampsaku i Archelaos. β) Inni tejże

szkoły filozofowie holdują atomizmowi i mechanizmowi materyalistycznemu i tworza t. zw. szkolę z Abdery. Jej założycielem był Leucyppus prawie wcale bliżej nieznany. Uczniem jego i chlubą szkoly był Demokryt ojciec materyalizmu (460-370). Wedlug tego wszystko składa się z niezliczonego mnóstwa jednorodnych cząstek-atomów, różniących eię tylko formą i wielkością. Ruch atomów tłumaczy się istnieniem próżni i siła cieżkości. Dusza jest aglomeratem atomów; poznajen y ją za pośrednictwem obra zów materyalnych, które są emanacyą przedmiotów. Etyka Demokryta podkopuje wszelki obowiązek i stosunki społeczne. Zwolennikami tej szkoły byli: Nessus, Metrodorus z Chios, Anaxarchus, Nausiphanes.

Trzeci dział szkół fil. pierwszego okresu tworzy Sofistyka, na której skończyły wspomniane wyżej systemy. Jest ona przejściem od kosmologii do filozofii uwzględniającej myślący podmiot, lecz zarazem jest to sceptycyzm, podajacy początkowo prawdę i pewność w watpliwość, a potem negujący takowe zupelnie. Protagoras z Abdery (480-411), opierając się na nauce Heraklita, twierdzi, że wszelkie poznanie i nauka są niemożebne, gdyż podmiot i przedmiot ulegają ciagłym amianom. Gorgias z Leontium (480-385), powołując się na naukę szkoły z Elei utrzymuje, że jedność bytów wszystkich zaciera zupełnie różnicę między podmiotem i przedmiotem; dochodzi on do tejže konkluzyi co i Protagoras. Wsławili sie nadto sofiści: Prodikus z Keos, Hippias z Elis, Kallikles, Polus, Thrasymachus, Phaleas, Xeniades, Euthydemus, Dionysodorus, Lykophron, Protarchus, Alcidamas, Kritias.

Okres drugi od Sokratesa do śmierci Arystotelesa (wiek V i IV przed Chr.) to okres badań psychologicznych, w którym geniusz grecki doszedł do szczytu swego rozwoju i który, jak w ogóle każdy okres złoty w cyklach filozoficznych, ma wybitne osobistości raczej niż szkoły. Sokrates i dwaj jego duchowni spadkobiercy Platon i Arystoteles są temi głównemi postaciami.

Sokrates z Aten(470—299),(cb. art. Sokrates) wielki moralizator swych współobywateli, lecz ponieważ zbyt piętnował

politeizm, a nauczał jednobóstwa, nieśmiertelności duszy, nagrody i kary po śmierci, osądzony zmuszony został do wypicia trucizny. Nauczał przez dyalo-gi. Jego metoda polega na t. zw. indukcyi sokratycznej tj. na wyrobieniu sobie o wszystkich rzeczach ogólnego wyobrażenia umysłowego opartego na obserwacyi danych życia codziennego. Cnotę są rowadza do wiedzy: posiadać wiedzę-mówi-lest to działać moralnie. Wiernymi lecz mało uzdolnionymi uczniami Sokratesa byli Ksenofont (ur. kolo 444 r.) i Aeschines. Miał też on wielu zwolenników, pragnących pogodzić poglądy mistrza z dawniejszymi systemami, mianowicie: a) jedni z nich, uwzględniając tylko teoretyczny składnik jego nauki, wytwarzają z niej stop z nauką Parmenidesa, Zenona z Elei i sofisty Gorgiasza i są protoplastami późniejszych sce-ptyków i znani są pod nazwą, α) szko-ły z Megary czyli Erystycznej, do której zaliczamy: Euklidesa, Ichthiasa, Eubulidesa, Alexinusa, Philona, Stilpona i in. β) szkoły z Elis, później z Eretryi pod wodzą Phaedona i Menedemusa. b) drudzy, uwzględniają raczej czynnik praktyczny nauki Sokratesa i zajmuja się zagadnieniami etycznemi, przyczem: α) jedni łączą naukę mistrza z nauką Gorgiasza, wytwarzają szkole Cyników, do których należą: Antysthenes z Aten (koło 444 r.), Diogenes z Synopy, Krates z Teb, Menippus satyryk i in. Są oni protoplastami Stoików, β) drudzy, Sokratesa z Protagorasem godząc, wytwarzają szkolę Hedonistów, inaczej szkołą z Cyreny zwana, do której należą: Arystyppus star-zy i młodszy, Antipater, Theodorus, Hegesias, Annikeris, Euhemerus. Są oni duchowymi poprzednikami Epikurejczyków.

Platon (427–347) (ob.), po śmierci swego mistrza Sokratesa udaje się z Aten do Megary, a potem do Egiptu, Cyreny, Włoch południowych i Sycylii, gdzie czas dłuższy bawi na dworze Dyonizyusza Starszego, poczem wraca do Aten, gdzie zakłada szkołę Akademią zwaną. Dzieła Platona obejmują 35 dyalogów, 15 listów i zbiór definicyi z zakresu etyki. Można za Arystotelesem rozróżnić w filozofii Platona: dyalektykę, fizykę i etykę. Centrem filozplatońskiej są idee: dyalektyka rozpatruje takowe w nich samych i hołduje

krańcowemu realizmowi. Idee maja byt niezależny od naszego umysłu i jako powszechne, konieczne i niezmienne muszą istnieć poza i ponad światem zmysłowym. Te idee tworzą prawdziwą hierarchie, u szczytu której jest Bóg. Fizyka i etyka badaja stosunek idei do przyrody i czynów ludskich. Rzeczy zmysłowe są czesciowem odzwierciedleniem idei, składaja się z materyi i duszy świata, materya zas jest wyuikiem kombinacyi ciał prostych: wody, powietrza, ognia i ziemi. Idee jakie posiadamy są wynikiem nie oglądania przedmiotów, lecz reminiscency: 2 uprzedniego istnienia wywołanej przez to ogladanie. Ciało jest wiezieniem dla duszy, przeszkadzającem zatapianiu się w Idei. Celem człowieka jest ogladanie czystych idei przez dusze po odłaczeniu sie jej od ciala. Wogóle etyke indywidualną poświęcił dla państwowej; je łnostka i jej prawa zanikają wobec państwa i jego absolutyzmu. Między uczniami Platona genialnym był Arystoteles. Inni mniej lub wiecej dokladnie zrozumieli naukę mistrza; zasługują na wzmiankę bezpośredni uczniowie: Heraklides z Pontus, Philippus z Oppus, Histiaeus z Perinthu i Menedemus, jak również Scholarchowie czyli kierownicy pierwszej t. j. starszej Akademii, starającej się aż do przesady wtłoczyć myśli Pytagorasa do systemu Platona: Speuz ppos, Xenokrates z Chalcedonu, Polemo z Aten i Krates z Aten. (nb. Akademia 2, 3, 4 i 5-a należa do okresu trzeciego).

Arystoteles ze Stagiry (384—322 r.), uczeń Platona, nauczyciel AleksandraMacedońskiego, założyciel szkoły w Atenach zwanej Liceum, twórca systemu perypatetycznego (Życie, dzieła i system ob. art Arystotelesa w filozofii jest olbrzymie; na kolosalnej analizie oparlszy się, stworzył w-paniałą syntezę. Przewyższył wszystkich filozofów greckich i jest chlubą całej, wszystkich czasów ludzkości. Stagiryta miał licznych uczniów, kontynuatorów i komentatorów, którzy należą do następnego okresu filozofii greckiej.

Trzeciokres od śmierci Arystotelesa do powstania szkoły platońskiej (od końca IV w. przed Chr. do III w. po Chr.). Cechami charakterystycznemi jego sa: przewaga w badaniach pierwiastej zbyteczna do osiągnięcia szczęścia. Mę-

ku moralnego, podporządkowanie badań teoretycznych moralności praktycznej i kosmopolityzm filozofii: Aleksandrya, Rzym, Rodos, Tarsus, poczynają rywalizować z Atenami.

Pod koniec IV w. przez wiek III i pierwsza polowe II w. istnieją równolegle cztery szkoly w zupelnej od siebie niezależności: Perypatetyków, Stoików, Epikurejczyków i Sceptyków (Pyrrhonistów i Akademików), a) Szkola Perypatetyków, mało wpływowa, z poczatku trzymała sie nauki Arystotelesa. ale z biegiem czasu sprzeniewierzyła sie Główniejsze postacie: uczniowie Arystotelesa: Eudemus z Rodos, Aristoxenos z Tarentu, Pharnias, Klearchus, Leo z Byzancyum i in. Scholarchowie: Theofrastus z Lesbos, Strato z Lampsaku, Lyko, Aristo z Keos, Kritolaus z Phaselis i in. b) Szkoła Stoików, zapożycza od Heraklita teorye fizyczne, od Cyników zaś moralne, kompletując je-dne drugiemi. W fizyce hołdują materyalizmowi, dynamizmowi, panteizmowi. Bóg jest jednocześnie materya pierwotna pierwiastkiem dynamicznym wszystkich rzeczy; wynikiem panteizmu dynamicznego jest determinizm kosmiczny. Stad wynika, że wolna wola nie istnieje. Stosowanie się do praw rządzących światem jest życiem cnoty, czyni człowieka medrcem obojętnym na wszelkie uczucia i wzruszenia. Głośniejsze imiona tej szkoly: Zeno z Citium na Cyprze (342-270), Kleanthes z Assos, Persaeus z Citium, Arysto z Chios, Chrysyppus z Soli, Eratosthenes z Cyreny. c) Szkoła Epikurejczyków, założona przez Epikura (342-270) w Atenach. Jej filozofia jest stopem fizyki Demokryta i zasad moralnych Arystyppa ze szkoły z Cyreny, akcentuje wylącznie praktyczną doniosłość filozofii: jej zadaniem-uszczęśliwić człowieka i dać mu największą sume przyjemności. Dusza jest matervalna i znikoma. Chcenie jest ruchem mechanicznym duszy. Poznanie tłuma-czy sensualistycznie. Do tej szkoly naležą: Metrodorus, Polyaenus, Kolotes, Polystratus, Dionysius, Demetrius Apollodorus, Philodemus z Gadary, T. Lucretius Carus i in. d) Filozofia Sceptyków jest konkluzyą wyciągniętą z rozbieżności powyższych szkól: wiedza teoretyczna nie daje nam pewności i jest

drzec powinien zawiesić czynność swych władz poznawczych (ἐποχή), to mu zapewni najdoskonalszy spokój i szczęście (ἀταραξία). Jej przedstawicielami są: α) szkoła z Elis: Pyrrhon († 270) zapoznawszy się z nauką szkoły Megaryjsko-Elidzkiej otwiera swą uczelnię w Elis Jego naukę znamy tylko przez jego ucznia Timona z Phlius. β) Druga Akademia, założona przez Archesilaosa z Pitany (316—241) a kontynuowana przez Lucydesa z Cyreny, Teleklesa, Hegesinusa. γ) Trzecia Akademia. która łącznie z druga zowia się Akademia średnia, założona przez Karneadesa z Cyreny (214-129), ma uczniów: Karneadesa młodszego, Kratesa, Klitomachusa z Kartaginy, Metrodorusa i in.

Od drugiej połowy wieku drugiego cztery powyższe kierunki, tracac pierwotna czystość nauki, stają się eklektycznymi, a ten eklektyzm jest skutkiem sceptycyzmu pyrhońskiego i średniej tj. drugiej i trzeciej Akademii. Zatem mamy a) Eklektyzm perypatetyków: Andronikosa z Rodos, sławnego wydawce dzieł Arystotelesa, Boëthusa z Sydonu, Arysto, Kratippusa i in. Po Chrystusie głośniejszymi byli w tej szkole: Arystokles (180 po Chr.) i Aleksander z Afrodisias (200 po Chr.) znakomity komentator mistrza, stad "drugim Arysto-telesem" zwany.—Ta szkoła pod koniec III w. po Chr. zlewa się z neoplatonizmem. b) Eklektyzm Stoików ma swych przedstawicieli w Boëthusie, Panecjuszu z Rodos, Senece, Epiktecie, Marku Aurliuszu i in. Kierunek ten przetrwał do początków wieku VI po Chr. c) Eklektyzm Epikurejczyków II i I w. przed Chr. ma niewielu zwolenników, z nich główniejszy Asklepiades z Bytynii. Epikureizm (ob.) wogóle odgrywa coraz mniejszą role aż wreszcie w IV w. po Chr. przestaje istnieć jako szkola samodzielna. d) Eklektyzm Platoników jest reprezentowany przez czwartą Akademię, której założycielem był Philo z Laryssy († 80 przed Chr.) i przez piątą Akademie założoną przez Antiocha z Askalonu († 68 przed Chr). Ich zdaniem nauka akademicka, perypatetyczna i stoicka nie różnią się w kwestyach zasadniczych. Uczniem tych dwóch myślicieli był Marcus Tullius Cicero najznakomitszy przedstawiciel rzymskiego eklektyzmu.

Pokrewnym mu co do przekonań jest jego przyjaciel Terentius Varro.

W drugiej polowie II w. przed Chr. zjawił się ektektyzm jako skutek sceptycyzmu, pod koniec I w. przed Chr. widzimy zjawisko odwrotne: z eklektyzmu powstaje nowa forma sceptycyzmu, rożwijająca się przez dwa wieki równolegle z eklektyzmem, jest to sceptycyzm neopyrrhoński. Zwolennicy jego powolują się na Pyrrhona, choć przeważny wpływ na nich mieli Archesilaos i Karneades tj. druga i trzecia Akademie. Główniejsze imiona są: Ptolomeusz z Cyreny, Ene-zidemos z Knossos, Agryppa, Menodotus, Sextus Empiricus, Saturninus i in. Wpływ tego nowszego sceptycyzmu jest mniejszy niż nauki Archesilaosa. Duch znekany zwatpieniem zapragnał dogmatvzmu, to też ten neopyrrhoński sceptycyzm orjentuje sie w kierunku idei. które zrodziły neoplatonizm następnego

Czwarty okres: Szkola Neoplatońska i systemy, które ja bezpośrednio przygotowały od w. III po Chr. (a uwzględniając poprzedzające ją systemy od I w. przed Chr.) do VI w. po Chr. Wyłaczne zwrócenie uwagi na moralność wyrodziło w uprzednim okresicałkowite niedowierzanie względem wiee dzy spekułatywnej. Nie mogąc przeto znaleść pewności i szczęścia zapomocą zwykłych dróg i środków, zwraca się filozofia do obcowania z Bogiem, do zetkniecia się z nim duszy ludzkiej, stąd w porządku podmiotowym nowe procesy poznawcze, intuicye ekstatycznia i mistyczne, w porządku zaś przed miotowym - wytwarzania calej skabytów pośrednich między Rogiem i duszą ludzką. Te cechy dają się w częl ści zauważyć już w pewnej grupie systemów poprzedzających neoplatonizm od 1 w. przed Chr. do III w. po Chr., w całej zaś pełni znajdujemy je w neoplatonizmie.

a) Do rzeczonej grupy systemów należą: α) Platonizm pytagorejski, mający z pośród wspomnianych w trzecim okresie eklektycznych platoników zwolenników, starających się połączyć w jedną całość zasady platońskie, stoickie i perypatetyczne z teurgiczno - religijnemi praktykami pytagorejskiemi. Wybitniejsi z nich: Plutarch z Cheronei, Maxi-

mus z Tyru, Apuleius z Madaury, Nu-| Sallustius, Julian Apostata, Hyppatia, menius, Hermes Trismegistus i in. β) Neopytagoreizm, w wielu razach zbliżony do poprzedniej szkoly jest właściwie szkolą eklektyczną: platonizm, perypatetyzm i stoicyzm przesiakniete sa pytagorejskiem upodobaniem do matematyki. symboliki liczb, mistycznych uniesień i ascezy religijnej. Tu należą autorowie pseudopytagorejskich: Archytas, Okellus, Charondas i in., nadto prawdziwi neopytagorejczycy: Nigidius Figulus, Vatinius, Moderatus z Gades, Apolonius z Tyany, Philostratus i in. 7) Filozofia grecko-żydowska, zapoczątkowana przez Arystobulusa (150 r. przed Chr.) a rozwinięta przez Filona Zydowina (30 r przed do 50 po Chr.) jest zlaniem sie teologii żydowskiej z filozofia grecka. Fiton (ob.) glosi bezwzględna nieomylność ksiąg św., podporządkowanie filozofii pod teologię, dualizm Boga nieskończonego i świata ograniczonego i przesadny mistycyzm religijny.

b) Neoplatonizm wypełnia ostatnie trzy wieki (od III do VI) filozofii greckiej. Charakteryzuje go mistycyzm religijny, którego myslą przewodnią jest umożliwienie człowiekowi za cene walki ze zmyslowością połączenia się z Absolutem. Zależny od tego zasadniczego dażenia system metafizyczny jest krańcowym monizmem panteistycznym: z bóstwa wszystko otrzymuje byt przez emanacye. Neoplatonizm daży do zbadania i wykazania jak Bóg udziela się światu i jak dusza powraca do Boga. Neoplatonizm jest zlepkiem różnych systemów greckich, którym nadaje znaczenie religijno-mistyczne, przedewszystkiem jednak, choć bezzasadnie, chce uchodzić za odrodzoną filozofię Platona. Rozróżniamy w Neoplatonizmie trzy fazy: a) Filozoficzno-naukowa (III w.), reprezentowaną przez Ammoniusa Saccas (170-242 po Chr.), Orygenesa filozofa, Cassiusa Longinusa, lecz przedewszystkiem przez Piotina (204—270), który z wielkim rozgłosem kierował szkoła filozoficzna w Rzymie, i jego ucznia Porfyryusza z Tyru (232-304), autora głosnych: 'Αφορμαί πρός τὰ νοητά i Είσαγωγή εἰς τὰς ᾿Αριστοτέλους κατηγωρίας. β) Religijną (IV i V w), której przedstawicielami byli: Jamblichus, Theodorus z Asine. Aedesius z Kappadocyi, Euzebius, Maximus ze Smyrny, Priscus, Synesius z Ptolomaidy i in. 7) Encyklopedyczną (V i VI w.) zajętą prawie wyłącznie komentowaniem Arystotelesa, majaca trzy centra: Konstantynopol, Ateny i Aleksandrye. Najmniej wpływo-wa była szkoła w Byzancyum. Na wzmiankę zasługuje niepośledni komentator Arystotelesa Themistius. Ateńską przedstawiają: Plutarch Wielki, Hierokles, Syrianus, Proklus, Damascius i in. Szkola ta zostala zamknieta w 529 r. przez cesarza Justyniana. Szkole Aleksandryjską reprezentują: Olimpiodorus, Ammonius, Asklepius i in. W r. 640 szkola ta jednocześnie z biblioteka zostala spalona przez Arabów.

Filozofia neoplatońska wpływ niemały wywarla na dalszy rozwój myśli, jej ślady spotykamy jeszcze w wiekach średnich, lecz falszem jest jakoby dogmaty chrześcijańskie jej treść swa zawdziecza-Neoplatonizm wszak najenergiczniej powstawał przeciwko Chrystyanizmowi: Porphyrius, Jamblichus, Hierokles, Proklus i cały legion innych walczą zajadle przeciwko boskiej nauce Jezusa z Nazaret. Wszystkie atoli zakusy pogańskiej filozofii okazały się bardzo niklymi: wszyscy wrogowie Chrystusa zrozpaczeni powiedzuli słowy apostaty: "zwyciężyleś Galilejczyku."

Jeżeli zapytamy jakie znaczenie ma filozofia grecka jako calość rozpatrywa-na, odpowiedź musi być ta a nie inna: wywarła ona wptyw olbrzymi na wszystkie wieki następne, a nawet na kierunek myśli nowszych czasów.

- IV. Filozofia po Chrystusie Panu. Chrystyanizm, zapanowawszy nad światem, nadal dziejom jego nowy kierunek, ludom-nowa cywilizacyę. Również filozofia chrześcijańska zaznaczyła siż wspaniale w pochodzie myśli ludzkiej. Dzielimy te filozofje na: filozofie Ojców Kła od I do VIIw., fil. średniowieczna od VIII do połowy XV w., filozofię Odrodzenia od połowy XV w. do XVII w. wyłącznie, filozofię nowożytną od XVII do chwili obecnej.
- 1. Filozofia Ojców Kościola od I doVII w. (ob. art. O cowie Kościoła i poszczególnych Ojców i pisarzów) rozwija sie w środowisku cywilizacyjnem przesiąkniętem ideami greckiemi: treść

sze, nadto głównem jej zadaniem jest ustalić i obronić dogmaty religijne, stad jej cechami sa: ton polemiczny, przygodność, dorywczość, urywkowość, brak jedności. Dla tego nie mamy syntezy filozofii patrystycznej, która przedstawialaby analogię do późniejszej syntezy scholastycznej.

W filozofii patrystycznej dadzą sie rozróżnić dwa perjody: a) pierwszy do koncylium Nicejskiego w 325 r. To okres ustalania dogmatów zasadniczych. Już pisma Ojców Apostolskich mają doniosłość naukową, pierwszym jednak, który zaczał bronić naukowo zasady wiary chrześcijańskiej był św. Justyn meczennik, filozofem zwany (100-167). Athenagoras i Hermias tymże przydomkiem zaszczyceni zostali. Z guostycyzmem, który był najważniejsza tych czasów herezyą, a mającym wiele stycznych punktów z filozofią Filona i Plotina, potykaja się św. Ireneusz z Lyonu (120-202) i Hipolit z Rzymu († 235). Szczególniej w Aleksandryi w III w. istniejąca tam szkola chrześcijańska, założona przez Pantena († 200) a uświetniona przez Klemensa Aleksandryjskiego († 216) i O ygenesa (185 † 254), boryka się z tą herezyą. Szkoła Aleksandryjska chyli się ku upadkowi za św. Dyonizyusza Wielkiego († 264). Wyliczeni dotychczas pisarze to grecy. Z piszących podówczas po łacinie należy wymienić Minucjusza Felixa, Tertuliana z Kartaginy (200-258). Commodiana z Gazy, Arnobiusza, Laktancjusza i w. in.

Okres drugi od konc. Nicejskiego do konc. Trullań kiego, od IV do VII w. przedstawia się jako epoka rozwoju dogmatyki chrześcijańskiej. Edykt medyolański (313) zapewnił religii chrześcijańskiej prawo obywatelstwa, sobór Nicejski (325) ustalił dogmaty zasadnicze. Teraz poczynają się glębsze teologiczne studya. Ich ogniskami sa: Antyochia, Aleksandrya i Kapadocya: tam kształcą sję szermierze do walki w imie prawdy. Najlepsze siły ówczesne wmieszane są w spory, które dadzą się sprowadzić do trzech kategoryj: trynitarskich, chrystologicznych i antropologicznych. a) Do trynitarskich powód dali Arja-nie, Sw. Atanazy bp. Aleksandryjski

wprawdzie jest nowa, lecz formy dawniej- | Grzegorz Nysseński (331-394), Bazyli Wielki († 379) i Grzegorz Nazyanzeński († 390) wypowiedzieli na Wschodzie walke tej herezyi. Na Zachodzie czynią to św. Hilary z Poitiers († 366) i św. Ambroży z Medyolanu (340-420(. β) Spory chrystologiczne wywołał Nestorjusz. Występuje z nim do boju św. Cyryl Aleksandryjski († 444), γ) Spory antropologiczne zapoczątkowali Pelagianie, głoszac bledne zdania o łasce, grzechu pierworodnym i wolnej woli, gdyż spaczyli pojęcia, dotyczace natury człowieka i jego stosunku do Boga. Herezya ta znalazla genialnego przeciwnika w osobie św. Augustyna, największego z filozotów patrystycznych (354-430). Wielki biskup z Hippony wywarl olbrzymi wpływ na losy teologii i filozofii chrz-ścijańskiej.

> Oprócz powyższych zasługują jeszcze na wzmiankę: Synesius z Cyreny (365 370-430), Nemesius z Emezy w Fenicyi (koło 450 r.), Aeneas z Gazy, Zacharias Scholasticus, Johannes Philoponus z Aleksandryi, Procopius, mistvk Pseudo-Dyonyzjusz i Maximus Wyznawca (550-662). Niektórzy pisarze, choć sa z VI lub VII w. należa, ze względu na sposób myślenia i wpływ, do średniowiecza i tam też będą wymienieni. Od polowy V w filozofia patrystyczna traci swa żywotność i staje się raczej kompilacyjna. Przyczyny tego szukać należy nie tyle w wyczerpaniu zasobów twórczych ducha, ile raczej w tem że wedrówki narodów, które podówczas miały miejsce, uniemożliwiły poważna i systematyczną prace nad rozwojem filozofii i nauki w ogóle. Kontentowano się tem, że wyratowano z tej powodzi bogactwa już nagromadzone.

Filozofia średniowieczna od VIII do polowy XV w. t. j. do epoki O lrodzenia. Po wędrówce narodów, która sprowadziła upalek zachodniego cesarstwa rzymskiego i po zni-zczeniu dawniejszego ustroju pań twowego nadeszły czasy spokojniejsze, nowe ludy zaczynają podejmować prace cywilizacyjna, myśliciele niezadługo otworzą otrzymaną w spuściznie po przodkach skarbnice i nawiążą nanowo nić tradycyi, reka barbarzyńcy przerwaną. Już za Karola W. widzimy obudzony ruch naukowy i filo-(† 373) i trzej luminarze Kapadocyi: zoficzny, który odtąd przez wieki trwać będzie, przechodząc różne koleje. Filo-larius i Demetrius Kydones tłumaczą z zofię od VIII do polowy XV w. nazy-laciny na grecki liczne dziela filozowamy średniowieczną, choć można do niej zaliczyć niektórych myślicieli już od VI w. poczynając, jak również widzieć można niektóre jej odłamy np. scholastyke, je-zcze w XVI i XVII w. Filozofia wieków średnich rozpada się na filozofię Zachodu i Wschodu. pierwszej dwa kierunki najważniejsze, scholastyczny i antyscholastyczny lub przynajmniej od scholastyki zbaczający. (Ob. art. Scholastyka i poszczególnych filozofów np. Albert W. Bonawentu. ra Tomasz z Awinu i t. d.). W drugiej zwrócić należy uwage na filozofie w Byzancyum, Armenii, Persyi, Syryi, Arabską i Żydowską.

a) Filozofia w Byzancyum, Wypedzona z Aten przez dekret Justyniana (529) a z Aleksandrvi przez Arabów (640) filozofia grecka przeniosła swą siedzibę do Konstantynopola, ale tam przez wieki średnie tylko wegotuje. Jej zwolennicy ida w części za Platonem w części za Arystotelesem. W VIII w. Św. Jan Damasceński (ob.) w swem sławem dziele Πηρή γνώσεως pierwszy probuje stwo rzyc synteze filozoficzna; pozatem stara sie nauke Arystotelesa i neoplatoników zastosować do dogmatów chrze-ścijańskich. W IX w. Michal Psellus (Starszy) i Focyusz (ob.) propagują arystotelizm. W X w. głośniej-zymi byli: Arethas, Nicetas Paflagończyk i Suidas. W XI w. Michał Psellus (młodszy) jest wybitnym platonikiem. Wiek XII, w który n nauka byzantyńska dochodzi do zenitu, jest mniej bogaty w dzieła filo-zoficzne. Piszą w owym czasie: Johannes Italus, Michał z Efezu, Eustratius z Nicei i in. W w. XIII wzięcie Konstantynopola w czasie wypraw krzyżowych zbliżyło Wschód z Zachodem, ale na tem filozofia tylko drugiego zyskala, byzantyńska zaś pozostanie w letargu aż do Odrodzenia. Nicefor Blemmides i Georgius Pachymenes to raczej kompilato rzy, niż oryginalni myśliciele, zaś Maximus Planudes jest tłumaczem dzieł filoz, z łaciny na grecki jezyk. W XIV i XV w. komentują Platona: Greg. Palamas, Nicephor Gregoras i in., Arystotelesa zaś: cesarz Jan VI Kantakuzen, Theodor Metochita, Sophonias i in., nadto: Mik. Kahasilas pisze przeciw Sex-

tus'owi Empirykowi, zaś Georgius Scho-

- b) Filozofia w Armenii. Wiemy o niei niewiele. Wybitnieisza postacia był tlumacz Arystotelesa Dawid Ormianin. uczeń neoplatonika Olympiodora.
- Filozofia w Persyi. Gościnny dwor Chosroesa Nishirwana przyjał ostatnich przedstawicieli filozofii greckiej Damasciusa, Simpliciusza i cały szereg neoplatoników ateńskich. Akademie w Nizybie i Gandisapur poczynaja pod wpływem przybyszów bić tetnem przyspieszonem. Lecz ten ruch trwa krót-ko i jest rzeczą bardzo wątpliwą, by filozofia grecka przez pośrednictwo Persów wywaria wpiyw na spekulacye arabów.
- d) Filozofia w Syryi otrzymała bezpośrednio spuściznę filozofii greckiej i liczni tłamacze (szkoły w Edessie, Resaina, Chalcis) przekazali Arabom dzieła myślicieli greckich.
- e) Filozofia arabska. Po upadku Kalifatu Omajadów, władza przeszła do Abassydów (750-1258), którzy do stolicy swej Bagdadu zawezwali uczonych z Syrvi. Ruch ten, datujący od Kalifa El-Mansour (753-774) wzmaga się je-szcze przy El-Mamunie, który założył w 832 r. w Bagdadzie kolegium tlu-maczy, na czele których stanął Honain ben Isaac († 873). Przetłumaczono na arabski między innemi Arystotelesa i i Platona, lecz, niestety, pierwszego z balamutnymi komentarzami Aleksandra z Afrodisias, drugiego zaś z objaśnieniami neoplatońskiemi. Filozofia arabska wypełnia półczwarta wieku, rozwijając się na wschodzie a następnie i w Hiszpanii zdobytej przez Saracenów. Filozofia ta odznacza się brakiem oryginalności, kontentując się komentowaniem Arystotelesa, uważanego za wyrocznie Jest właściwie pseudoperypatetyzmem, wynikłym ze złego zrozumienia tek-tów Stagiryty i z usilowania pogodzenia jego nauki z dogmatami Koranu. Na Wschodzie wybitniejszymi filozofami sa: Alkindi († 870) i Alfarabi († 950) glo-śni logicy, Ibn Sina czyli Avicenna (980-1037) jeden z większych filozofów arabskich, który oczyścił naukę Arystotelesa z wielu naleciałości neoplatoń-

skich; Algazel (1058-1111) jest przedstawicielem mistyki ortodoksyjnej, skłaniającej się ku sceptycyzmowi filozoficznemu. Na Zachodzie, w Hiszpanii, obok Avempace i Abubakera (1110-1185) mistyków wsławił się szczególniej Averroës (Ibn Raschd) (1126-1198) czciciel Arystotelesa, którego jednak nie zawsze należycie rozumiał. Nauczał inteligencyı sfer niebieskich, odwieczności materyi, w której in potentia zawarte są wszystkie formy mającego się rozwinąć świata, monopsychizmu ludzkiego, będącego wynikiem nauki de separata existentia intellectus agentis; uczy dalej śmiertelności duszy ludzkiej, allegorycznie tłumaczy Koran, wypowiadając zasadę o dwóch pewnikach, dotyczących tego samego przedmiotu, względnie prawdziwych, choć z sobą sprzecznych. Filozofia arabska wywarła wpływ na filozofię żydowską, a przedewszystkiem na zachodnią XIII w., sama zaś po Averroesie mieć już nie będzie głośniejszych

przedstawicieli.

f) Filozofia u Žydów. Jak kiedyś filozofia u Filona była aglomeratem idei grecko-żydowskich, tak i w tym okresie filozofia żydowska jest synteza zasad judaizmu i filozofii greckiej, którą poznali Żydzi przez pośrednictwo Arabów. Jej przedstawicielami byli: Izaak Izraeli († 940), Dawid ben Merwan al Mokammez, karaita i jego przeciwnik Saadja ben Joseph al Fajjumi (892-942), którego dzieło "Amânât-ksiega wiary i wiedzy" służy za podstawę całej filozofii religijnej żydowskiej. Szczególniej w Hiszpanii rozwinęła się filozofia żydowska, zawdzięczając wielkim swobodom, jakiemi się cieszyli Zydzi pod panowaniem arabskiem: Salomo ben Jechuda ben Gabirol, zwany Avicebronem (1020-1070), zarażony neoplatonizmem arabskim, autor sławnego dziela "Mékor chajjim-fons vitae, którego przewodnią myślą jest panteizm emanacyjny i twierdzenie, że i duchowe istoty mają materyę tak, że wszystkie byty składają się z materyi i formy i że w pojedynczych bytach istnieje wielość materyi i form. W XI i XII wieku wybitniejszymi byli: Bahja ben Joseph, Jehuda ben Sa-

zbłąkanych" stara się naukę Stagiryty zaprawioną averroizmem pogodzić z judaizmem. Jego system religijny tchnący racyonalizmem wywołał długie spory w XIII i XIV w. w środowisku żydowskiem, które, z wyjątkiem pierwiastku krańcowo ortodoksyjnego, przejmuje się coraz bardziej zasadami Averroesa.

3. Filozofia Odrodzenia od polowy XV do XVII w. Wziecie Konstantynopola przez Turków (1453) i rozejście się po Europie uczonych bizantyńskich, wynalezienie druku (1440) i, co za tem idzie szybkie rozpowszechnienie dzieł klasyków, odkrycie Ameryki (1492) i drogi do Indyi (1498), postęp olbrzymi wszystkich niemal nauk doświadczalnych: wszystko to wywołało t. zw. Odrodzenie w nauce, sztuce i filozofii. Niestety, uczeni i filozofowie nieostrożnie czerpali ze źródel mądrości starożytnej i w swej czci dla klasyków dochodzili do balwochwalstwa. Uwielbienie formy dziel pogańskich przenieśli niektórzy na treść, to też wielu, a nawet większość myślicieli Odrodzenia odzywa sie wprost z nienawiścią o wierze katolickiej, lub co najmniej stara sie o zupelna od niej niezależność. Filozofia Odrodzenia nie jest jakaś jednolita synteza, lecz jest to cały szereg pozbawionych wszelkiej oryginalności systemów, będących wznowieniem dawniejszych, nie złączonych żadna myśla wspólna z wyjatkiem tylko nienawiści względem scholastyki: chaos zupelny-oto cecha charakterystyczna tego okresu przejściowego, spotęgowany jeszcze pseudo-reformą religijną, która wywołala długotrwałe wojny i Europe krwią zbroczyła.

waniem arabskiem: Salomo ben Jechuda ben Gabirol, zwany Avicebronem (1020—1070), zarażony neoplatonizmem arabskim, autor sławnego dzieła "Mékor chajjim-fons vitae," którego przewodnią myślą jest panteizm emanacyjny i twierdzenie, że i duchowe istoty mają materyty i formy i że w pojedynczych bytach istnieje wielość materyi i form. W XI i XII wieku wybitniejszymi byli: Bahja ben Joseph, Jehuda ben Samuel ha Levi, Joseph Ibn Zaddik, Abraham ben Dawid, lecz szczególniej knożesz Majmonides (1185—1204), autor dzieła "Moreh Nebûhîm — przewodnik

dań nad naturą i prawem społecznem, przytem obie grupy domagają się zupełnej niezależności od dogmatów wiary, trzecia pragnie nawiązać łączność między filozofią i religią, czwarta jest reprezentowana przez sceptrcyzm.

A. Do pierwszej grupy należą: a) Filologowie humaniści, napastujący scholastykę dla jej zaniedbanego języka i razem z formą "Beotów" treść potępiaja. Prawdziwie wyksztalcić człowieka może tylko studyum klasycznych autorów. Utożsamiają naukową znajomość rzcczy ze sztuka rozumowania czyli z dyalektyką, tę zaś-z latwością pięknego wysłowienia się, a więc z retoryką. Do nich należą: Laurentius Valla (1407-1459), Rudolf Agricola (1442-1485), Marius Nizolius (1488-1575), Petrus Ramus (1515-1572), z nich najgłośniejszy, jest autorem dzieł "Dialecticae institutiones" i "Animadversiones in dialecticam Aristotelis," w których zbija Stagiryte; jest też twórca szkoly Ramistów" (Johannes Sturm, William Temple). b) Platonizm we Włoszech od 1450 do '550 r. ma wielu bezwzględnych zwolenników. Jego głównym propagatorem był Georgios (temistos, zwany Plethonem (1355-1450) i jego uczeń kardynał Bessarion (1395-1472). Plethon skłonił dwór Medycejski do założenia we Florencyi Akademii Platońskiej, w której zasłynał później Marsilius Ficinus (1433--1499), tłumacz wszystkich dziel Platona na łacinę. Poza Italia platonizm miał niewielu zwolenni-W Niemczech i Anglii zasługują na wzmiankę Reuchlin i Thomas Morus. Na ogół platonicy tego okresu źle rozumieli mistrza, często naukę jego i Plotina za jedno uważając. c) Zwolennicy Arystotelesa chcieli przeciwstawić go Platonowi, przyczem podzielili się na dwa obozy: jedni tłumaczyli mistrza podług Averroesa i główną wtedy kwestyc o nieśmiertelności duszy rozstrzygali w duchu nieśmiertelności nieosobowej, (Alexander Achillinus, Augustinus Niphus, Zimara), drudzy tłumaczyli Stagiryte w myśl Alexandra z Afrodisias (Petrus Pomponatius, Simon Porta, Julius Caesar Skaliger). Podług nich dusza ginie z ciałem jako forma substancyalna przy rozkładzie compositi. Jedni i drudzy przeczą Opatrzności, wolności woli i wogóle odrzucają tezy spirytualizmu

chrześcijańskiego. Cały arystotelizm Odrodzenia jest rzeczą zupełnie chybioną. d) Stoicyzm był popierany przez Justusa Lipsiusa (1547—1606). Wpływ filozofa Portyku widać u Erazma Roterd, Zwingliusza, Melanchtona i różnych przedstawicieli teizmu. e) Atomizm Demokryta i Epikura miał licznych zwolenników np. Daniel Sennert (1572—1637), Erycius Puteanus (1574—1646), Piotr Gassendi (1592—1655) i in. Wszysy oni pracowali nad obaleniem fizyki Arystotelesa i pośrednio jego filozofii.

B. Do drugiej grupy należą: a) Naturalizm, którego cechami charakterystycznemi sa: prawie bałwochwalczy kult przyrody, jej obserwowanie i badanie; zamiłowanie okultyzmu, którego praktyki miały uzupelniać ułamkowe badania natury; tendencya ku panteizmowi. Przewaga jednej z powyższych trzech cech systemach naturalistycznych służyć może za podstawe do ich podziału na: a) Naturalizm empiryczny. Jego przedstavicielem-Bernardinus Telesius (1508 -1588), twórca "Academiae Telesianae" w Neapolu, autor dzieła: "De natura rerum iuxta propria principia" i teoryi nowego witalizmu, znanej pod nazwą teoryi de spiritibus animalibus. Owe spiritus to właściwie ciepło krażace w organizmie i wykonujące wszystkie funkcye. W człowieku są także te spiritus, ale jest nadto w nim forma superaddita, niemateryalna, nieśmiertelna. System Telezyusza jest najbardzicj oryginalnym owocem filozofii Renaissance'u. Twierdzenia jego uzupełnia Campanella (1568 -1639). β) Naturalizm z podkładem okkultyzmu głosi pewna liczba medy-ków: Paracelsus de Hohenheim (1493— 1541), autor dzieł: "Opus paramirum." Die grosse Wundarznei," "De natura rerum," Hieronymus Cardanus (1501-1576) autor traktatów: de veritate re rum, de subtilitate in. Ich filozofia to pomieszanie zasad Kabały, alchemii, magii, astrologii z wynikami doświadczenia. Cardanus dochodzi ostatecznie do panteizmu, który znalazł podatny grunt w Patrizzim i Giordano Bruno. γ) Naturalizm panteistyczny. Patritius (Patrizzi, 1529-1597) wychodząc z neoplatońskiej filozofii przyrody, wpada w zupełny naturalizm panteistyczny, za pomoca którego chce pogodzić rzekomo w niezgodzie będące rozum i wiarę. Za to

juž Giordano Bruno (1548-1600) wy- 1592), Piotr Charron (1541-1603) i mestępuje wprost wrogo przeciw katolicyzmowi (ob.), powolując się na Rajmunda Lullu-a (ob.) i Mikolaja z Kuzy (ob.). b) Filozofia prawa naturalnego i spolecznego zawdziecza swe powstanie w tym okresie rozbudzonemu u ludów nacyonalizmowi, dażnościom państw do niezależności i studyom nad formami politycznemi Grecyi i Rzymu. Za podklad teoryom służą badania natury ludzkiej. Zapoczątkował ten kierunek Tomasz Moore (Morus 1480—1535). (ob.), autor dziela: "De optimo reipublicae statu sive de nova insula Utopia." W pier-, wszej jego części przedstawia państwo podług zasad Platona uksztaltowane, w drugiej zaś uzasadnia niezależnośc zupelna Kościola i państwa i indyferentyzm państwa względem Kościola. Zasady prawa naturalnego i społecznego wyłożył i uporzadkował Hugo de Groot (Grotius 1583-1645. ob.) w dziele "de iure belli et pacis." Prawo naturalne (ius naturale) poznajemy przez rozumowe badanie natury ludzkiej; społeczeństwo powstało przez kontrakt społeczny; naród deleguje panującego do rządze-

- C. Systemy filoz, na tle religijnem rozwiniete. Mamy trzy główniejsze; a) Systemy filoz.-religijne twórców i ważniejszych działaczy pseudoreformacyi: Lutra, Kalwina, Zwingliusza, Melanchtona, mistycyzmu protestanckiego Sebastjana Franka i Jakóba Böhme i socynianizmu. β) Systemy uprawiających mistykę Kabały i wogóle religij ezoterycznych γ) Systemy filozofi religii, glo zące, że wszystkie wieksze systemy filozoficzne i religijne mają jeden wspólny grunt. Ten kierunek wywarł wielki wpływ na życie moralne, społeczne i artystyczne XVI w. Zwolennicy tego kierunku rekrutowali się z najrozmaitszych obozów: Erazm Rotterdamczyk, Gemistos Plethon, Reuchlin, Konrad Mudt i humaniści z Erfurtu, Hugo Grotins, wielu mężów nauki i działaczy społecznych Hollandyi i Anglii.
- D. Sceptycyzm. Ciagle sprzeczności i zamęt w dziedzinie religijnej, filozoficznej i naukowej musiały, sprowadzając zmęczenie i zniechęcanie, zakończyć sie sceptycyzmem. Jego glówni przed tawi-

- portugalski Franciszek Sanchez dyk (1562-1632). Ten sceptycyzm, nie negując wszelkiej pewności, dowodzi tylko bezsilności wszystkich współcze-nych systemów filoz., stąd ma dużo wspólnych cech z sofistyka starożytna i jest przejściem do filozofii nowożytnej.
- 4. Filozofia nowożytna obejmuje wiek XVII i nastepne do obecnej chwili. Jest ona więcej pozytywna i konstrukcyjna w przeciwstawieniu do filozofii Odrodzenia, która byla raczej negatywna. Powsta; a nowe syntezy filozoficzne, dażące zwolna do wyswobodzenia się z pod wszelkiego dogmatu. Zagadnienia z psychologii i teoryi poznania na pierwszym sa planie, a przy ich rozstrzygania uwzględniane są nie zasady metafizyczne jak to miało miejsce w wiekach średnich, lecz obserwacya zewnętrzna i wewnętrz-Ponieważ zaś Kant nadal tym studyom nowy kierunek i wywarł olbrzymi wpływ ua filozofię, przeto podzielić możemy filozofie nowożytną na trzy peryody: filozofie od Bacona i Kartezyusza do Kanta obejmująca wiek XVII i pierwszą polowę XVIII wieku, filozofje Kanta-druge polowa XVIII w., fil. po Kancie tj. XIX i XX w. do obecnej chwili.
- A. Filozofia od Bacona i Kartezjusza do Kanta, obejmujaca wiek XVII i pierwszą połowę XVIII w. Filozofie nowożytna tego czasu charakteryzuje cheć szukania nowych dróg, wobec bankructwa, do którego doszły wzniowione przez Odrodzenie systemy starożytności. Powstaje ona prawie jednocześnie w Anglii z Baconem i we Francyi z Kartezjuszem. Sa oni niejako Arystotelesem i Platonem nowszych czasów. Obydwaj na'eżą do reakcyi przeciw scholastyce i szukają nowych podstaw, jednak w głównych prawdach i najważniejszych zagadnieniach zgadzają się i z nia i między soba. Zasady chrześcijańskie tworzą łącznik mie lzy nimi i przeszłością. Jeżeli do przeglądu filozofii w Anglii i Francyi dodamy Niemcy, w których Leibniz przez swój system, z zasad Kartezjusza wysnuty, okryl sławą swe imię, mieć będziemy prawie zupelny obraz filozofii tego okresu.
- Filozofia w Anglii. Zapoczątkociele: Michał de Montaigne (1533 – wał ją w tym okresie Franciszek Bakon

(Bakon), lord z Werulamu (1560-1626). z ciałem, stad psychologia zajmuje się (ob.). Wslawil sie swa metoda empiryezna: glosi zasady naturalizmu. Do zupelnego materyalizmu rozwinal te zasady jego uczeń i przyjaciel Tomasz Hobbes (1588-1679) (ob.), podczas gdy bardziej umiarkowany inny zwolennik Bacona Jan Locke (1632-1704) (ob.) dochodzi do sensualizmu subjektywistycznego (w przeciwstawieniu do - objektywistycznego czyli materyalizmu). Jerzy Berkeley (1685-1753) (ob.), z zalożeń Locke'a wyszedlszy, kończy na idealnym akosmizmie, twierdzacym, że świat matervalny istnieje tylko w idei. Tego systemu naturalnym rezultatem jest sceptycyzm, który ma swego przedstawiciela w Dawidzie Hume (1711-1776) (ob.). Przeciwko teoryom Berkeley'a i Hume'a występuje t. zw. Szkola Szkocka. Twierdzi ona, że istnieja w nas "sądy instynktowe," będące wyrazem "zdrowego rozsądku, common sense" i mające wartość przedmiotową Założycielem tej szkoly jest Thomas Reid (1710 1796) (ob.). Z późniejszych—należą do niej w cześci: Adam Ferguson (1724-1816), J. O-wald, Dugald Stewart (1753) -1828). Studya psychologiczne wywarly znaczny wplyw na teorye moralności i prawa naturalnego, które się rozwijaly już to odpierając już też popierając zasady Hobbesa. Ospornie sa usposobieni tilozofowie Szkoly w Cambridge: Samuel Parker, Cudworth (1617-1688), Cumberland (1632-1719), stający w obronie rawa moralnego wrodzonego, jako też zwolennicy moralności sentymentalnej, utrzymujący, że dobro jest przedm otem uczucia wrodzonego: Shaftesbury (1671—1713), Butler (1692—1752), Fr. Hutcheson (1694—1747). Bronią zaś i rozwijają zasady Hobbesa zwolennicy utylitaryzmu egoistycznego iak Mandeville (1670-1733 i glosiciele utylitaryzmu altruistycznego jak Adam Smith (1723-1790).

b) Filozofia we Francyi. W tym kraju reakcya przeciwko Schola-tyce miała nie jak w Anglii sensualistyczną lecz przesadnie spirytualistyczną cechę. Kierunek ten zapoczątkował i olbrzymi wplyw na dzieje filozofii wywarł René De-cartes (1596-1650) (ob. Kartezjusz). Odwrotna strona spirytualizma kartezyańskiego jest mechanicyzm, myśl bowiem utożsamia z dusza, rozciągłość zaś w Stefanie Condillac (1715-1780) (ob.),

nie całym człowiekiem lecz wyłacznie dusza, której połączenie z ciałem jest zupełnie przypadkowe. Tak jak wszystkie własności ciała sprowadzają się do rozciagłości, tak też w-zelka czynność jego redukuje sie do ruchu: mamy wiec mechanicyzm w antropologii jak w ogóle w całym świecie. Kierunek poczęty kartezjańskiego spirytualizmu zaraz w początkach rozdzieli się na dwie linje i utworzy z jednej strony okazyonalizm ontologizm Mikolaja Malebranche'a (1638 -1715) (ob.) i panteizm Barucha Benedykta Spinozy (1632-1677) (ob), z drugiej zaś tendencye idealistyczne, które znajdą najlepszy wyraz w Kancie. Kierunek zaś poczęty z mechanicyzmu rozszerzy się pod podwójnym wpływem filozofii i nauki i zabarwi pozytywizmem nowoczesny idealizm. Wiek XVIII rozwija filozofie wieku XVII-go. Niektóre z twierdzeń kartezjańskich przygotowały grunt dla ideologii sensualistów i przyczyniły się wraz z sensualizmem do powstania racyonalizmu encyklopedystów. Panteizm Spinozy wypłynie ponownie w naturalizmie Denis'a Diderot (ob.). Sceptycyzmowi religijnemu holdował Piotr Bayle (1647 1706). (ob.) Deizmu zwolennikiem był: Franciszek Marya Arouet Voltaire (1694-1778) (ob.), szydzacy wprawdzie z wszelkiej wiary i religii, ale nieslusznie za ateusza przez wielu miany, wyraźnie bowiem pisal: "Si Dieu n'existait pas, il faudrait l'inventer, mais toute la nature nous crie qu'il existe, a umierajac wolal w rozpaczy: "Je meurs abandonné de Dieu et des hommes." Kwestyami etycznospołecznej natury zajmują się Karol de Montesquieu (1689-1755) (ob.) i Jan Jakób Rousseau (1712-1778) (ob.). Voltaire i Rousseau byli spólpracownikami sławnej Encyklopedyi ("Encyclopédie ou dictionnaire raisonné des sciences, des arts et des métiers," 35 tomów 1751—1780 r.), której głównymi redaktorami byli Denis Diderot i d'Alembert. Większość autorów tej encyklopedyi holduje sensualizmowi materyalistycznemu np. Helvetius, Holbach i w. in. Podobnych przekonań są: J. de la Mettrie (1709-1751), Fontenelle (1657-1756), Buffon, Robinet i in. Sen-ualizm niemateryalistyczny ma obrońcę w

między dziełami którego wyróżnić należy Logikę napisaną na żądanie Komisyi Edukacyjnej w Polsce, a przetłumaczoną na język polski przez prof. uniw. Wileńskiego Jana Znoskę w 1802 r. — W ogóle mówiąc, cała literatura filozoficzna XVIII w. jest odbiciem moralnego i społecznego stanu ówczesnej Francyi, a takowy możnaby określić jako chęć zerwania wszelkich pęt, wyemancypowania się z pod wszelkiej władzy.

Filozofia w Niemczech. Myśliciele niemieccy starają się najcześciej godzić Bakona z Kartezyuszem. Filozofia ich nie jest ani tak wyłącznie arystokratyczna jak angielska, ani tak agitacyjno-rewolucyjna jak francu-ka, lecz jest, naogół mówiąc, matafizyczno-ety-cznym idealizmem. Na polu filozofii prawa i nauk społecznych wsławili się Samuel Puffendorf (1632-1694) i Chrystyan Thomasius (1655 -1728). Najgłówniejszym atoli myślicielem jest pozostający pod wpływem Kartezjusza, twórca monadologii Gotfryd Wilhelm Leibnitz (1646-1716) (ob.). Pod wpływem jego pozostawali: Chrystyan Wolff (1679-1754) (ob.) i jego szkola; Aleksander Baumgarten (1714-1762), autor pierwszego dziela o Estetyce, którą rozumie jako "studyum odczuwania piękna;" zwolennicy filozofii uczucia, opierający się na teoryi Leibnitza o percepcyach nieświadomych i dochodzący do podziału władz ludzkich na trzy: poznanie, wola, uczucie: Tetens (1736-1805), Hamami (1730-1788), Jacobi (1743-1819); zwolennicy filozofii historycznej, stosujący ewolucye monad do studyum religii, jak to czyni Lessing (1729-1781) lub nawet do wszystkich przejawów życia i działania ludzkiego, jak to widzimy u Herdera (1644—1803). Wszakże i wrogów miała filozofia Leibnitza i Wolffa: poczęto zwalczać determinizm pierwszego i pedantyzm pedagogiczny, na którym skończyła filozofia drngiego. Szczególniej Rudiger (1673 — 1731) i Crusius (1712-1776) powstają przeciwko przesadnej metodzie dedukcyjnej i bronia praw metody doświadczalnej. Oprócz wskazanych wyżej spotykamy w Niemczech kierunek filozofii e piryczny, powstały pod wpływem filozofii angiel-

rozsądku opartą," której przedstawicie lem był Thomasius (1655-1728).

Filozofia Kanta. Myśliciel królewiecki, jak zwykle zowią Kanta (1724 —1804) (ob.) jest twórca "filozofii kry-tycznej." Przez analize pojęcia роднаnia chce on dojść do zbadania władzy poznawczej, określić warunki jej działania i wywnioskować stad granice pewności naszego poznania. Kolejno więc poddaje krytyce uznawane przez się władze człowieka: rozum teoretyczny, rozum praktyczny czyli wolę i władzę sadzenia (Urtheilskraft). Poglądami swymi wywołał Kant przewrót w badaniach i studyach czasów ubieglych, wywarł wielki wpływ na dalsze losy filozofii, a nawet w obecnej dobie ma licznych, już to zupełnych już też częściowych adherentów.

C. Filozofia XIX w. i zarania XX.

a) Filozofia w Niemczech. Wpływ Kanta jest olbrzymi na losy filozofii, lecz szczególniej przejawia się on w Niemczech w pierwszych trzydziestu latach wieku XIX. Wprawdzie wielu ze zwolenników nie całkowicie zrozumialo Kanta lub tylko niektóremi jego zasadami się przejęli; np. Feuerbach, Schlosser, Tennemann, Reinhold, Schiller i w. in., za to inni, zglebiwszy myśl mistrza, starali się, z niej fundament uczyniwszy, budować systemy oryginalne. W filozofii mianowicie Kanta istnieje pewien dualizm: element idealistyczny czyli racyonalistyczny, tj. formy przestrzeni i czasu i formy poznania umysłowego, przez które przychodzimy do poznania świata i element realistyczny tj. "rzeczy w sobie" — "Das Ding an sich," bez działania których na nas byłoby niemożliwe wszelkie doświadczenie a więc i poznanie. Filozofowie po Kancie nawiązują swe spekulacye do tych dwu elementów, już to rozwijajac jeden kosztem drugiego, już też chcac je godzić z soba.

Szczególniej Rudiger (1673 — 1731) i Crusius (1712—1776) powstają przeciw-ko przesadnej metodzie dedukcyjnej i bronią praw metody doświadczalnej. Oprócz wskazanych wyżej spotykamy w Niemczech kierunek filozofii e piryczny, powstały pod wpływem filozofii angielskiej i francuskiej, jako też "filozofię popularną i praktyczną, na zdrowym Wilhem Schelling (1761—1840), Frydrych Wilhem Schelling (1775—1854) (ob.)

który trzykrotnie przynajmniej zmienia-jąc swe poglądy filozoficzne, skończyl objektywnym idealizmem; jego zwolennikami byli: Klein, Wagner, Rixner, Oken, Burdach i w. in. Frydrych Hegel (1770—1831) (ob.) twórca logicznego idealizmu. Filozofie Hegla można uważać za najbardziej rozpowszechniona w Niemczech w połowie XIX w., ku czemu przyczyniło się i popieranie ze strony pruskiego rzadu. Wkrótce jednak powstały dwa obozy pośród jego zwolen- bardzo liczne. Przedstawicielem szkoły ników: prawica zachowawcza, względen Chrystyanizmu dobrze usposobiona, do której należą: Gabler (1786 - 1853), Herm. Hinrichs (1794-1861), K. Göschel (1781-1861) i w. in., i lewica wroga dla religii objawionej licząca w swych szeregach: Frydr. Richtera, Arn. Ruge (1802 — 1880), Bruno Bauera 1809-1882), Feuerbacha (1803-1872), Straussa (1808-1874) i in. Pośredni obóz stanowią: K. Conradi (1752–1836), Rosenkranz (1806--1879), Schaller (1810 —1868), Wilh. Vatke 1806—1882) i w. in. W dziedzinie ekonomiczno-politycznej pozostawali pod wpływem Hegla: Las-alle (1825-1864), K. Marx (1818-1884), Fryd. Engels (1820—1895) i in. W zakresie studyów i badań historyi byli wyznawcami Hegla: J. Edw. Erd-mann (1805 — 1892), Ed. Zeller (ur. 1814), Kuno Fischer (ur. 1824). Nauka Hegla doznała gościnnego przyjęcia w Polsce, Danii, Szwecyi, Norwegii, Finlandyi, Włoszech, a nawet we Francyi i (ur. 1844), Th. Ziegler (ur. 1846), F. Ameryce Północnej. Miał jednak He- Jodl (ur. 1848) i in. Empiriokrytyczgel i przeciwników bardzo wielu np.: mowi hołdują: R. Avenarius (1843 – Emm. Herm. Fichte (1797—1879); Her- 1896), E. Mach (ur. 1838), R. Wahle man Ulrici (1806—1884), Christ. Weisse (ur. 1857), R. Willy (ur. 1855). Mate- (1801—1866), Karol Fischer (1807 — ryalizmu bronia; K. Vogt (1817—1895), (1801—1866), Karol Fischer (1807—1885), Leop. Schmid (108—1869), Ant. Günther, Ad. Trendelenburg i w. in.

β) Bronia pierwiastku realistycznego: Jan Frydr. Herbart (1776—1841) (ob.), który jest twórcą "realizmu krytyczne-go," jego zwolennikami są: Drobisch, Hartenstein, Strümpell, Thilo, Steinthal, Lazarus, Zimmermann, Zıller, Fıügel, Rein i w. in.

γ) Godzić usiłuja dwa zasadnicze pierwiastki kantowskie: Karol Chr. Pesymizm ma swego apostoła w Edw. Frydr. Krause (1781 — 1832), twórca panenteizmu, Frydrych Ernest Schleiermacher (1768—1834) (ob.), którego system jest ideal-realizmem i zasady dem kryteryologicznym — "transcenden-

którego podzielali: Chr. Aug. Brandis (1790-1867), Henr. Ritter (1791-1869), Braniss, Romang, Leop. George, Rich. Rothe i in. Arthur Schopenhauer (1788 -1860) (ob.) zabarwia swój ideal-realizm pessymizmem i ma naśladowców w Jul. Frauenstädt (1813-1879), Pawle

Deussen (ur. 1845 r.) i in. Oprócz powyższych (pod a, β, γ) systemów, zajmujących się przeważnie badaniami fizycznej natury, istniały i inne psychologicznej, opierającej sie wyłacznie na doświadczeniu wewnetrznem, sa: J. Fr. Fries (1773-1843), Fryderyk Edw. Beneke (1798-1854), który miał wpływ na wielu pedagogów i niektórych filozofów np. K. Fortlage (1806-1881), Frydr. Ueberweg (1826-1871) i in. Arystoteles i Scholastyka maja wielu sobie oddanych. (ob. Scholastyka w. XIX). Kant, cieszący się takiem powodzeniem w pierwszych trzech dzie-siątkach wieku XIX, a zaniedbany od 1830 - 1860 r., poczyna, dzieki szczególniej autorowi "Historyi materyalizmu" Langemu, zjedywać sobie myślicieli. Do tych neo-kantystów zaliczamy: Herm. Cohen (ur. 1842), P. Natorp (ur. 1854), R. Stammler (ur. 1856), K. Vorländer (ur. 1860), G. Staudinger, O. Liebmann (ur. 1840), J. Volkelt (ur. 1848), W. Windelband (ur. 1848) i in. Przedstawicielami pozytywistycznego empiryzmu sa: E. Laas (1837—1885), A. Riehl J. Moleschott (1822-1893), L. Büchner (1824-1899), E. Löwenthal (ur. 1836), E. Haeckel (ur. 1834) i in. Mechaniczno-teleologiczny idealizm reprezentowany jest przez Rud. Herm. Lotze (1817-1881 roku), Teichmüllera, Class, Busse, Pfleiderera i in. System powszechnego psychofizycyzmu powstaje ze stopu nauk Spinozy i atomistycznej i ma zwolenników w Gust. Teod. Fechnerze (1801-1887), Fryd. Paulsenie (ur. 1846) i in.

talnym relizmem." Jego zwolennicy: M. Schneidewin (ur. 1843), Arth. Drews (ur. 1865) i in. Przedstawicielem szkoły psychologicznej z zabarwieniem pozytywistycznem jest Wilhelm Wundt ur. 1832 r.), Anarchizm i nihilizm widzimy u Maxa Stirnera (1806-1856). Przedstawicielami mniej lub więcej oryginalnych systemów są: Frydr. Nietzsche (1844 — 1900), Jak. Frohschammer (1821 – 1893), Rob. Hamerling (1830—1889), Fr. Kirchner (1848 -1900), W. Jeruzalem (ur. 1854), Osw. Külpe (ur. 1862) i w. in.

b) Filozofia we Francyi i Belgii. Od rewolucyi francuskiej do wypadków 1848 r. widzimy we Francyi trzy glówne szeregi szkól filoz.: α) T. zw. Ideologów, właściwie kontynuatorów sensualizmu Condillaca; tu należa: Destutt de Tracy (1754-1836), Cabanis (1757-1803), Maine de Biran (1766-1824) i in. B) Reakcye przeciw materyalistyczno - sensualistycznym poglądom XVIII w., a obejmuje ona dwa prady: szkolę teologiczna czyli tradycyonalistów: de Bonalda (1754-1840), de Maistre'a (1753 1821), de Lamennais (1782 -1854) i szkolę spirytualistyczno-eklektyczną: P. Laromiguière'a, Rover-Collard'a (1763-1×43), Théod. Jouffroy (1796 -1842), Ampère (1775-1826), Vict. Cousin (1792-1867) i in.  $\gamma$ ) Samo dzielne kierunki wrogie chrystyanizmowi: Saint-Simon'a (1760-1825), Leroux (1797-1871), J. Reynaud (1806-1863), a szczególniej pozytywizm Augusta Comte'a (1798-18.9) Po roku 1848 widzimy przedstawicieli najrozmaitszych kierunków: spirytualistyczno eklektycznego: P. Janet (1823-1899), Ravaisson-Mollien (1813-1900), Secrétan (1815-1895) Vacherot (1809-1897); Agnostycyzmu i Probabilizmu: Littré (1801 - 1881). Taine (1828—1893), Renan (1823—1892) i in.; Ewolucyonizmu: Durand de Gros (1826-1900), Fourtiée (ur. 1838), Guyau (1854-1888) i in.; Neokrytycyzmu: Ch. Renouvier (1818-1903), Fr. Pillon (nr. 1830) i in., Spirytualistycznego Realizmu: Lachelier (ur. 1832), Boutroux (ur. 1845), H. Bergson i in.; Ontologizmu: Cartuyvels (1835 - 1905), Hugonin i in.; Scholastyki: ob. Scholastyka.

c) Filozofia w Anglii. Zasady szko-

nanka Kanta: Sir William Hamilton (1788-1856), Henryk Mansel (1820-1871). Arthur James Balfour i in. Etykę utylitarystyczną reprezentują Jeremy Bentham (1748-1832, John Austin (1790 - 1859). Filozofia assocyacyjna czyli Indywidualizm psychologiczny ma swego przedstawiciela w Jakóbie Mill'u (1773 - 1836). Synteze indywidualizmu p-ychologicznego z etyka utylitarystyczna widziny u John Stuart Mill'a (1806 – 1873), Alek-andra Bain'a (1818 – 1903). Twórcami logiki symbolicznej byli: George Boole i W. Stanley Jevons. Ewolucyonizm bardzo licznych ma zwolenników. Jego stronę przyrodniczą opracował Karol Darwin (1809-1882) (ob.), zaś filoficzna Herbert Spencer (1820-1903) (ob.) Pozytywyzmu bronia: G. Henry Lewes (1817-1878), Fryd. Harrison, Rich. Congreve, J. H. Bridges i in. Agnostycyzm głoszą: Thomas H. Huxley (1825-1895), John Tyndall (1820-1893). Idealizm krytyczny reprezentują: Hill Green (1836-1882), F. H. Bradley i in., realizm zaś: Shadworth H. Hodgson, James Hinton (1822-1875), Robert Adamson (1852-1902) i in. Scholastyczna filozofia ma również zwolenników. (ob. Scholastyka).

Filozofia we Włoszech od końca XVIII w. szybszem tetnem b'é poczyna. Widzimy tam sensualistów nawią-zujących do filozofii Condillaca: Giov. Romagnosi (1761-183), Melch. Gioja (1767—1828), Pasquale Borelli (1782— 1859). Ważniejszymi kierunkami i ich przedstawicielami są: Filozofia doświadczenia: Pasquale Galuppi (1770-1846). uważany za reformatora filozofii włoskiej; Ontologizm: Ant. Serb. Rosmini (1797 — 1855), Vinc. Gioberti (1801— 1852), Ter. Mamiani (1799—1885), L. Ferri (1826—1895) i in. Maja też licznych zwolenników: Kant (Colecchi, Testa, Cantoni), Hegel (Vera, Spaventa, Fiorentino), Comte (Siciliani, Villari, Ardigo, Morselli). Scholastyka liczy bardzo wielu obrońców (ob. Scholastyka).

W Hiszpanii obok Tomizmu (ob. S holastyka), widzimy zwolenników materyalizmu, jak Pedro Mata, eklektyków, jak Garcia Luna, Heglistów, jak A. M. Fabié i in. Szczególniej zasługuje na ły Szkockiej rozwijają, łącząc takowe z uwagę Sanz del Rio († 1869), zwolennik Krausego. Jego filozofia wykładana jest w uniwersytetach obok scholastycznej i ma przedstawicieli w Feder. de Castro, Ginez de los Rios, Gonzalez Serrano i in.

- f) W Portugalii największem powodzeniem cieszy się Tomizm (ob. Scholastyka), nadto mają zwolenników: sensualizm (Silv. Ferreira), pozytywizm (Braga, Mattos), Neokantyzm (Sousa Lobo, Jayme Moniz, Ferreira—Deusdado), poglądy Krausego (J. M. da Cunha Seixas) i in.
- g) W Rumunii wsławili się: Bas. Conta († 1882), pozostający pod wpływem Spencera, Darwina i Büchnera, zwolennik Schopenhauera M. Eminescu († 1889).
- h) W Grecyi głosniejszymi myślicielami byli: Br. Arméne, Boreas, N. Kotzia, P. Hagiosophistes, Chrestos Papadopulos i in.
- i) Filozofia w Szwecyi rozwija sie stosunkowo dosyć samodzielnie, choć niektórzy myśliciele pozostawali pod wpływami Locke'a (K. G. af. Leopold), Kanta (Dan. Boëthius), Fichtego, Schelinga i Hegla (Benjamin Hönjer). Do oryginalniejszych są zaliczani: Biberg (1776 1827), Sam. Grubbe (1786—1853), E. G. Geijer (1783—1847), a przedewszystkiem Christoph. Jac. Boström (1797—1866), którego system przezeń "racyonalnym idealizmem" nazwany, do obecnej chwili wywiera wpływ wielki licznych ma zwolenników (S. Ribbing 1816—1899), Axel Nybläus (1821—1899) i in.
- j) W Norwegii mają swych zwolenników filozofowie niemieccy i angielscy szczególniej: Kant (N. Treschow) i Hegel (M. J. Monrad 1816—1897, Lyng † 1884). Poezya norweska ma w sobie również wiele pierwiastku filozoficznego (Wergeland, Björnstjerne Björnson, a szczególniej Henr. Ibsen).
- k) Myśliciele Danii byli pod wpływem Schellinga (Steffens, Oersted, Sibbern), Hegla (Heiberg, Nielsen), Feuerbacha, Kanta. Straussa, Spencera i in. Oryginalnym myślicielem był Sören Kiergegaard (1813—1855).
- l) W Niderlandsch wsławił się Cornel William Opzoomer (1821—1892),

- zwolennik empiryzmu; Van der Wyck monista, Pierson łączący empiryzm darwinistowski ze spinozyzmem i Spruyt († 1901) zwolennik Schopenhauera; Bolland głosi zasady Hartmanna i in.
- m) Filozofia na Wegrzech jest oddźwiękiem zasad Kartezjusza, Kanta, Hegla, Comte'a, Spencera i in. Za najwybitniejszych myślicieli są uważani: Sam. Brassai (1797—1897), K. Böhm, B. Aleksander, J. Pikler, C. Horváth, M. Palágyi i in. Zwolenników Tomizmu ob. pod Scholastyka.
  - n) Filozofia w Polsce ob. art,
- o) W Czechach widzimy w początkach XIX w. zwolenników Hegla (Aug. Smetana, Ign. Hanuš), później—uczniów Herbarta (Józ. Dastrich, Józ. Durdik, Hostinský). Pozytywizm Comte'a i Spencera broniony jest przez Massaryka (ur. 1850).
- p) Filozofia w Rosyi. Myśliciele innych krajów mieli tu pewien zastęp na śladowców. Wełlanskij (1774 — 1847), Galicz (1783—1848), Dawydow (1794— 1863) głoszą zasady Schellinga. Hercen (1812-1870), Chomiakow (1804-1860), Aksakow (1817-1860), Samarin (1819 Danilewskij (1822 — 1885), — 1876)**.** Strachow (1828-1896), Gogockij (1813 —1889), Cziczerin (1828—1904) sa apo-stołami Hegla. Czernyszewskij (1812— 1889) i Antonowicz (ur. 1835) głoszą materyalizm, którego miejsce nieco później zajmuje pozytywizm Comte'a. W dziedzinie badań socyologicznych mają zwoleników materyalizm historyczny i marksyzm. Cały szereg dosyć wybi-ludzi stara się bardziej samodzielnie i oryginalnie snuć myśl filozoficzną. Tu należa: Ławrow (1823-1900), Michajlowskij (1843—1903), Grot (1852—1899), Wl. Solowjew (1853—1900), A. Kozłow (1831-1901), Debolskij (ur. 1842), Karinskij (ur. 1840), Kudriawcew (1828 – 1891), Rozanow (ur. 1856) i in. Cieszy sie też rozgłosem przedstawiciel oryginalnego mistycyzmu, zwolennik racyonalizmu w kwestyach religijnych a Schopenhauera w filozoficznych L. Tolstoj (ur. 1828).
- r) Filozofia w Ameryce północnej nie znalazła dla swego rozwoju warunków zupełnie odpowiednich. Zbyt praktyczny umysł amerykański mniej się

cyjnej. Wymienić jednak można niektórych naśladowców myślicieli Starego Malebranche'a i Berkeley'a. Sam. Johnson jest zwolennkiem Bacona. To samo trzeba powiedzieć o Benj. Franklinie, który nadto przejął się zasadami Locke'a. Filozofia szkocka ma bardzo wielu zwolenników np. James Mc. Cosh (1811 — 1894), N. Porter (1811—1892) i in, Za Kantem idzie L. P. Hickok (1798—1888), zasady Cousin'a glosi Fr. Bowen (1811-1890), B. P. Bowne ma swego mistrza w Lotzem. Na tle purytańskiem rozwinięty trans-cendentalizm ma obrońcę w R. W. Emersonie (1803—1882) i jego epigonach. Idealizm głoszą: W. T. Harris, C. S. Everett, G. H. Howison, J. Royce, J. Dewey i in. Ewolucyonizm propaguja: J. W. Draper (1811—1882), J. Fiske (1842—1901), E. D. Cope (1820—1897), L H. Morgan (1813-1881). P. Carus broni oryginalnego pozytywizmu. Dziś studya z zakresu logiki, etyki, psychologii i filozofii religii mają najwięcej

sobie oddanych.

V. Bibliografie Polską ob. w wydawanej przez piszącego te słowa "Polskiej bibl ografii filozoficznej w układzie dziesi tnym—ideologicznym, r. 1905 i nast. Z literatury obcej: Chiopelli G. "Il valore teoretico della Storia della Filosofia." w Riv. filos. maj, — czerw. 1903. Allemani V. "Dell' odierno concetto della Storia della Filosofia. "w Riv. filos. VII, 2, 1904. Stateczny Eus. "Compendium historiae philosophiae usui scholastico." Romae, 1898. Stein. "Die Continuität der Griechischen Philosophie in der Gedankenwelt der Byzantiner." w Arch. für Gesch. der Phil. II, 2, 1896. Stein. "Die Continuität der griechischen Philosophie in der Gedanken-welt der Araber." w Arch. für Gesch. der Phil. zesz. 3, 4, 5, 1898. Stra-

interesuje zagadnieniami natury abstrak- Dürr, 1903. Weber. "Histoire de la Philosophie européenne." Paris, Fisch-Ibacher 1897. Weber, "History of Phi-Swiata. Jonath. Edwards glosi zasady osophy." New-York, Scribner's 1896. Locke'a, Malebranche'a i Berkeley'a. Wahle. Metaphysik und Geschichte der Philosophie." w Arch. für Gesch. der Phil." X, I, 1896. Denis. "La Philo-sophie du XVIII siècle." wL'Hum.nouv. Janv. 1899. Deter, C. J. "Kurzer Abriss der Geschichte der Philosophie m. bensond. Berücksichtigung der Religio-nen." 1 Bd. 2 Abth: "die Philosophie der Upanishads." Leipzig, Brockhaus 1899. Durand, Eug. "Histoire de la Philos." Paris, Poussielgue, 1901. Erdmann. "Gesch. der Philosophie" 4 Aufl. B. Besser 1895. Falckenberg. "History of modern Philosophy." Translated. by A. C. Armstrong. London. George Bell et Sons. 1895. Falckenberg. "Geschichte der neueren Philosophie von Nikolaus Kues bis zur Gegenwart." Leipz., Veit und C-o 1898. Falckenberg, R. "Hilfsbuch zur Geschichte der Philosophie seit Kant." Leipzig, Veit 1899. Wilder Alex. "Philosophy in China." Methaphys. Magazine oct. 1901. Zeller, Dr. Ed. "Grundriss der Geschichte der griechisch. Philos." 6 Auff. Leipzig, Reisland, 1902. Carus. "On Chinese Philosophy." London, Kegan P., Trenck., Trübner and C-o 1897. Dagneaux, abbé. "Histoire de la Philosophie." Paris, V. Retaux 1901. Cortis. "On Outline of philoso-phy in America." Vestern. Reserve University, 1896. Cecil. "Pseudophylosophy at the end of the Nineteenth. Century." London, the University Press 1897. Windelband, Dr. W. "Geschichte der Philosophie." Freiburg, Mohr, 1899. Adamison R. "The development of modern Phylosophy." 2 vol. Edinburgh. Blachwood. 1903. Adam Ch. "Etudes sur les principaux philosophes." Paris. Hachette Blanc Elie. "Histoire de la Philosophie, et particulièrement de la szewski M. "Ideen zur Philosophie der Philosophie contemporaine;" 3 vol. Ly-Geschichte der Philosophie." Wien, Brau- on 1896. Snider. "Ancient European müller. 1901. Stumpf, C. "Tafeln zur Philosophy." Chicago, Sigma Publishing Geschichte der Philosophie." 2-e ed. Ber- C-o 1903. Siebert. "Geschichte der lin, Speyer. 1900. Südekum, "Geschich- neueren deutschen Philosophie seit Hete der Philosophie in Einzeldarstellun- gel." Göttingen. Vandenhaeck et Rugen." Leipzig, J. Schnurpfeil 1897, Turprecht 1898. Schwegler. "Handbook of ner. W. "History of Philosophy." London, Ginn. 1903. Vorlaender, Dr. K. "Gesch. der Philos." 2 Bde. Leipzig, tion. Edinburgh Oliver and Boyd.—

Fr. Schultze, "Stammbaum der Philos." in der Entwicklung der griechischen 2 Aufl. Leipzig. Haacke 1898. Seth, Philosophie" (Paderborn) 1895. Ossip "The history of modern Philosophy in Lourié. "La Philosophie russe contem-England 1891—1895." w Arch. für Geporaine." Paris, Alcan 1901. Nieto Ser-2 Aufl. Leipzig. Haacke 1898. Seth, "The history of modern Philosophy in England 1891—1895." w Arch. für Gesch. der Phil." II, 2. 1895. Schrader, Dr. F. Otto. "Ueber d. Stand der indischen Philosophie z. Zeit Mahavira's und Buddha's. Strassburg, Trübner 1902. Schellwien, "Der Geist der neueren Philosophie." I-er Theil. Leipzig. A. Janssen. 1875. De Sarlo F., "Studi sulla filosofia contemporanea." Roma, Loescher 1901. De Sarlo F., "De correnti filosof. del secolo XIX." Napoli 1901. Royce, "Systematic Philosophy in America in the Years 1893, 1894 and 1895. w Arch. f. syst. Ph. 1897. Le Ray, E. "Sur quelques objections adressées à la nouvelle Philosophie." w Revue met., et mor., juil 1901. Rossi, G. "La continuita filosof, dal. Galilei al Kant." Catania tip. Sicula di Monaco," 1901. Ragers A. K. A. "Student's History of Philosophy." London, Macmillan, 1901. Rogers. A., Brief Introduction to Modern Philosophy." London, Macmillan and C-o 1899. Rogers. A. K. "Modern Philosophy." New-York, Macmillan 1899. Ritter et Preller. "Historia Philos. graecae," ed. XIII cur Ed. Welman, Gotha, Perthes, 1898. Ritchie, "Philosophy and the Study of Philosophers." w Mind. Jan. 1899. Riehl, "Zur Einfürung in die Philos. der Gegenwart." 8 Vorträge, Leipzig. Teubnet, 1902. Rehmke, "Grudriss der Geschichte der Philosophie zum Selbstudium und für Vorlesungen." Berlin, C. Duncker, 1896. Philippow M., "Geschichte der Philosophie." Penjon. "Précis d'histoire de la Philosophie." Paris. P. Delaphane 1896. Pekar Karoly. Dr. A. "Filozofia Törtenete (Az emberi gondolkadas tortenete)." Budapest. 1902. Pavolini. "Buddismo." Milano, Vloepli 1898. Paulhan F., Contemporary French Philosophy.' w Philos. Rev. LX, I, 1900. Patten, "The Development of Englisch Thaugt," New-York, Macmillan C-o 1899. Parkinson. "Phases of Catholic Philosophy in the XIX th. Century," IV-te C. Scient. III sect. Fribourg, "Oeuvres de S. Paul." 1898. Papini, Giov. "Philosophy in Italy." w The Monist, july 1903. Otten. "Einleitung in die Geschichte der Philosophie. Die Gottesidee, die leitende Idee Akademien der Platoniker im Alter-

rano. "Historia critica de los sistemas f losoficos." Madrid 1897. De Nardi, Pietro. "I criteri d. Storia d. Filosofia," Forli, Bordandini 1902. Naddeo, P. "Il pensiero filos, moderno e il rinnovamento de filos. tomistica." Napoli 1901. Mercier "Le bilan du XIX-e s." w Revue Néo-Scolastique, février 1900. Merz ,, A History of European Thougt in the Nineteenth Century." Edinbourgh, W. Blackwood 1896. De Margerie, "Stoicisme et christianisme." w "Annales de la Philosophie chrétienne." Avril et mai 1899. Mannheimer, Dr. A. "Geschichte der Philosophie in übersichtlicher Darstellung." I Tl.: "Wesen und Aufgabe de Philosophie." II Tl.: "Die Philosophie der Griechen." 2. Aufl. Frankfurt a M., Neuer Frankfurt Verlag, 1903. Mandonnet, R. P. "Aristote et le mouvement intellectuel du moyen âge." Fribourg 1899. Luedemann, "H. Jahresbericht neb. d. Kirchenvaeter u. ihr Verhaeltniss z. Philosoph." w Arch. für Gesch. d. Philos. VIII, 3, 1902. Lloyd. A. H. "A Study in the Logic of the early Greek Philosophy." w Monist, april 1902. Lindsay, "J. The place and worth of Oriental Philosophy," w Arch. für Geschichte d. Philos. 1X, 3, 1903. Lindsay. "French Philos. in the XIX th. Century With spec. reference, to some spiritualistic Philosophers." w Arch. für Gesch. d. Philos. VIII, 3, Lindsay. J. "Scholastic and Mediaeval Philos." w Arch. für Gesch. der Philos. VIII, 1, 1901. Lévy Bruhl, "Le History of Modern Philosophy in France." London, Kegan Paul 1899. Lévy-Bruhl. "The Contemporary Movement in French Philosophy." w Monist. April 1899. Lagenpusch E. "Grundriss zur Gesch. d. t'hdosophie." Breslau, Trewendt, 1899. Küchnemann, Dr. E. "Grundlehren d. Philosophie. Studien ueber Vorsokratiker, Sokrates u. Plato." Berlin, Spe-Kronenberg, "Moderne mann 1899. Philosophen." München, Beck, 1899. Kostyleff Nic. "Esquisse d'une évolution dans l'histoire de la Philosophie." Paris, Alcan. 1893. Keller, L. "Die

thum." Berlin, Gaertner 1899. Karppe, S. "Essai de critique et d'histoire de la Philosophie." Paris, Alcan 1902. Kalthoff, Dr. A. "Die Philos. d. Griechen, auf Kulturgeschichtl. Grundlage dargestellt." Berlin, Schwetschke 1901. Janet et Séailles, "Histoire de la Philosophie. Les problèmes et les écoles.' Paris, Delagrave 1899. Izquierdo, Alb. Gomez. "Cousin y la historia de la filosofia en Francia." w Revue de Aragon, ezerwiec 1902. Hurter, Th. "History of Philosophy." N. J. American Book C-o 1900. Huit. C. "Platonisme dans les temps mod." w Annales de la Philos. chrétienne, juin, novembre 1899. Huit, "Le Platonisme en France pendant la Renaissance." w Annales de la Philosophie chrétienne. janvier, février, mars. T. XXXVII, n-o 2-456. 1898. Hoeffding. H. "History of modern Philosophy (transl. by. E. Meyer)." London, Macmillan 1900. Höffding. "Geschichte der neueren Philophie. Eine Darstellung der Geschichte der Philosophie von dem Ende der Renaissance, bis zu unseren Tagen." Leipzig: O. R. Reisland, London, Williams et Norgate (Pp. XII, 587) 1895. De Hartling Bon "Le Christianisme et la Philosophie grecque." w Annales de la Philosophie chret, juil, 1901. Von Hertling, "Christenthum und griechische Philosophie. w Phil. Jahrb. 14, 1, 1901. Von Hartmann. Ed. "Krit. Wanderungen durch die Philos. d. Gegenwart." Leipzig. Haacke, 1901. Grassmann, R. "Die Geschichte der Philosophie." Stettin. Grassmann 1900. Graham. W. "Englisch political Philosophy: an exposition and criticism of the systems of Hobbes, Locke, Burke, Bentham, Mill and Maine." London, Arnold. 1899. Grafilinks, "La Philosophia en el siglo XX." w Revue de Aragon. janv. 1901. Gomperz. Th. "L'histoire et l'evolution de la pensée grec-

2, 1905. Bruhnes. G. "La foi crétienne et la Philosophie au temps de la renaissance carolingienne." Paris. Beauchesne 1903. Cosentini, "La filosofia italiana contemporanea" (1849—1904). Napoli Tocco e Salvietti, 1904. Baumann dr. J. "Deutsche und ausserdeutsche Philosophie der letzten Jahrzehnte, dargesteilt und beurteilt." Gotha. Windelband C. "Lehrbuch der Geschichte der Philosophie," 3 wyd. Tubinga 1903.
Pollak dr. J. "Entwicklug der arabischen und jüdischen Philosophie im Mittelalter." w Archive. für Gesch. d. Phil. 2. 4. 1904. Döring A., Geschichte der griechichen Philosophie" 2 t. Lipsk. Merz J. T. "History of european thought in the XIX century." 2 t. London. Blackwood 1903. Rothenbücher, "Geschichte der Philosophie für Gebildete und Studierende" Berlin. Walther. Darlu A. "Histoire de la Philosophie. Compterendu critique de II Congrès international de Philosophie à Genève 1904 a." w Revue metaph. et mor. listop. 1904. Külpe O. "Philosophie der Gegenwart in Deutschland" 2. wyd. Lipsk. Teubner 1904. Sauvage G. M. "De l'histoire de la Philosophie." w Revue Néo-Scol. maj. 1904. Vallet P., Histoire de la Philosophie," 5 wyd. Paryż. Roger et Chernoviz. 1904. Weber Altr. "Histoire de la Philosophie européenne." 7 wyd. Paryż. Fischbacher 1904. De Wulf M. "Histoire de la Philosophie médiévale." 2 wyd. Louvain. 1905. Ossip—Lourié. "La Philosophie russe contemporaine." 2 wyd. Paryż. 1905. Höffding. Har. "Histoire de la Philosophie. Paris. Alcan, 1905. Riehl. Al. "Zur Einführung in die Philosophie der Gegenwart." Leipzig. Teubner. 1904. Duboc Dr. J. "Geschichte der deutschen Philosophie im XIX Jahrh. Berlin. Schneider 1901. Ladd G. T. "Philosophy in the nine-teenth century." w Phil. Rev. 4-9. Turque (trad par. A. Reymond)." w Revue de synthèse histor. août 1903. Gomperz. Th. "Griechische Denker." Leipzig, 1902. Golliez. Th. "La Philosophie rique" (1607—1900). New-York. 1904. au Japon. w Revue Néo-Scholastique, Struve H. "Die polnische Philosophie novembre 1901 et février 1902. De der letzten zehn Jahre" (1894—1904). Gaultier. J. "De Kant à Nietsche." w Archiv für Gesch. d. Philos. 3 i 4. 2-e éd. Paris.w Mercure de France 1900, 1904, 1. 1905. Windelband W. "Die Bos. C. "La Philosophie en France," Philosophie im Beginn des XX Jahrh." 1904. w Arch. f. syst. Philos. XI, I et Heidelberg. Winter 1904. Windelband

W. "Die Geschichte d. neuren Philoso- w Krakowie "Studium Generale" na uphie in ihrem Zusammenhange mit d. algem. Kultur u. d. besonder. Wissenschaften." Leipzig. Breitkopf. Cantoni Carlo. "Storia della Filosofia." 5 wvd. Milano, Hoepli 1905. Ned Ed. "Le mouvement philosophique en Belgique depuis 1830." w Revue Néo scol. sierp. 1905. Siebert Otto. "Geschichte der neueren deutschen Philosophie seit Hegel." Göttingen. Vandenhoeck 1906. Traugott F. "Geschichte der Philosophie." Hillger in Wiss. Kinkel W. "Geschichte der Philosophie als Einleitung in das System der Philosophie." Giessen. Töpelmann 1906. Mentré F., Comment on doit traiter l'histoire de la Philosophie," w Annales de l. Phil. chret. lipiec. 1906. Ueberweg-Heinze. "Grundriss der Geschichte d. Philosophie." 10 wyd. Berlin, Weber, 1906. Von Brockdorff C. "Die Geschichte der Phi-losophie und das Problem ihrer Be-greiflichkeit." Hildesheim, Lax. 1906. Deussen P. "Allgemeine Geschichte d. Philosophie" 2 wyd. Liepsk, Brockhaus 1906. Falkenberg R. "Hilf-buch zur Geschichte der Philosophie seit Kant." 2 wyd. Leipzig. Veit. 1904. Gonzalez Z. Card. "Histoire de la Philosophie (trad. de l'espagnol par G. de Pascal)." Paris, Lethielleux, Gouraud Mgr. "Etudes analitiques sur les auteurs Philosophiques et notions sommaires d'histoire de la Philosophie." 19 wyd. Paris. Be-lin. 1907. Windelband W. "Lehrbuch der Geschte der Philosophie" 4 wyd. Tubinga. Mohr. 1907. Alexander Arch. B. D. "A short history of philosophy." Glasgow. Maclehose. 1907. Deussen P. "Allgemeine Geschichte der Philosophie mit besonderer Berücksichtigung der Religionen." 2 wvd. Lipsk. Brockhaus, 1907. Höffding Harald. "Lehrbuch der Gesch chte der neueren Philosophie." Lipsk. Reisland. 1907. Zeller E. "Grundriss der Geschichte der griechischen Philosophie.' 8 wyd. Lipsk. Reisland. 1907.

Ks. Dr. Idzi Radziszewski.

Historya filozofii w Polsce. Pierwsze ślady myśli filozoficznej w Polsce można znaleźć już w trzynastym wieku. Intensywniejsza jednak praca rozpoczyna się dopiero od przekształcenia założonego w roku 1364 przez Kazimierza Wielkiego

niwersytet z czterema wydziałami. Dokonał tego, jak wiadomo, król Władysław Jagiello w roku 1400; z tym wiec rokiem zaczynają się dzieje filozofii w Polsce.

Cały przeciąg czasu od 1400 roku do XVIII stulecia da się podzielić na 4 następne okresy rozwoju: Pierwszym jest okres scholastyczny, obejmuje on prace filozoficzna na uniwersytecie Krakowskim w XV-ym wieku. Drugim jest okres humani s tyczny, obejmujący ostatnie trzy dziesiatki XV-go wieku i cały wiek XVI. Trzeci okres trwa od końca XVI wieku aż niemal do połowy XVIII; zwać się może okresem reakcyi katolicko-scholastycznei. Czwarty stanowia lata od 1730 do ostatniego podziału Polski; były to czasy rozbudzenia pracy umysłowej zrazu pod wpływem Niemców, później pod wpływem Francuzów.

Najdawniejszym filozofem polskiego pochodzenia jest twórca optyki zachodniej Vitellio (Ciołek), żył około roku 1270, przyjaciel i uczeń Wilhelma von Moerbecke. Tak we wstępie do swej "Optyki," jako też w przechowywanym we Florenckiej "Bibliotheca Laurentiana" rekopisie De intelligentia (Pl. XIII, dx. Cod. XI) rozprawia Vitellio, pod wpływem neoplatonizmu, o zagadnieniach

filozoficznych. Od przeksztalcenia Krakowskiego Studium Generale na Jagieloński uniwersytet (1400) kierunkiem przeważającym był tam nominalizm. Prawie wszyscy znaczniejsi filozofowie na uniwersytecie krakowskim w XV-ym wieku byli no-minalistami. Na wzmiankę zasługują następni: 1) Maciej z Krakowa, studya odbywał w Pradze, potem w Heidelbergu, był doradca króla Władysława w reorganizacyi krakowskiego uniwersytetu. 2) Pierwszy rektor nowoutworzonego uniwersytetu Stanisław ze Skarbimierza. 3) Trzeci rektor uniwersytetu Mikolaj z Gorzkowa. 4) Jan Elgot. 5) Pawel Vladimiri. 6) Jakob de Paradiso i wielu innych. Nominalizm budził zmysł krytyczny i skłonność do empiryzmu, a w związku z tym ostatnim stal rozkwit nauk matematycznych i astronomicznych na uniwersytecie krakowskim. Te okoliczności, jako też przybyły do Polski w końcu XV wieku humanizm sprawiły, że uniwersytet krakowski mógł wykształcić Mikołaja Dopiero w XVI-ym Kopernika. wieku realizm zyskał w Krakowie prawo obywatelstwa, a z jego przewagą na uniwersytecie w walce z humanizmem rozpoczela sie reakcya, skutkiem której pod koniec XVI wieku daje sie już zauważyć w Polsce upadek twórczości naukowej wogóle i filozoficznej w szczególności. Z pośród scholastyków na poczatku XVI stulecia, oraz przeciwników humanizmu wymienić należy: Jana z Oświecima (Joannes Sacranus),, Jana z Głogowa (1430-1507), Michala z Wroclawia, Michala z Bystrzykowa, zwanego także Parisiensis, Jana ze Stobnicy i jego ucznia Mikołaja z Gelc z e w a. Zaznaczyć musimy, że filozofia scholastyczna, zaszczepiona w Kra-kowie w wieku XV, pomimo kwitnącego wówczas stanu Jagiellońskiej Wszechnicy, miała już wszystkie wady i niedostatki, z powodu których na Zachodzie chyliła się już ku upadkowi; dlatewego pojęcia o tej filozofii, która do-Wielkiego i Tomasza z Akwinu, w wieku XIII (czyt. Morawski: "Filozofia i jej zadanie;" rozdział X, str. 234 i nast. Kraków 1899).

Drugi okres dziejów filozofii w Polsce jest humanistyczny, obejmuje koniec XV-go i całe XVI stulecie. Wpływ humanizmu bardzo wcześnie do Polski przeniknał. Łączą zwykle początek humanizmu w Polsce z nazwiskiem przybyłego do Polski włocha Filipa Buonacorsi, zwanego Kallimachem (1437—1496), ale już jego przyjaciel i protektor sławny arcybiskup lwowski Grzegorz z Sanoka (1403—1477) był zdeklarowanym humanistą. Spół-czesny Mikołajowi z Kuzy, był Grzegorz stanowczym przeciwnikiem scholastyki, całą jej dyalektykę nazywał Vigilantium somnia, popieral z jednej strony głębsze zaznajamianie się z filozoficzną literaturą Greków, z drugiej stroświadczenia. W obrębie filozofii spo-Jana Ostroroga (1438-1501), o- na tem, że we Włoszech ów nacisk szedł

wego przeslańca Mikolaja Machiavellego, który w sławnem dziele swojem Monumentum pro reipublicae ordinatione (napisanem prawdopodobnie okolo roku 1477) z wielką jasnością broni humanistycznych idei państwa (silnie zorganizowanej, od Kościoła niezależnej, narodowej monarchii). Prócz tych dwóch godni wzmianki są następni humaniści polscy: Aesticampianus, Stanisław z Krukowa, Piotr z Krakowa, Jan Ursinus Leo-polita, Mikołaj Mościcki Adam Tobolski, zwłaszcza zaś Wojciech z Brudzewa, sławny mistrz Mikołaja Kopernika. Z późniejszych humanistów zasłużyli się dla filozofii w szczególności eklektycy Jakób Górski (1525-1585), Adam Burski (zm. około roku 1627) i Sebastyan Petrycy (zm. 1626), tłumacz Arystotelesa na język polski, sławny z pięknej polszczyzny, która jako jeden z pierwszych używał, zamiast łaciny, w swoich pracach o zagadnieniach filozoficznych. Poza uniwersytetem wymienić należy moraliste i satvryka Mikolaja Rego scholastyka polska nie daje prawdzi- ja (1505—1568), poete Jana Kochanowskiego (1530-1584), polityka skonale się rozwijala za czasów Alberta Frycza-Modrzewskiego i Stanisława Orzechowskiego (1513 -1567), jako zaslużonych dla filozofii. Reformacya nie przyniosła dla Polski nic dobrego, zwróciła umysły do sporów teologicznych, a oddaliła zarówno od rzetelnej nauki jak i od właściwej filozofii. Literatura polskich Arvan najlepiej okazuje, jak wiele dzielnych umysłów miedzy Polakami zmarnowało się wówczas na prowadzeniu walki religijnej.

Trzeci okres dziejów filozofii w Polsce wypelnia reakcya katolickoscholastyczna. Humanizm nie mógł się utrzymać w walce ze scholastyka, był on na to za slaby, reformacya sprowadziła pracę umysłowa na grunt teologiczny; kardynał Stanisław Hozvusz w roku 1565 przyzwał do Polski Jezuitów i od tej chwili rozpoczęło się zwolna na polu naukowem panowanie reakcyi. Polskę spotkał taki sam los jak i Włochy. ny-badanie przyrody za pomocą do- W obydwu krajach bujnie kielkowały zaczątki nowej myśli, która jednak uledz lecznej i politycznej taki sam zwrot do musiała pod naciskiem reakcyi. Różnihumanizmu zaznaczał się już za czasów ca między Włochami a Polską polega

z góry (ze strony książąt i hierarchii), liczne stosunki osobiste łączyły z Polapodczas gdy w Polsce olbrzymie masy szlachty narodowej zwróciły się ku reakcyi i popieraly ja silnie. Za upadek oświaty w Polsce w XVII wieku wielu historyków składa wine na Jezuitów; "byłoby jednak rzeczą niesprawiedliwą, mówi profesor Straszewski, wszystko przypisywać Jezuitom." Przeciwnie Jezuici polscy w czasie reakcyi reprezentowali żywioł postepowy (w dobrem zna czeniu tego wyrazu), jednostki zaś dążenia humanistycznego – żywioł konserwatywny; jest dowiedzionem, że właśnie szkoły Jezuitów w XVII-em stuleciu w Polsce były najlepsze. Przyczyn upadku oświaty i twórczości naukowej szukać należy gdzieindziej; były one nastepujace: 1) anarchia polityczna, z przewaga szlachty z jednej strony i magnatów z drugiej; 2) straszliwe wojny i spustoszenia w kraju; upadek miast oraz stanu średniego, z przyczyny szlachty; 4) spory teologiczne. Stad wynikło, że podczas gdy we Francyi, w Belgii, Anglii, a pod koniec XVII-go wieku nawet w Niemczech poteżnie rozwijała się działalność umysłowa, w Polsce ona zeszła do takiego stopnia, na jakim znajdowała się w wieku trzynastym. Szkolnictwo w Polsce nie gorzej było postawione niż gdzieindziej, owszem może nawet lepiej, ale brakowało tu tego wolnego miejskiego żywiolu, jaki w krajach zachodnich najsilniej pchał umysły do postępu. Z posród neoscholastyków tego okresu możnaby tu wspomnieć tylko Jezuite Marcina Śmigleckiego (zm. w r. 1619), który pod nazwą Śmiglecius był znany i poza granicami kraju, a zwłaszcza w Anglii wysoko ceniony. Ale podczas, gdy Włochy jeszcze w końcu XVII wieku wydały takiego Vico'na, w Polsce od połowy XVII wieku i na poczatku XVIII nie możemy wskazać ani jednej znaczniejszej postaci w dziedzinie filozofii: dopiero w czwartym dziesiatku XVIII stulecia rozpoczyna się życie nowe.

Czwarty okres dziejów filozofii w Polsce rozpoczyna się działalnością znakomitego reformatora szkół Stanisława Konarskiego z zakonu Pijarów (1700 — 1773). Dynastya Saksońska wniosła z soba do Polski wpływy niemieckie. Ujawniło się to głównie na filozofii Leibniz'a, która w Polsce zserzyć się poczęła. Samego Leibniza moralny i t. d. 3) Stanisław Sta-

kami). Towarzysz i pomocnik Konarskiego Antoni Wiśniewski (1718 -1774) słuchał wykładów Wolff'a i Gotsched'a Lekarz przyboczny króla Augusta III Wawrzyniec Micler (Mitzler de Kolof) przełożył dzieło Gotscheda. Pierwsze zasady ogólnej madrości światowej i t. d." i powiększył je własnym wstępem; Kazimierz Narbut (1738-1807) napisał pierwszą Logike w języku polskim i w duchu filo-zofii Leibniza; Marcin Świątkowski (zm. 1790), uczeń Wolffa, zaczał wykładać na krakowskim uniwersytecie filozofie Leibniza i Wolffa. (Główn. jego dzielo: Prodromus Polonus i t. de ukazało się w Berlinie w roku 1765). Biskup Andrzej Załuski nosił się nawet z myślą wezwania Wolffa do Krakowa, gdy go wypedzono z Halli. Równocześnie budziło sie także zainteresowanie nowożytnem przyrodoznaw-Jezuici zbudowali w Wilnie stwem. pierwsze obserwatoryum astronomiczne i założyli w Poznaniu pierwszy zbiór instrumentów fizycznych; członek tego zakonu Józef Rogaliński napisał wielką cztero-tomową fizykę w duchu Newtona. Ze wstapieniem na tron ostatniego króla polskiego Stanisława Poniatowskiego (1764) zaczynają przeważać wpływy francuskie. Po zniesieniu zakonu Jezuitów (1773) powołano do życia "Komisyę Edukacyjną," która zorganizowała całe szkolnictwo na nowych podstawach; uniwersytet krakowski uległ reformie. Wezwano myślicieli francuskich do pomocy. Condillac na żądanie Komisvi Edukacyjnej pisze Lo-gikę dla szkół polskich. (Jan Znosko przełożył tę Logikę na język polski). Andrzej Cyankiewicz robi wypisy z dzieła Locke'a: O ludzkim rozumie.

Jako najwibitniejsi myśliciele polscy z tego okresu zasługują na wzmiankę: 1) Stanisław Leszczyński, król Polski (1677-1766), Philosophe bienfaisant nazywany. Przy nim wpływ francuski ujawnia się zupełnie. (Pisma Leszczyńskiego ukazały się w 4 tomach w Lipsku r. 1764 jako "Oeuvres du philosophe bienfaisante"). 2) Hugo Kollontaj (1750-1812). Głównem jego dziełem jest: Porządek fizyczno-

Śniadecki, znakomity matematyk, i literackiej działalności Jana Śniadeckiego uależy do czasu, o którym mówiroku 1803 opuszczeniem katedry profesorskiej na uniwersytecie krakowskim.

Filozoficzna praca XIX stulecia w Polsce zaczęła się pod następnym czwo-rakim wpływem: 1) filozofii Kantowskiej; 2) matematyki i przyrodoznawstwa z końca XVIII-go wieku; 3) utraty politycz-Polski (1795); 4) idei rewolucyi francuskiej. W samym rozwoju dają się roz-różnić 3 okresy, które dokładnie odpowiadaja okresom myśli europejskiej wogóle.—O kres pierwszy rozpoczyna sie pod koniec XVIII-go stulecia i trwa aż do powstania listopadowego i zamknięcia uniwersytetu w Wilnie (1831). Możnaby go nazwać okresem Wileń-Litwy stała się środowiskiem całego ruchu umysłowego w Polsce. Głównym faktem tego okresu była walka empiryzmu przeciw filozofii Kanta i roman-1870, to jest do przekształcenia warwstania z roku 1863, i do wojny francusko pruskiej, która zamyka działalność, polskiej emigracyi we Francyi. Jestto okres największych myslicieli w Polsce, odpowiadający w porządku psychicznym okresowi największych klęsk narodu. Może być zwany okresem emigracyjnym; dążnościami, w nim przeważającemi, był idealizm i mistycyzm.—Trzeci okres zaczyna się z chwila ostatecznego unarodowienia uniwersytetów w Krakowie i we Lwowie i trwa po dzień dzisiejszy. Sa to czasy krytycznego zbieran i a i przygotowania w celu wzięcia pożądanego udziału w powszechnym europejskim rozwoju, przez przyjmowanie i wiecej lub mniej samodzielnie przerabianie najróżnorodniejszych wpływów zagranicznych.

W pierwszym okresie filozofii XIX-go wieku w Polsce uwydatniają się

szic (1755—1826), geolog, polityk i towski w ścisłem znaczeniu i kan-filozof, zwolennik idei Rousseau. 4) Jan towsko-eklektyczny. Tutaj należą: a) anonimowy polski tłomacz rozastronom, pedagog i filozof (ur. 1754). prawy Kanta: Ku wiecznemu spokojowi Jednak tylko pierwsza epoka naukowej (Zum ewigen Frieden, wyszł. w Królewcu 1796). b) Józef Kalasanty Szaniawski (1764 - 1843), uczeń my, ta mianowicie która się kończy w Kanta. Jego główne dzieło: Co to jest filozofia? Warszawa 1802; c) Feliks Jaroński (profesor filozofii w Krakowie). Jego dziela: Jakiej filozofii Polacy potrzebują?, Kraków 1810 i O filozofii, Kraków 1812. d) Emanuel Jankowski (protesor filozofii w Krakowie, zm. 1847), napisal Krótki rys nej niezależności po ostatnim podziale logiki z jej historyą, Kraków 1822. e) Zwolennik Kanta i eklektyk Anioł Dowgird (1776-1835), po śmierci Abichta wieloletni profesor w Wilnie, napisal: O loice, metafizyce i filozofii moralnej, Wilno 1821; Wykład przy-rodzonych myślenia prawideł, Polock 1828, f) Adam Zabellewicz, prof. filoz. na uniw. warszawskim, na-pisał O filozofii, 1819. 2) Drugi kieskim, gdyż w tym właśnie czasie stolica runek stanowią empirycy, filozofowieprzyrodnicy i przeciwnicy Kanta. Tu należą: a) Andrzej Śniadecki (1768-1838), brat Jana Sniadeckiego. Najważniejszem z jego dzieł jest Teorya tycznemu idealizmowi.—Prugi okres iestestwo organicznych (druk. w r. zaczyna się po roku 1831 i trwa do 1804), tłumaczona na języki obce, w rozprawie O niepewności zdań i naszawskiej Szkoły Głownej na uniwersy- uk na doświadczeniu fundowanych tet rosyjski, w roku 1869, skutkiem po- (1799) z wielkiem zdziwieniem mówi o Kancie i żąda uzupelnienia krytyki czystego rozumu przez krytykę doświadczenia. b) Jan Śniadecki (1754-1830), który w drugiej polowie swej działalności umysłowej, po roku 1803, pisal: dziela polemiczne przeciw Kantowi, nadto Filozofię ludzkiego umysłu. Zdeklarowany przeciwnik Kanta i romantycznego idealizmu, do pewnego stopnia pozytywizmem przejęty empiryk a zarazem nieobłudny zwolennik chrześcijańskiej etyki i religii. c) Patrycy Przeczytański (1750-1815), którego Logika w duchu empirycznym pisana, wyszła w roku 1816. 3) Trzeci kierunek stanowi idealizm transcendentalny na podstawie kantowskich krytyk rozumu i wyższej matematyki. Tutaj naleža: Józef Marva Hoene-Wroński (1778-1853). Napisał on w tym okresie, w pierwszej fazie swego nastepujace glówne kierunki: 1) K a n- rozwoju: Philosophie critique décou-

vérte par Kant, fondée sur le pre- i może być uważany za zwiastuna późmier principe du sanoir, w 3 zeszytach (1803); Sept manuscrits inedits. Wstęp do wykładu matematyki i wiele jeszcze innych pism z zakresu fi-10zofii, historyozofii i filozofii matematyki. Czwartym wreszcie głównym kierunkiem filozoficznym tego okresu jest idealizm romantyczny, a jego przedstawicielem Józef Goluchowski (ur. 1797) w pierwszej fazie swego rozwoju. Z tego czasu pochodzi jego dzielo philosophie in ihrem Verhältnisse zum Leben ganzer Völker und einzelner Menschen, wydane w Erlangen r. 1822 i tlumaczone na język polski,

francuski i rosyjski. Caly ten okres miedzyrokiem 1795 i 1831 można scharakteryzować w następujący sposób: skutkiem niewielkiej od nas odległości Królewca miał Kant miedzy Polakami znaczna ilość swych uczniów i zwolenników, którzy szerzyli w Polsce jego teoryę. Zwracano jednak głównie uwage na jego pisma o filozofii praktycznej, pedagogice, jako też na to, to co miało związek z ówczesnem położeniem Polski (Zum ewigen Frieden). Dowgird, tak jak Herbart, usilowal Kanta przerobić na sposób eklektyczno-empiryczny. Andrzej Sniadecki uznawał jako fizyolog epokowe znaczenie krytycyzmu Kanta, podczas gdy jego brat Jan energicznie walczył przeciw głównie ze wzgledu Kantowi, na idealistyczne i romantyczne konsekwencye kantyzmu, które uważał za niebez- *Chrystusowa* (Paryż, 1845), e) B upieczne dla Polaków. Tymczasem Hoe-katy: *Polska w Apostacyi i w A*n e-Wroński, który ukończył wyższe i studya matematyczne w warszawskiej szkole kadetów i walczył w wojsku Kościuszki jako oficer, po wzięciu wodza do niewili, odbył w Niemczech sfudya filozofii Kanta i postawił sobie za zadanie, także pod wpływem francuskich idei rowolucyjnych, to samo co i Fichte, mianowicie stworzyć system absolutnej wiedzy dla nowej ery ludzkości. Różnica między Fichte'm i Wrońskim polega na tem, że ten ostatni, ponieważ kształcił sie w matematyce i przyrodzie, przeto metode wyższej matematyki podniósł do znaczenia metody absolutnej, i ideał wiedzy absolutnej widział w matematycznem opracowaniu wszelkich filozoicznych zagadnień (nawet socyelnych i

niejszego okresu emigracyjnego; równocześnie zaś Józef Goluchowski, trafiając do usposobienia młodszej generacyi, zasłynał jako dzielny obrońca i zwolennik romantycznego idealizmu. Jakby z serca narodu wyjęte były następne jego słowa: "Wielkie serce znajduje w tragicznych wrażeniach swój najlepszy posarm. Naród, w którym tragedya zamarła, już w idei istnieć przestał, jest tylko czczem zjawiskiem" (z dzieła przed chwila wspomnianego Die philosaphie in ihren Verhältnisse zum Leben i t. d., st. 214.)

W drugim okresie XIX stule-cia (1831—1870) ujawniają się znowu następne główne kierunki: 1) Idealizm czucia, którego przedstawicielem był poeta Adam Mickiewicz w pierwszym okresie swojej twórczości. 2) Mistycyzm i mesyanizm. Do tego kierunku należa: a) Andrzej Towiański (1799—1878), twórca polskiego mistycyzmu. Pisma jego wyszły w Turynie w roku 1882. b) Adam Mickiewicz (1798 -1878) pod wpływem Towiańskiego, w późniejszych swych pismach i w Wykładach o literaturze słowiańskiej. c) Bochwic Floryan w następnych dziełach: Obraz myśli mojej (1839); O celach istnienia człowieka (Wilno 1842): Zasady myśli i uczuć moich (1842), Pomysły o wychowaniu człowieka (1847). d) Królikowski w dziele: Polska Chrystusowa (Paryż, 1845), e) Bupoteozie (1842). f) Ĥoene-Wrońs k i w swoich późniejszych pracach; chociaż jego mesyanizm inny posiada charakter i nie może być mieszany z poglądami wyżej wspomnianych mistyków. Trzecim kierunkiem tego drugiego okresu filozofii dziewiętnastego wieku u nas był ewolucyonizm mistyczny łacznie z kultem bohaterów. Jego wyrazicielem był poeta Juliusz Słowacki (1809 – 1849) w dziełach: Król-Duch, Genesis Ducha i innych. 4) Kierunek czwarty wybitnie katolicki reprezentuja następujący pisarze: a) Feliks Kozlowski w Początkach filozofii chrześcijańskiej (1845); b) Maksymilian Jakubowicz w swojej etycznych). Wroński pisał we Francyi Chrześcijańskiej filozofii życia (Wil(1857), d) Stanisła w Chołonie wskı (1794—1846) i e) Józef Golu-chowski w drugiej polowie swojej działalności piśmienniczej, do której należy pośmiertne jego dzielo: Dumania nad najwyższemi zagadnieniami człowieka (Wilno 1861). 5) Do kierunków tego okresu należy, po piąte: historozofia oraz filozofia społeczna Zygmunta Krasińskiego (1812 -1859) i Augusta Cieszkows kiego (1814 — 1894). (Por.: Pisma Zygmunta Krasińskiego," Lwów 1904, 6 tomów; "Ojcze nasz" Aug. Cieszkowskiego dotąd liczy wydane 3 tomy). 6) Przedstawicielem t. z. filozofii wyobraźni, czyli umnictwa jest Karol Libelt (1807-1875). Wszystkie jego pisma ukazały się w 6 tomach w Po-znaniu r. 1874, 7-y kierunek to absolutny idealizm. Twórcą jego u nas jest Bronisła w Trentowski (1808-1869), zmarły, jako prywatny docent filozofii na uniwersytecie we Fryburgu w Bryzgowii; napisał wiele dziel w języku polskim i niemieckim; naj (Karlsruhe 1837) i polskie: Panteon w Poznaniu (1873-1881). 8. Teizm spekulatywny oparty na zasadach Hegla rozwija znowu Jozef Kremer (do r. 1875 profesor filzofii w Krakowie). Jego pisma, w 12 tomach zebrane, wyszły w Warszawie w latach od 1877 do 1881. Tu wymienić należy ks. Franciszka Krupińskiego, tlumacza w duchu teoryi Hegla napisanej Historyi fi/ozofii Schweglera z dodatkiem własnym o filozofii w Polsce; z początku heglista, został w końcu agnostykiem filozoficznym. Wresz-cie 9) odrębny kierunek tego okresu stanowią zwiastuni pozywityzmu i empiryzmu Dominik Szulc i Józef Supiński (1804—1890) socyolog i filozof. Najważniejsze jego dzieło z zakresu filozofii Myśl ogólna fizyologii wszechświata. Pisma w 5 tomach wyszły drukiem w Warszawie 1883 roku.

no 1853); c) Eleonora Ziemięcka pujący: skutkiem nieszczęśliwego polow Zarysach filozofii katolickiej żenia Polski występują naprzód zagadnienia historyczno-filozoficzne; nasi myśliciele starają się wyjaśnić los własnego narodu w związku z rozwojem całego społeczeństwa ludzkiego i kreślą przyszle drogi tego rozwoju, każdy podług swoich mistycznych i filozoficznych zapatrywań. Przejście do innej fazy tworzy Adam Mickiewicz swoim idealizmem czucia (czucie uznaje jako siłę twórczą we wszechświecie); rozwija się następnie wśród polskiej emigracyi we Francyi mistycyzm i mesyanizm. Katolicyzm romantyczny usiłuje pośrednie zająć miejsce i na takie wstapić tory, jakimi szli we Francyi Chateaubriand i inni. Najwięcej dokonał na polu historyozofii i filozofii socyalnej poeta-filozof Zyg m u n t Krasiński i jego przyjaciel August Cieszkowski, ten ostatni-uczeń Hegla znany też ze swoich pism w Niemczech i we Francyi. Obydwaj rozróżniają trzy stopnie w rozwoju ludzkości; z tych dwa już ubiegły, a trzeci-stopień woli i czynu, jak go nazywa Cieszkowski, lub chrześcijanizm św. Jana, jak chce Krasiński, ważniejsze jest niemieckie dzieło: *Grund-* dopiero się zbliża. Obecny stan społe-lage der universellen Philosophie czeństwa ludzkiego jest niesprawiedliwy i zarówno pod względem politycznym jak i społecznym-nieznośny; stare przeto formy społeczne musza sie przekształcić na nowe, i w nich urzeczywistni się prawdziwy chrześcijanizm. W tymże czasie szereg zdolnych myślicieli, wykształconych na uniwersytetach niemieckich (przeważnie w Berlinie pod Heglem) usiłowali dalej rozwijać spekulatywne pomysły niemieckiego idealizmu, ale robili to na swój sposób, starając się z jednej strony teoryę pogodzić z doświadczeniem (Trentowski, Libelt), z drugiej znowu heglowski idealizm przenieść na grunt chrześcijański, nie naruszajac dogmatów (Kremer). Podobnie i Libelt w swoich wywodach filozoficznych stara się stać na gruncie katolickim. O zerwaniu tego stosunku do Kościoła przez Cieszkowskiego (którego pod tym względem wyprzedził Trentowski) czyt: ks. T. Gapczyński: Cieszkowskiego "Ojcze-nasz" (tom 3-ci) wobec nauki Kościoła katolickiego" (odbitka z "Prze-Rozwój tego okresu w najogólniejszym glądu Kościelnego). Poznań 1903). Włazarysie przedstawia się w sposób nastę- śnie w godzeniu tych przeciwieństw spekulacyi metafizycznej z naukowa empi- bicki (Studya i szkice religijno-firya, jakoteż nowych dażeń etycznych, społecznych i religijnych z chrześcijanizmem widzieli ci myśliciele główne za-danie przyszłej słowiańskiej, a zwłaszcza polskiej filozofii. Pod koniec tego okresu zaczela sie budzić reakcya przeciw idealizmowi spekulatywnemu, a jej najznakomitszym wyrazicielem był Józef Supiński, którego oryginalne dzielo Fizyologia wszechświata zawiera naturalną i społeczną filozofie oparta na naukowych badaniach przyro. dniezveh.

Przechodzimyy do okresu ostatniego. Gdy Polska w roku 1863 przebyła ostatnia wielka narodowa katastrofe, roz-począł się niebawem, około roku 1870, ruch filozoficzny współczesny. Z ostatnich trzydziestu paru lat zasługuja tu na wzmiankę następujące kierunki, systemviosoby: 1) Idealny realizm; kierunek ten stanowi przejście do najnowszej filozofii polskiej i ma dwóch przedstawicieli: a) Józefa Kremera w ostatnim okresie jego życia i b) Henryka Struve'go, Nestora, jak go nazywa Straszewski, współczesnych polskich myślicieli. Tu zaliczyć należy jego najważniejsze, znakomite dzieło w 1903 roku po raz trzeci wydane pod tytułem Wstęp krytyczny do filozofii. 2) Chrzescijańska katolicka filozofia i Neoscholastycyzm. Przejście do tego kierunku z okresu poprzedniego tworzą Józef Szujski, historyk (zmarły w roku 1882), Aleksander Tyszyński, warszawski krytyk i filozof, a głównie ksiądz Maryan Morawski, którego dziela Filozofia i jej zadanie i Wieczory nad Lemanem, -to drugie tlumaczone na język niemiecki, - posiadają wartość niepożyta. Oprócz tych dziel napisał ks. M. Celowość w naturze, Podstawy etyki i prawa i inne. Do przedstawicieli tego kierunku należa także: Ignacy Skrochowski, byly docent przy katedrze filozofii w uniwers. lwowskim i krak. (O wiedzy ludzkief), ks. Franciszek Gabryl, profesor w Krakowie (System filozofii; Nieśmiertelność duszy ludzkiej), ks. K a z i m i e r z W a j s, profesor w Przemyślu (Psychologia; Kosmologia ogólna), Řubczyński Witold, prywatny docent dawni prefesorowie filozofii na unifilozofii we Lwowie, ks. Michał De- wersytecie lwowskim Aleksander

lozoficzne 2 tomy); ks. Nuckowski Jan, ks. Idzi Radziszewski i inni. 3) Znakomitym przedstawicielem kierunku chrześcijańskiego, opartego na psychologach i metafizykach francu-skich z połowy XIX wieku, jest wielce zasłużony filozof i literat, profesor uniwersytetu krakowskiego ks. Stefan Pawlicki, były docent filozofii w warszawskiej Szkole Głównej. Najważniejsze jego dzieła są: O podstawie i granicach filozofii, Historya filozofii greckiej (dotad wyszły 2 tomy), O początkach chrześcijaństwa i monografia o Erneście Renanie. 4) Drugi profesor filozofii w Krakowie, Maurycy Straszewski, uczeń Alberta Langego i Hermana Lotze'go, określa swoje stanowisko filozofa jako idealizm krytyczny, oparty na zasadach indywidualistycznych. Daży przy pomocy metody porównawzej do wyjaśnienia stałych praw filozoficznego rozwoju, oraz do takiej metafizyki, któraby odpowiadastopniowi, tak zwane, badawcze metodycznego myślenia, na który obecnie nauka wstępuje. Dodajmy, że Straszewski, stojąc na gruncie chrześcijańskim, podobnie jak i Zdziechowski (prof. w Krakowie), usiłuje łączyć i godzić dażenia idealistyczne i pozytywne. (porówn. Stateczny Historia Philosophiae. Romae 1898, str. 636). Główne jego dziela sa: Dzieje filozofii na Wschodzie; W dążeniu do syntezy; oraz monografia o Janie Śniadeckim i św. Augustynie. 5) Dawny pozytywizm warszawski, który zrodził się z francuskiego, rozwijal sie później pod wpływem angielskim (Herberta Spencera). Do zwolenników jego należa: Piotr Chmielowski, Julian Ochorowicz i z nich wszystkich najwybitniejszy Aleksander Swiętochowski. 6) Odrębne stanowisko, które możnaby nazwać wznowieniem kartezyanizmu na podstawie imperatywu kategorycznego Kanta, zajmuje Wojciech Dzieduszycki (ur. 1848). Dzieła, w których zasady powyższe przeprowadza są: Roztrząsania filozoficzne o podstawach pewności ludzkiej i O wiedzy ludzkiej. 7) Dawniejszą szkolę lwowską pod wpływem niemieckim reprezentują dwaj

akademicka) i Al. Raciborski (Przedmiot i podział filozofii; Ogólny zarys systemu filozofii). Obecny profesor lwowski Kazimierz Twardowski w wywodach swoich idzie za Franciszkiem Bentano i Uphuesem. Pisma jego dotyczą głównie zakresu psychologii i logiki. 9) Drugi profesor we Lwowie, Mścisław Wartenberg, uczeń Sigwarta w pracach swoich, pisanych przeważnie po niemiecku, rozwija na pod-tawie filozoficznej metody Sigwarta i Edwarda Hartmanna takie poglądy, które możnaby nazwać pluralizmem substancyi w łączności z teizmem transcendentalnym (dochodzi bowiem do uznania mnogości pierwotnych substancyj fizycznych i psychicznych, a te sprowadza do wyższej zasady Boga osobowego). 10) Odrębny kierunek we współczesnej filozofii stanowi mistycyzm indy widualisty czny, jako dalszy ciąg mistycyzmu Towiańskiego, występujący pod nazwą filozofii narodowej polskiej. Twórcą tego kierunku jest Wincenty Lutoslawski, znany ze swojego w angielskim jezvku napisanego dzieła O Platonie, oraz z dzieła Seelenmacht. 11) Władysław M. Kozłowski w licznych swych pismach, zwłaszcza w dziele Zasadu przyrodoznawstwa w świetle teoryi poznania reprezentuje neokantvzm zabarwiony pozytywizmem. Do Kozłow-Mahrburgiem i Stanisławem Brzozowskim Stanowisko A. Mahrburga trudno oznaczyć, gdvż czesto on je zmienia. Zacząwszy od Wundta, ulegał potem wpływowi Herberta Spencer'a, później znowu - wpływywi nowokantyzmu, obecnie zaś za swych wodzów zdaje sie uważać Avenarius'a i Mach'a. Łatwiej określić stanowisko Stanisława Brzozowskiego. Owionięty pessymizmem holduje on podmiotowemu idealizmowi i domaga sîę zupełnej emancypacyi twórczej działalności filozoficznej z pod jej przymierza z nauką. 13) W ostatnich czasach i filozofia przyrody znajduje

Skórski (Filozofia jako nauka pisarzy należą: H. Hoyer, J. Nussbaum, Stan. Kramsztyk, S. Dickstein, E. Biernacki, W. Biegański, ten ostatni napisał: Logike meducyny (Warszawa 1894); Zazady logiki ogólnej (tamże 1903); O witalizmie w tegoczesnej biologii (1904). Tu należą także W. Gosiewski (autor Zarysu teoryi matematycznej monadologii), Wład. Natanson, Tad. Garbowski i wielu innych. Na dowód zajęcia, jakie budza wśród polskich uczonych zagadnienia przyrodniczo-filozoficzne, może posłużyć zbiór wykładów 6 profesorów uniwersytetu krakowskiego, wydany przed czterema laty w Warszawie pod ogólnym tytułem: Z filozofii nauk przyradni-czych. 14) Osobną grupe stanowo nasi socyologowie współcześni, jaki Ludwik Krzywicki, J. K. Potocki, Wład. Wervho, Zvgm. Hervng, Ludw. Kul-czycki, Z. Balicki, Stanisław Grabski, Kazim. Krauz, pani Daszyńska Golińska i świeżo we Lwowie W. Pilat i W. Lassota. Socyologowie warszawscy sa po wiekszej części zwolennikami historyozoficznego materyalizmu. Balicki jest przeciwnikiem marksvzmu, Grabskiw swo'em dziele Zur Erkenntnissteorie der volkswirtschaftlichen Erscheinungen zbliża się do teoryi neokantyzmu, pani Golińska holduje socvalizmowi ewolucyjnemu, podczas gdy Pilat i Lassota chea oprzeć socyologie na podskiego dość zbliżone stanowisko zajmuje stawach etycznych. Wreszcie do naj-12) Maryan Massonius, autor świeższego kierunku zaliczyć trzeba: niemieckiej pracy Ueber Kants tran- 15) zwolenników Avenariusa i psychoscendentale Acsthetik (Lipsk 1890) i logów, do których należą Władyradykalna szkoła warszawska z Adamem sław Heinrich, profesor psychologii doświadczalnej w Krakowie. Najważniejsze z jego pism, wydawanych to w polskim, to w niemieckim jezyku sa nastepne: Die moderne physiologische Psychologie in Deutschland; Prinzipienfrage der Psychologie; Teorye i wyniki badań psychologicz. nych; dalej Edward Abramowski, autor dziel: Teorya jednostek psychiczuych, Dusza i ciało: dr. Jo. zefa Kodisowa, obecnie najruchliwzwolenniczka idei filozoficznych sza. Avenariusa, autorka Studyów filozoficznych (Warszawa 1903). Ze swych badań w zakresie fizyologicznej i dozwolenników między przyrodnikami pol świadczalnej psychologii daly się poznać skimi. Do czynnych w tym zakresie i poza granicami kraju: Zofia Jotej ko i Michalina Stefanowska. Należy tu także E. T. Erdmann, który napisał: Prolegomena do ogólnej teoryż pojęć na podstawie empiryokrytycznej. Niedawno dobre prace doświadczalno-psychologiczne wydali Stanisław Kobyłecki (uczeń Wundta) i Stanisław Loria (uczeń Heinricha). Na koniec wymienić można jeszcze Jerzego Żuławskiego, pesymistę i zwolennika immanentnej filozofii.

O warszawskiem piśmiennictwie filozoficznem najnowszem wogóle zaznaczyć należy, że ponieważ Warszawa nie posiada wyższego zakładu naukowego polski go, przeto zakwitło w niej w pełni samouctwo w rozmaitych postaciach, tak w dziedzinie nauki wogóle, jak i specyalnie filozofii. Każda zagraniczna nowość w zakresie myśli znajduje łatwo przyjecie i działa pobudzająco, nie osiagajac jednak należytego, gruntownego systematycznego wykształcenia. Stan taki odzwierciedlać się musi w piśmiennictwie warszawskiem. Widzimy też, że najrozmaitsze kierunki ostatniej doby znajdują tu swoich przedstawicieli, nie wyłączając Nietsche'go; wypowiadają się wszakże po większej części tylko w sposób popularny i z właściwą samouctwu pewnością siebie. Zdarzają się jednak i pocieszające wyjatki, liczące się bardziej z wyrobieniem filozoficznem i jego duchem krytycznym, tak, iż rezultaty bywają też lepsze. (Henryk Struve: "Filozofia polska w ostatniem 10-leciu;" z niemieckiego tłum, Król. Warszawa, 1907 str. 91 i 92).

W ostatnich latach wśród Polaków silny oddźwięk znalazły idee Nietsche'go. Najwięcej do ich rozpowszechnienia przyczynił się Stanisław Przybyszewski. W Warszawie wychodzi obecnie czasopismo "Chimera", poświecone kultowi Nietshe'go i propagujące idealistyczny subjekty-Ukazuja sie też obecnie w druku wydania pism Nitsche'go w staran-nem polskiem tłumaczeniu. W Warszawie wychodzi też "Przegląd Filozoficzny," organ ześrodkowujący w sobie wszystkie dażności filozoficzne w Polsce, starannie redagowany przez Wład. Weryho. W Krakowie istnieje Sekcya filozoficzna przy Towarzystwie Kopernika, a we Lwowie zorganizowało się w r. 1904 samodzielne towarzystwo filozoficzne. Dodamy jeszcze, że obecnie wśród Polaków bardzo wzrasta zainteresowanie się zagadnieniami filozoficznemi. Jakiś niepokój filozoficzny, jakaś tęsknota za nowymi idealami i prawdą opanowują młodsze pokolenie. Wytwórczosć w zakresie tak zwanej literatury nadobnej nosi na sobie

pietno owych dażności.

Upatrując ogólnych cech charakterystycznych filozofii naszej zauważyć można, że przedewszystkiem jest ona narodowa i nosi na sobie swoiste pietno, tak jak i filozofie innych poszczególnych narodów Europy. Od czasu bowiem, jak jezyk łaciński przestał być powszechnym i obejmować w-zystkie bogactwa myśli europejskiej, fllozofia każdego narodu własnem płynie korytem i, zamiast ogólnej, uniwersalnej filozofii, widzimy filozofię angielską, francuską, niemiecką, polską i inna. Pragnienia Maurycego Mochnackiego, który pierwszy, zdaje się, zrozumiał i wyraził, że należy przedewszystkiem postarać się o samodzielny rozwój "ojczystego ja," wdrożyć świadomość swojską w pracę umiejętną filozoficzuą, - urzeczywistnili nasi najznakomitsi przedstawiciele spekulacyi filozoficznej, Trentowski, Libelt, Cieszkowski, po cześci Hoene-Wroński, a za nimi Aleksander Tyszyński. Według tych myślicieli, filozofia polska przedstawia nowy, najwyższy szczebel w rozwoju myśli powszechnej i ona dopiero urzeczywistni ostateczne cele życia umysłowego ludzkości, Trentowski np. w swojej "Myślini" własną swoją filozofie utożsamia z filozofią narodową, ma ją za specyficznie polską i przeciwstawia ją, jako coś bezwględnie nowego, nie tylko heglizmowi, lecz całemu dotychczasowemu rozwojowi filozofii, a wiec w szczególności poprzednim filozofiom romańskiej i germańskiej. Jego filozofia, mówi, ma za przedmiot świat trzeci, rzeczywisty, boski, o którym tak romańskie, jak germańskie plemię nigdy nie slyszało. Świat ten nowy, polski ma być różnojednia świata realnego i idealnego, empirycznego i metafizycznego. "Bez miłości własnej, rzec może autor,ša slowa Trentowskiego, że naród polski jest pelen młodzieńczego żywota i krzepkiego olbrzymiego zdrowia, że czeka go najwieksza przyszłość, skoro dziś do odkrycia świata Boskości przychodzi i duchem swym prześciga zachodnią Europę." Ten mistyczno-narodowy nastrój, jaki

się objawia u naszych filozofów z pierwszej połowy XIX-go w., miał bezwątpienia łączność z ogólnym nastrojem, jaki zawładnął wszystkimi żywszymi umysia. mi właśnie w owym czasie. Po przewrotach bowiem, dokonanych przez wielką rewolucyę francuską, pod koniec XVIII w., oddawano się powszechnie nadziei, że muszą nastać lepsze czasy, doskonalsze ukształtowanie się życia i stosunków ludzkich. W tym też czasie zwolennicy uczonego przyrodnika i herezyarchy Swedenborga z jednej strony, oraz poważni mysticiele, jak Lessing, Heruer, Krause z drugiel, w różny sposób przepowiadali w rozpoczynającej się nowej epoce ziszczenie się najwyższych ideałów rodu ludzkiego; Hegel zas doszedł był nawet do wiary, że w jego filozofii absolutnego idealizmu urzeczywistnia się prawda najwyższa, t. j. Bóg sam zstąpił na ziemię i objawił się bezpośrednio ludzkości w filozofii Hegla, Nie dziw, że za przykładeni mistrza stało się nieomal zwyczajem powszechnym wśród ówczesnych myślicieli, a wiec i wśród naszych, uznawać własną filozofie za najwyższy wyraz rozwoju umysłowego, za ostateczne urzeczywistnienie idealów ludzkości.

Trzeźwiej niż inni nasi idealiści patrzał na te sprawę Józef Kremer: "Zaiste, mówi on, coby to była za ładna rzecz, gdyby każdy naród miał swoja własna filozofię, jak każda dobra gospodyni ma swoją apteczkę domową... Uważmy jednak, że skoro filozofia, więcej niż inna jakabądź umiejętnośc, jest czysto rozumowa i mniej jak którakolwiek podlega wpływom uczuć, temperamentu i całej potędze miejscowości, więc też ona, mniej niż inne, może mieć piętno narodu... Wtedy tylko będziemy się mogli spodziewać osobnej dla każdego narodu filozofii, gdy każdy naród wymyśli sobie osobną dla siebie matematykę, fizykę, chemię i t. d." - Niema potrzeby objaśniać, że dziś już niema wśród Polaków poważnego myśliciela, któryby dowodził, že filozofii polskiej naležy się przodujące stanowisko w ogólnym rozwoju filozofii.

Obok powyższego charakteju narodowego trzy są główne cechy, które charakteryzują filozofię polską: dwie z nich określają zasadnicze tendencyc, przenikające naszych najznakomitszych myślizofii do wiary.

cieli, we wszystkich okresach naszego rozwoju umysłowego, wyróżniając ich sposób mysienia w porównaniu z filozofią innych narodów, a trzecia dotyczy formy przedstawienia i rozwinięcia tych tendencyj zasadniczych. Cechy te, jak je wylicza prof. Struve ("Historya filozofii w Polsce," Warszawa 1900, zeszyt 1, str. 65", są następujące:

szyt 1, str. 65", są następujące: Dążność życiowa, dzięki której główne współczynniki filozofii, zarówno krytycyzm, jak i ogóiny pogiąd na świat, stają się przedewszystkiem środkami dla zaspokojenia pewnych potrzeb narodu, wypływających z jego położenie w danej chwili dziejowej. Praktyczne zastosowanie wyników filozofii do życia narodowego góruje zazwyczaj ponad czysto teoretyczny rozbiór zasad.

Tendencya syntetyczna, polegająca na objęciu jak najszerszych kręgów myśli, w celu ich zjednoczenia, bez naruszenia atoli samoistnej odrębności składowych czynników nowej całości. Wre-

szcie:

Żywość i obrazowość wystowienia: wynikająca nietylko z przyrodzonogo poczucia estetycznego, ale i z pewnej dążności do zrównoważenia i zjednoczenia wszystkich potrzeb ducha, oraz z chęci przemawiania nie do kasty uczonych, która się u nas, zwłaszcza w zakresie filozofii nie wytworzyła, lecz do szerszych warstw wykształconego ogółu.

Na tem kończymy szkie historyczny

filozofii w Polsce.

Wobec powyższego obrazn ruchu filozoficznego, mimo woli nasuwa się pytanie, jaka przyszłość czeka nas w rozwoju myśli filozoficznej w naszym kraju i jakie jest nasze zadanie w tej dziedzinie.

Odpowiedź na pierwsze pytanie, cnoć dotyczące niepewnej przyszłosci, o ile rzecz jest możliwa, daje Maurycy Straszewski w książce przed paru miesiącami wydanej pod tytułem: "W dążeniu do syntezy," (Rozprawa IV i VII); na drugie wyczerpująco odpowiada ks. Maryan Morawski we wspomnanej już książce "Filozofia i jej zadanie," gdzie autor daje niezwykle jasny, krytyczny pogląd na całą dotychczasową filozofie, a zwłaszcza na glęboko zrozumiane dzieje scholastyki i kreśli świetny program dla przyszłej spekulacyi filozoficznej, ze specyalnem uwzględnieniem stosunku filozofii do wiary.

Na te prace przeto się powołując, po- | jedyna filozofia, która prowadzi walkę przestaję tu na krótkiem zakończeniu-Latwo przewidzieć, że coraz to nowe zdobycze w świecie naukowym beda ustawicznie odnawiały mysł ludzka i do ciąglego pchały ją postępu w dziedzinie filozofii. Niestały i żądny nowości rozum będzie szukał nowych dróg i czesto zbaczać będzie z prostej drogi rzetelnej prawdy filozoficznej. I długo, długo jeszcze skarżyć sie będziemy musieli na zgubne owoce niezdrowej cywilizacyi wynikającej ze spaczonych pojeć filozofii. Naszem zadaniem, o ile zechcemy, przy Bożej pomocy, przyłożyć rękę do pługa i wziąć udział w pracy umysłowej narodu, szarpanego w te i owa strone przez rozmaite kierunki, naszem zadaniem, mówię, będzie wyjaśniać i o ile się da usuwać blędy i falsze, przy prawdzie stać niezachwianie, ostrożnie i rozumnie korzystać z nowych zdobyczy umiejetności i służyć zdrowemu postepowi spekulacyi filozoficznej. Pamiętajmy, że z trzech wielkich kierunków, jakie snują się po przez cały bieg myśli ludzkiej: empirycznego, opierającego się w badaniu na samem tylko doświadczeniu, idealnego, wyprowadzającego wszelką wiedze tylko z rozumu i empiryczno-idealnego, który i doświadczenie i rozum za źródła poznania uznaje, pierwszy ugrzązł w materyalizmie, drugi doprowadził do najdziwaczniejszych systemów niemieckiego idealizmu, a obydwa były przyczyna najbardziej chorobliwych objawów w filozofii sceptycyzmu i pesymizmu; jeden tylko kierunek empiryczno-idealny okazał się kierunkiem zdrowym i jedynie prawdziwym. Pośredni ten kierunek empiryczno-idealny, na podstawie dwóch geniuszów starożytności Platona i Arystotelesa, rozwinięty przez starą scholastykę a do zenitu doprowadzony w olbrzymiej syntezie filozoficznej św Tomasza z Akwi nu, w odrodzonej scholastyce do nowych zastosowany zdobyczy naukowych, coraz wiecej nabiera silv i ciagle znaczy postę py. Nie trudno przewidzieć, że szkoła tilozofii chrześcijańskiej taki kierunek reprezentująca, ma przed sobą przyszłość, tak jak kazda inna szkola, o jakiejbądź nazwie, będzie miała szanse pomyślnego rozwoju w przyszłości, jeśli swoje spekulacye w tym zdrowym kierunku rozwijać będzie-

O nowej scholastyce możemy to twierdzić tem pewniej, że jestto faktycznie z filozofiami dzisiejszych pogan i ma za soba Kościół, który jest filarem i utwierdzeniem prawdy. Jakoż widzimy, że Neoscholastycyzm, który już dzisiaj tak piękne święci tryumfy po czasach pogardy i prześladowania znajduje też niemała pomoc w rozwijącej się nowej umiejetności historyi filozofii. Nauka ta bowiem w systematycznem rozwijaniu dziejów pracy filozoficznej wykazuje, jak myśl ludzka błąkała się po rozmaitych ścieżkach i przeróżne błędne, lub zgoła falszywe snuła systemy, wtedy, kiedy zeszla z prawej drogi, wiodącej do rzetelnej i jedynej prawdy. Ostrzega ona tem samem i ubocznie naprowadza myśł na owe punkty wytyczne prawdy powszechnej i najwyższej, stanowiącei przedmiot filozofii, na dogmaty wiary przez Boga objawionej, które mogą i powinny służyć szczeremu badaczowi za drogowskazy w szukaniu prawdy; a wzywając na świadectwo dawne złudzenia wielkich nawet myślicieli, przypomina tę piękną i głęboką zasadę, tkwiącą w samem jej określeniu: L'Histoire est l'étude du passè pour servir à l'avenir.

Literatura. Dzieje filozofii w Polsce w całości nie są jeszcze należycie opracowane, tak jak nie mamy jeszcze detad w naszym języku porządnego podrecznika do historyi filozofii, już nie polskiej tylko, ale nawet powszechnej. Pierwsza próbe historyi filozofii w Polsce, z wielu względów niedostateczną, dał ks. Franciszek Krupiński w swoim przekładzie "Historyi filozofii" Schweglera (Warszawa 1863). Po nim prof. Struve w "Wykładzie systema-tycznym Logiki" (Warszawa 1868—1870), dając historyczny opis Logiki w Polsce; uwzględnił także dzieje naszej filozofii wogóle. Kl. Hankiewicz ("Grundzüge der slavischen Philosophie, 1869, I wyd. Rzeszów 1873) i J. Niemi-rycz w swoim króciutkim "Rysie historyi filozofii w Polsce," umieszczonym w 3-ej części jego "Badań filozoficznych tajemnic życia," Warszawa 1879) — ida zupelnie za Krupińskim. W r. 1900 H. Struve wydał wspomniany już zeszyt oryginalnej swej pracy "Historya filozofii w Polsce," zawierający d piero wiadomości przygotowawcze. Po tej ogólnej uwadze, całą literaturę, dotyczącą dziejów filozofii w Polsce dzielimy, stosorycznego na 2 działy: pierwszy omawia filozofię rodzimą do XVIII w. włącz-

nie, drugi filozofię wieku XIX.

O filozofii w Polsce w przeciągu czasu między r. 1400 a 1800 piszą: J. Krupiński w wyżej przytoczonem dziele, str. 381-419.-Henryk Struve w "Wykładzie syst. Logiki" str. 132-192, jako też w pracach; "Die philosophische Literatur der Polen. "Philosophische Literatur der Polen:" "Philosophische Literatur der Polen:" "Philosophische Literatur der Polen:" "Philosophische Literatur der Polen." losoj hische Literatur der Polen: ""Philosophische Monatshefte," tom X, str. 222—231, Berlin 1874; "Die polnische Litteratur zur Geschichte der Philosophie: ""Arch. J. G. de Philos.," tom VIII str. 80—122 Historya filosofie. VIII, str. 89 — 123. "Historya filozofii w Polsce." W jedynym, pierwszym zeszycie tego dziela prof. Struve na str. 12-39 daje dokładny opis bibliograficzny wszystkich autorów i dzieł, doty-czących historyi filozofii w Polsce. Bardzo bogatą literaturę, dotyczącą dziejów filozofii w Polsce podaje tenże autor w dziele: "Wstęp krytyczny do filozofi," 3 wyd. Warszawa 1903. - K. Hankiewicz, "Grundzüge der slavischen Philosopie, 2 wyd., 1873, str. 25 - 41. O najdawniejszym polskim filozofie i przyrodniku Vitelio'nie pisza: Dr. Szokalski, "O stanowisku naukowem Viteliona" (Warszawa, "Ateneum" 1877 zeszyty z listopada i grudnia), Dr. W. R u b-c z y ń s k i, "Nieznany traktat filozo-ficzny XIII w. i jego domniemany autor Vitellio," zeszyt 27 sekcyi filozoficzno-historycznej przy Akademii Umiejętności w Krakowie.--O scholastykach polskich XV stulecia piszą: Michał Wiszniewski, w swej "Historyi literatury polskiej", tom III, str. 141—271.
Ks. Maryan Morawski, "Filozofia i jej zadanie," rozdz, X, XI, XII.
L. Sowiński w "Historyi literatury polskiej," t. I, str. 119—127. Kazimierz Morawski, "Historya Uniworsytaty Jogielośkiego "Kraków 1900 wersytetu Jagielońskiego," Kraków 1900, t. I, str. 51-293). Bardzo ważne objaśnienia zawiera dzielo prof. J. Fijałka: "Polonia apud Italos scholastica, saeculum XV, Cracoviae 1900. ob. tegoż autora poważne dzieło "O Jakóbie de Paradiso," Kraków 1900, 2 tomy. — O humanistach polskich XV stulecia pisza: Stanisław Tarnowski, "Pisarze polityczni XVI w., "Stanisław

wnie do wyżej podanego szkicu histo- w XV i XVI w., Kraków 1994, K. Morawski w I-ym i II-gim tomie dopiero co wspomnianej "Historyi Uniw. Jagiellońskiego. St. Windakiewicz, "Padwa, Studyum z dziejów cywilizacyi Polskiej, Kraków, 1891, W. Zakrzewski, "Powstanie i wzrost reformacyi w Polsce." O polityku Ostrorogu pisze M. Bobrzyński: "Jan Ostroróg," Studyum z llteratury politycznej XV w." Kraków 1884 r. O moraliście z w. XV1, Reju, pisze: Aleks. Brückner: "Mikolaj Rej:" Kraków 1905. O katolicko-scholastycznej reakcyi w XVII wieku pisze Stanisław Załęski w swoich "Dziejach Jezuitów w Polsce;" także Brückner w swej "Historyi literatury polskiej" O dażeniach filozoficzn. po r. 1730 pisza: W. Smoleński, "Przewrot umysłowy w Polsce w. XVIII." Kraków i Petersburg 1891, Maurycy Straszewski "Jan Śniadecki," Kraków 1875, str. 16-65.

O polskiej filozofii w XIX w, piszą Krupiński w dziele wyżej wspomnianem, str. 391 - 479; Struve w następnych dzielach i rozprawach: 1) "Wykład syst. Logiki," str. 193 — 282, 2) "Die philosoph. Literatur der Polen," i t. d., str. 227-231; 298-325. 3) "Die polnische Litt. zur Gesch. d, Philosophie, 4) "Historya filozofii w Polsce," zeszyt I.—5). O współczesnej polskiej filozofii pisze Struve w dwóch świeżo wydanych rozprawach: "Filozofia polska w ostatniem dziesiecioleciu (1894 ---1904), przełoż. z niemieckiego K. Król, Warszawa 1907,-i "La philosophie en Pologne pendant les dix dernières Années. Congres int. de Philos., " 2-me session, Genéve 1905, str. 343 - 350. Bogaty opis bibliograficzny daje tenże autor we "Wstępie krytycznym" i t. d. Nadto pisał prof, Struve w różnych czasopismach wiele rozpraw historycznych i krytycznych o poszczególnych filozofach polskich i ich dzielach; P. Ch mielowski, "Zarys najnowszej literatury polskiej", wyd. 3. Kraków 1895. W. M. Kozlowski, "Współczesna literatura filozoficzna, "Ateneum" (warszawskie) 1900." A. Brückner, "Geschichte der polnischen Literatur' t. II. Ob. także Henryk Nitschmann, "Gesch. der poln, Literatur," Lipsk 1882, str. 469 — 473 i L. Sowiński, Tomkiewicz, "Filozofia w Polsce "Rys dziejów Lit. p." Wilno 1874-78, t. V, str. 1 – 119. El. Ziemiecka, "Studya," Wilno 1860. – O polskiej historyozofii piszę Krupiński, "Na-sza Historyozofia," Ateneum 1876, t. 3, str. 548.

O filozofii Kanta w Polsce pisze; P. Chmielowski, "Kant w Polsce," Przegląd filozoficzny, rocznik VII, str 379-394; Struve, "Kant w Polsce," "Wielka Encyklopedya," t. 34, str 673-677.-O walce empiryzmu przeciw filozofii Kanta pisze: M. Straszew-ski, w dziele "O Janie Śniadeckim," str. 170—242. "O Śniadeckiego filozofii ludzkiego rozumu", tamże str. 243-304, A. Skórski, "Jan Śniadecki wobec współczesnej metafizyki," Lwów 1890. – O Jędrzeju niadeckim pisze bezimienny autor: "Żywot Jędrzeja Śniadeckiego." Kraków 1898; S. Łagowski, "Jędrzej Sniadecki i jego teorya jestestw organicznych," w czasopiśmie polskiem "Kosmos," t. 29, Lwów 1904, str. 185 — 265, ob. tamże bibliografie o Jedrzeju Sniadeckim.-O Hoene Wronskim piszą: Bukaty, "H. W. i jego udział w rozwinieciu wiedzy," Paryż 1844; B. Trentowski w miesjeczniku "Rok" Poznań 1844, ob. tegoż autora obszerne dzieło "Panteon wiedzy ludzkiej," Poznań 1874, t, 2, str. 142 -182 i 393-427; A. Mickiewicz: w "Wy kładach o literaturze słowiańskiej," (mianych w Collège de France),—po polsku Poznań 1865; t. 2, str. 276 — 280; S Dickstein, "H. Wroński, Jego ży-cie i prace," Kraków 1896 — O Józefie Gołuchowskim pisza: P. Popiel. "Jó-zef Gołuchowski," Kraków 1860; P. Chmielowski, "Przyczynek do ży. ciorysu i działalności J. Goluchowskiego", Przegl. filoz." I, zesz. 4, II zesz. I.— O poecie-filozofie Zygmuncie Krasińskim pisza: Stanisław Tarnowski, "Zygmunt Krasiński," Kraków Jözef Kallenbach; "Zygm. Krasiński, życie i twórczość lat młodych, Lwów 1904.-O mistyku Towiańskim piszą: F. Różański, "Andrzej Towiański i t. d.," Poznań, 1882; Tancredi Canonico (prof. uniw. w Turynie), "S. Andrea Towiański" Torino 1896. — O Bron. Trentowskim: Kraszewski: "System Trentowskiego", Lipsk 1847; Kl. Hankiewicz,

"Panteon wiedzy ludzkiej", Kraków 1874 Chmielowski w "Ateneum" z r. 1899.—O Karolu Libelcie: Szuman "Rys życia i działalności K. Libelta" Poznań 1876; A. Molicki, "Stanowi-sko w filozofii K. Libelta," Lwów 1875. O Libelcie i Kremerze: Straszewski. "Karol Libelt i Józef Kremer" Kraków 1875.—O Józefie Kremerze: Struve: "Życie i prace Józefa Kremera," Warszawa 1881. — O Struv'em i Libelcie pisze: J. T. Hodi, "Dwie syntezy filozoficzne, Kwartalnik "Kłosów" 1877, t. 2. str. 128 — 180. — O Auguście Ciesz-kowskim: Dr. A. Żółtowski, "A. Cieszkowskis Philosophie der That," Poznań 1904.-O Struwe'm: Lu to sła wski, "H. Struve i jego wstęp do filozofii," "Ateneum" warsz. 1896; K a z imierz Kaszewski, "Dr. H. S." Warszawa 1898.—O dawnie, szych pismach Pawlickiego daje recenzve Tvszyński, o nowszych H. Struve w wyżej wspomnianych pracach. O Straszewskim, prócz Struvego w dzielach powyższych, także Stanislaw Dunin-Borkowski: "ZurGeschichte der ältesten Philosophie,"w "Phil.. Jahrbuch, "t. XV, zeszyt 4, str. 385 — 403, Fulda 1902 i V. K y b a l: "O filosofii vedské a brahmanské," czasopismo "Ceská Myśl," t. III, 1902, str. 192 — 197 i 283 - 291.—O polskim pozytywiz-mie pisze: T. Jeske-Choiński, "Pozytywizm warszawski i jego główni przedstawiciele, Warszawa 1885; ob także jego dzieło: "Pozytywizm w nauce i literaturze," Warszawa 1908.—O in-nych polskich filozofach współczesnych: Struve, "A. J. G. der Philosophie," t. 18 i 19. Wogóle można powiedzieć, że opracowanie dziejów filozofii w Polsce i bogatej polskiej filozoficznej literatury, jak to już zaznaczyliśmy wyżej, pozostawia wiele jeszcze do życzenia. Największe na tem polu zasługi oddał naszemu piśmiennictwu prof. Struve. W historyach literatury polskiej, nawet w najnowszych, filozofia i wpływy filozoficzne w większej części bardzo po macoszemu bywają traktowane. Skutkiem tego zawsze dosyć trudną jeszcze jest rzecza ocenić właściwie udział polskiego narodu w rozwoju myśli europejskiej. (Porówn. Friedrich Ueber-"Zycie. pisma i system Trentowskiego," weg: "Grundriss der Geschichte der Stanisławów 1871; Straszewski, Philosophie," wyd. 10, w opracowaniu dr. M. Heinze, Berlin 1906, t. IV: ,,Philosophie in Polen" str. 639-650; Wilhelm Feldman, "Współczesna literatura Polska" (1864—1390), Warszawa 1908: Stanisław Tarnowski, "Historya literatury polskiej."

Ks. J. B.

Historya Kościelna, w przedmiotowem słowa znaczeniu jest to całokształt rozwoju życia klnego w czasie i przestrzeni; w technicznem znaczeniu słowa-nauko-

we przedstawienie tego rozwoju.

W tem ostatniem znaczeniu H. K. należy do nauk teologicznych i nie powinna być utożsamiona z Historya religii (por. Schörs, Kirchengeschichte und nicht Religionsgeschichte 1905); stanowi jednak część Dziejów powszechnych i, jako taka, powinna być traktowana bezstronnie, źródłowo, krytycznie i pragmatycznie, t. j. ma oceniać wypadki przedmiotowo i sprawiedliwie, bez względu na osobiste upodobania autora (Por. Nirsch. Propädeutik der Kirchengesehichte Mainz 1888); docieka-nia swoje opierać na dokumentach; sąd swój, zarówno o źródłach historycznych jak i wypadkach, opierać na zasadach rozumowych; wreszcie wydarzenia historyczne przedstawiać w ich przyczynowej zależności wzajemnej, w ich zewnętrznej i wewnętrznej spójni logicznej (Por. De Smed, Introductio generalis in Hi-Ecclesiasticam, storiam Gandavi 1876; Lelevel. *Historyka* etc. Wilno 1815; E. Bernheim, Lehrbuch der Historischen Metode. Leipzig 1889).

Jednym z warunków systematycznego traktowania dziejów jest podział materyalu historycznego podług treści i podług czasu. Pierwszy z tych podziałów zestawia wydarzenia różnorodne a sobie współczesne w oddzielne całości, drugi — przedstawia rozwój tych całości

w różnych chwilach czasu.

Co do treści wiec rozróżniamy; zewnętrzne dzieje Kła, czyli jego stosunek do państwa, oraz misyjną i wychowawcza działalność Kła między narodami. i wewnętrzne, czyli a) wewnętrzną jego · organizacyę (hierarchię i zarząd klny); b) służbę bożą zewnętrzna (kult religijny), karność klną, życie religijno-moralne, sztukę klną i t. d.; c) reakcyę umyslu i woli zepsutego człowieka przeciw- jańskiemu porzadkowi rzeczy. ko zbawczej działalności Kla (herezye i

schyzmy); wreszcie d) wywołane koniecznością samoobrony piśmiennictwo i wiedze klna (Por. Theologische Quartalschrift, herausg v. den profesg. der Tübinger kath-theol. Facultät, 1904, str.

258 i nast.).

W chronologicznym znów (podług czasu) rozwoju wypadków zachodzi niekiedy zbieg przyczyn i czynników historycznych tak ważnych, że pod ich działaniem przedmiot historyi wchodzi na tory albo całkowicie nowe i zaczyna nowa e p o k e, albo też częściowo tylko od poprzednich odmienne, i stanowi nowy okres. Pod tym względem więc roz-różniamy w dziejach Kła trzy epoki: starożytną, średniowieczną i nowożytną, z tych zaś każda dzielimy na okresy, różniace się pewnemi charakterystycznemi cechami.

Epoka I. Starożytność chrześcijańska, od założenia Kła do wznowienia cesarstwa zachodnio-rzymskiego w osobie Karola W. (800 r.): rozszerzenie się Kła wśród ludów greckich, romańskich i germańskich, wewnetrzne zorganizowanie się Kła i rozwój do-

gmatu chrześcijańskiego.

Okres 1. Od Chrystusa do Konstantvna W. (33-311): Walka z judaizmem i poganizmem; krwawe prześlado-

Okres 2. Od Konstantyna W. do Karola W. (311-800). Czas wielkich herezyj, wielkich soborów i wielkich Oiców Kla: klasyczny rozwój teologii: nawracanie najezdniczych ludów szczepu germańskiego.

Epoka II. Sredniowiecze, od Karola W. do końca w. XV: Kł oświeca i uspołecznia nawrócone przez się ludy Europy, budzenie się indywidualizmu państwowego przeciwko Kłowi.

Okres 1. Od Karola W. do Grzegorza VII (800-1073) rozwój św. Cesarstwa zachodnio rzymskiego pod opieka Kła; walka Kła o wewnętrzną swą niezależność.

Okres 2. Od Grzegorza VII do Bonifacego VIII (1073 — 1303); przewaga Kościoła nad cesarstwem zachodniorzymskiem; rozkwit Papiestwa i Kościoła.

Okres 3. Od Bonifacego VIII do końca XV w.: obniżenie powagi St. Ap.; opór przeciw panowaniu Kła i chrześci-

Epoka III. Doba nowożytna.

Od końca XV w. do czasów ostatnich. storya oświaty, prawa, filozofii, sztuki, zatrucie cywilizacyi katolickich ludów ekonomia społeczna i polityczna. Do Europy przez pogańskie pierwiastki od-rodzonej oświaty grecko-rzymskiej; walka indywidualizmu z dotychczasowa zasada powagi; rewolucye religijno- spo-

Okres 1. Od końca w. XV do W. Rewotucyi francuskiej (1789 r.): północne narody gwaltownie zrywają z zasadami Kla katolickiego; walka umysłowa herezyi i racyonalizmu z Klem; absolutyzm państwowy i przymus religijny: nowe zdobycze Kla w świeżo odkrytej

Ameryce.

Okres 2. Od Rewolucvi francuskiej do czasów ostatnich: duch pogańsko-masoński w życiu umysłowem i moralnem; walka z Kłem pod hasłem "praw człowieka" i "wiedzy nowożytnej;" separatyzm narodowościowy; wśród ogólnego zametu pojęć góruje powaga St. Ap. i ścisła z nia łączność episkopatu

katolickiego.

Źródła historyi klnej. Źr**6**dlem historyi zowią się te pisma lub pomniki, z których historycy czerpią wiarogodne wiadomości o dziejach Kla. Najcenniejsze źródła tworzą: a) Pismo św., jak Ewangelie i Dzieje Aplskie, w których naoczni świadkowie opisują poczatek Kla i jego działalność w czasach najpierwszych; b) dokumenty klne, jak symbole, ksiegi liturgiczne, akta soborów, dekrety pży i bpów; c) dokumenty państwowe, odnoszace się do Kła, jak np. konkordaty czyli układy, które władza kina zawiera z poszczególnemi państwami; d) pomniki lub przedmioty, które przynosza świadectwo o ważniejszych zdarzeniach, zwłaszcza, jeżeli te zostają w związku z dawnemi dziejami Kła; tu należą. sprzęty klne, malowidła, posagi, monety, napisy i t. d. (Obfita literature źródel ob. Ks. Władysław Szcześniak, Dzieje Kościoła katolickiego tom I, str. V i nast. Warezawa 1902),

Nauki pomocnicze do Historyi kinej. Żeby należycie ocenić przeszłośc Kła, trzeba znać jego ducha. Stąd historyk powinien posiadać dostateczną znajomość dogmatyki, etyki chrześcijańskiej, prawa kanonicznego, oraz historyi i li- j o p i s a r s t w a klnego. Założenie teratury tych nauk. Nadto nieobce mu Kła i początkowe jego dzieje przypadają być powinny nauki świeckie: powszechna historya świata, a w szczególności hi- i Rzymian, noszą też znamię pewności

tego dodać należy nauki ściśle pomocnicze, jak to: a) filologie (jezykoznawstwo), czyli znajomość języków, w których pisane sa źródła odnośne, a szczególniej znajomość jezyka łacińskiego i greckiego; b) paleografię czyli znajomość sposobów dawnego pisania, dawnych liter i znaków pisarskich, skró-ceń wyrazów i wyrażeń i t. p. (Por. prof. Teodor Wierzbowski, Vademecum, podręcznik do studyów archiwalnych. Warszawa 1908); c) dyplomatyke, u. miejetność rozpoznawania dokumentów publicznych, różnymi czasy pisanych, oraz cech im właściwych w różnych czasach i krajach (Por. A. Giry, Manuel de diplomatique Paris 1894) d) epigrafike, czyli umiejetność odczytywania dawnych napisów (Por. Le Blant, Inscriptions chrét. de la Gaule, Paris 1855 — 65; Manuel d'Epigraph. Chrétienne. Paris 1869) e) sfragistyke, t. j. znajomośc dawnych napisów i herbów (Por. Sacken, Katechismus der Heraldik. Gründzüge der Wappenkunde 3 wyd. Lipsk 1885) f) numızmatyke; znajomość dawnych monet z różnych czasów i krajów (Por. Eckhel, Doctrina Nummorum, Vindobonae 1792, 8 t., X. Jan Albertrandi. Zabytki starożytności rzymskich w pieniądzach, Warszawa 1805, 3 t.; g) archeologię, czyli znajomość religijnego, społecznego i domowego życia dawnych narodów (Por. J. B. De Rossi, Roma sotterranea. Roma 1864; J. Wilpert, Principien Tragen der christl. Archäologie, Freiburg 1889), X. Józef Bilczewski, Archeologia chrześcijańska. Kraków 1889); h) statystyke i i) geografie (Kolb, Handbuch der vergleichen statistik Lipsk 1879 8 wyd. i; Werner S. J., Orbis terrarum catholicus etc. Freiburg 1890); k) chronologie (Ideler, Lehrbuch der Chronologie, Berlin 1831; X. Putyatycki, Chronologia, Warszawa 1860). (Wyczerpującą literaturę nauk pomocniczych podał ks. Szcześniak, op. cit. str. IX i nastep).

Historya i literatura dziejopisarstwa klnego. Założenie na czasy wysokiej oświaty u Greków

historycznej, a nie, jak początki innych religij starożytnych,—cechę mitów baśni i legend. Chrystus sam nic nie pisał, ani swym uczniom pisać nakazywał, dopiero okoliczności zewnętrzne skłoniły śś. pisarzy do określenia żywota Mistrza, i pierwszych lat Jego Kła. Pierwszemi ksiegami historycznemi są 4 Ewangelie: św. Mateusza, Marka, Łukasza, Jana, oraz Dzieje Apostolskie św. Łukasza i niektóre ustępy listów św. Piotra, Pawła.

Jana i Judy apłów.

Przez trzy pierwsze stulecia milczy dziejopisarstwo klne, bo w smutnych prześladowania należało imię chrześcijańskie ukrywać raczej, aniżeli wystawiać przed oczy prześladowców. Z pisanych pomników historycznyah tego czasu najdawniejsze są pisma Papiasa z Hierapolis i Hegisipusa z Palestyny (w. 11), oraz Juliusza Afrykanina z w. III. Pisma te przechowały się tylko w drobnych ułomkach. Ważniejsze od nich sa Akta Meczenników, również częściowo tylko przechowane, oraz pisma filozofów, apologetów chrześcijańskich i obcych pisarzy: Józefa Flawiusza, Tacyta, Pliniusza M., Swetoniusza. Ojcem dziejopisarstwa kościelnego jest Euzebiusz bp. Cezarei Palestyńskiej († 340), jeden z najuczeńszych i najbardziej wpływowych mężów swego czasu (ob.) Na podstawie wypracowanej przez się poprzednio Kroniki, napisał 10 ksiąg Historyi Kła, w której z wysokim zmysłem historycznym rozwija dzieje Kła od Chrystusa do 324 r.. Dzieło to posiada nieocenioną wartość naukową zarówno z powodu podniosłego ducha, w jakim jest trzymane, jak z powodu zawartych w niem bardzo ważnych dokumentów historycznych i fragmentów dzieł zaginionych. Szkoda tylko, że jako przyjaciel Aryanów i bezwzględny chwalca Konstantyna W., Euzebiusz nie zawsze umie być bezstronnym. Dzielo Euzebiusza śmiało prowadzili dalej: Socrates Scholasticus, Hermias Sozomenos Teodoret, bp Cyrus w Syryi (do r. 428), Ewagriusz, adwokat a następnie prefekt m. Antyochii napisal 6 ksiag Historyi Kla, jako dalszy ciąg historyi Sokratesa i Sozomena (do 594).

W wiekach następnych dziejopisarstwo klne łączy się ściśle z historyą państwowa i upada wskutek zeświecczenia i upadku duchowieństwa.

Dziejopisarstwo klne na Zachodzie w pierwszej epoce dziejów Kła nie przedstawia samoistnego rozwoju, lecz posiłkuje się pracami autorów greckich przez przekłady i kompilacye. W końcu IV w. Tyrannius Rufinus (+ 410) uczony ksiadz z Akwilei przelożył na język laciński Historyę klną Euzebiusza, do którei dodał, jako dalszy jej ciąg własną pracę, sięgającą śmierci Teodozyusza W. († 395). Dużem wzięciem cieszyła także się t. z. Historia Tripartita jaka z trzech greckich pisarzy Sokratesa, Sozomena i Teodoreta ulożył i własną kontynuacyą historyi Sokratesa (aż do 518 r. opatrzył Marek Aureliusz Cassiododorius.

Dziejopisarstwo klne wieków średn. nosi odmienny od dziejopisarstwa starożytnego charakter. Scisle połączenie Kła z życiem społeczno-politycznem na podstawie wiary ovło przyczyna, że nie oddzielano historyi politycznej od historyi klnej ale je zlewano w jeden caloksztalt i obie rozważano na tle chrześcijańskiem. Nadto, skutkiem upadku państwa rzymskiego i rozwoju świeżych organizmów państwowych na jego zwaliskach, zanikł środkowy punkt jedności politycznej wszystkich ludów, a rozwijał się natomias partykularyzm narodowościowy, który odrywał uwagę historyka od ogólnych dziejów świata, a skupiał ją na własnym narodzie. To też cale wieki średn. są jakby wysadzone niesłychanie cennemi monografiami, kronikami i t. p., bedacemi niekiedy prawdziwemi arcydzielami wiedzy historycznej, św. Grzegorz bp Tours († 595) pisze dzieje Kla Franków; Izydor bp Sewilii († 636) — dzieje Kła w Hiszpanii; Sw. Beda Czcigodny († 735) — w Anglii; Paweł Dyakon (zw. Warnefridem († 799) — w Lombardyi; Adam z Bremy († 1070)—w Skandynawii; Koźma (prałat katedry św. Wita w Pradze † 1125)—w Czechach; Albert Kranz († 1517) w Północnych Niemczech (od 780-1500); Jan Długosz daje rodakom po mistrzowsku napisane dzieje Polski i Kościola (do r. 1480).

Próby pisania ogólnych dziejów Kła są rzadsze w wiek. średn. Podejmowali je: Hayno, bp Halbersztadt, Anastazyusz. opat i bibliotekarz rzymski († 886), Ordericus Vitalis, opat w Eureul w Normandyi († po 1142); Marcin Polak († 1279), dominikanin, później arcip. Gn źnieński; Bartłomiej z Lucca, dominikanin bibliotekarz pża Jana XXII († 1327). Najobszerniejsze i stosunkowo najdoskonalsze dzielo z zakresu historyi Kla wiek, średn. zostawil sw. Antonin, arbp Florencki. Ogólny przełom w dziejach świata, dokonany pod koniec XV w. i w początkach XVI w. stanowi nowa dobę w historyografli klnej. Naiwność i łatwowierność średniowiecznych pisarzy ustępuje miejsca duchowi krytyki i źródłowemu badaniu przeszłości. Pożądaną tę zmiane przypisać należy humanizmowi i potrzebie obrony katolic-kiej prawdy od napaści protestantyzmu (zwłaszcza przeciwko centuryatorom magdeburskim).

Najpoważniejszym historykiem i obrońcą prawdy katolickiej okazał się Cezary Baroniusz (ob.) († 1607) oratoryanin rzymski, a później kardynał, Owocem 30 letnich poszukiwań jego były: Annales ecclesiast. (Romae 1588 - 1607). Francuz, franciszkanin, Ant. Pagi dopelnil niektórych poprawek w Annales, zwłaszcza chronologicznych, zkąd powstała: Critica historico - chronologica in universas Annales Baronii, nieodzowna przy używaniu Baroniusza; les Baronii mialy tak wielka powage i wziętość, że prawie jednocześnie znalazły aż trzech kontynuatorów; byli nimi Abraham Bzowski, dominikanin polski (1637); Henryk Spondanus, francuz († 1643) i Odoricus Raynaldus, oratoryanin. Znacznie później przedsięwzieli toż samo zadanie: Jakób Ladrchi i Augustyn Theiner oratoryanie.

Długi czas w obozie katolickim po Baroniuszu, a w protestanckim po Centuryatorach nie spotykamy nie nowego. Dopiero pod koniec w. XVII, szczególniej we Francyi przybrały niebywałe dotąd rozmiary. Nieśmiertelne imię w wydawnictwach źródeł i prac historycznych zdobyli sobie Benedyktyni św. Maura, niemniej Oratoryanie i Jezuici.

Caloksztalt dziejów Kła ogłosili: Aleksaneer Natalis († 1724), Klaudyusz Fleury († 1724) i Sebastyan Le Nain de Tillemont († 1698). Obok nich trudno pominać milczeniem zasłużone na polu badań historycznych nazwiska: jezuity Petaviusza i Bossueta, bpa Meaux. W XIX w. wymienić należy we Francyi obszerne prace: Rohrbachera (Histoire universelle de l'Eglise cath. Paris 1880-87 tomów 7) i De Smedta (Intro-

1842, 29 tomów) i Darrasa (Histoire génér. de l'Eglise. Paris 1862 - 86, 40 tomów).

Włochy zasłynęły przedewszystkiem badaniami nad archeologia chrześcijańska i monografiami historycznemi. Do gruntowniejszych pisarzy, zajmujących sie ogólnemi dziejami Kła należa: J. A. Orsi, dominikanin, kardynał (Storia eccles.. Roma 1748, 20 tom.). Kacper Saccareli (Historia ecclesiastica per annos digesta, Roma 1770, 25 tomów).

W Niemczech walki religijne utrudniały poważne badania historyczne i dopiero w XIX w. nastapił tu pożadany zwrot w dziejopisarstwie Kła. Punkt zwrotny stanowi pełna namaszczenia Historya Kła hr. Leopolda Stolberga († 1819). Obok niego stoi pokrewny mu duchem, choć muiej źródłowy, Teodor Katerkampf († 1834) prof. i dziekan kapituly w Monastyrze. Obok tych źródłowych i obszernych prac zaznaczyć należy inne pomniejsze, ale bardzo jednak cenne, jako to Othmana Rauschera († 1875) kardynala i arbpa Wiedeńskiego, J. Hortiga († 1847) prof. i kanonika w Monachium, Józefa, Jana, Ignaoego Döllingera, († 1890), prof. w Monachium (niestety odpadłego od Kła)

Z przewodników w nauce dziejów, klnych najzaszczytniejsze miejsce zajmuje: Józef Kard. Hergenroether († 1890), Jan Ad. Moehler († 1838), Karol Józef Hefele (Conciliengeschichte - Freiburg 1855 — 74 7 tomów, tom 8 i 9 opraco-wał Hergenroether). W ostatnich czasach ukazały się pomnikowe dzieła, dotyczące ogólnych dziejów Kła: O. Grisara S. J. (Geschichte Roms und der Päpste, Fryburg 1901); Ludwika Pastora (Geschichte der Päpste, Fryburg 1886, dotad 4 tomy); Michala S. J. (Geschichte des deutschen Volkes. Fryburg 1908). Z podręczników, jakie ukazały się w ostatnich czasach w Niemczech wyróżnić należy: H. Brücka prof. w Moguncyi, Fran. Xaw. Krausa, prof. we Fryburgu Bad). Fran. Xaw. Funka prof. w Tybindze, Alojzego Knöplera prof. w Monachium i S. Marxa prof. w Trewirze.

Z belgijskich prac nad Historya Klna wymienić można bardziej znane u nas: Woutersa i Jungmanna (Dissertationes selesctae in Hist. eccles. Ratisbonae

Wobec olbrzymio rozwiniętego dziejopisarstwa klnego na Zachodzie, polskie nasze piśmiennictwo klne w zakresie całości dziejów jest upakarzająco karłowate. Z w. XVII mamy do zaz naczenia prace O. Piotra Skargi S. J., podejmowane około Roczników Baroniusza. Wiek XVIII obok kılku drobniejszych prac nie zdobył się na obszerniejsze studyum z zakresu ogólnej Historyi Kła. W XIX w. otrzymaliśmy kilka obszerniejszych opracowań Misyonarzy Wileńskich, podwójny przekład historyi Alzoga (bpa Krasińskiego i Anonimowy), nadto obszerne dzieło, chociaż niezbyt krytyczne ks. Melchiora Bulińskiego i tłumaczenie Riveaux, ks. Bogumila z nad Wisły. Mamy nadto kilka krótkich szkolnych podręczników, częścią tłumaczonych (Robitscha, Bielskiego, Waplera), częścią samodzielnych (ks. Delerta, ks. Jougana, Breziny, Gadowskiego, Bączkowskiego, Kwiecińskiego i t. p. (Por. Car De Smedt, Introductio generalis ad historiam Eccles. Gandavi 1876; tenže Principes de la critique histor. Paris 1883; Nirschl, Propädeutik der Kirchengeschichte 1888; Möller, Traite des études hi-stor. Liege 1887—90; S. Berger, Des études d'histoire eccles. Paris 1899; Knöpler, Kirchengeschichte w "Kirchenlexicon" Wetzera i Wettego; tegoż Wert und Bedeutung der Kirchengeschichte 1894; Historisches Jahrbuch der Görresgesellschaft z 1894 r. str. 134-145; Ehrhard, Stellung und Aufgabe der Kirche; 1898; Jülicher, Moderne Manungsversch. über methode 1901; Ks. Szeześniak, Dzieje Kła katolickiego t. I. Wstep I-XXX; L. Finkel, Historya w "Encyklopedyi Wychowawczej" t. V. A. Seider, Kirchengeschichte w "Kirchliches Handlexicon" Buchbergera. München 1907. O poszczególnych pracach hist, klnych mó. wić będziemy przy odnośnych życiorysach autorów).

Historyograf z greck. znaczy pisarz historyi. Książęta i panujący mieli na swych dworach historyografów już od dawnych czasów; i tak np. w Babylonie sekretarze królewscy pisali akta panowania królów; w Rzymie wielki kapłan redagował roczniki zwane pontificales; ten sam zwyczaj zachowywał się we Fran-

ductio gener. ad. hist. eccles. Gaud, cyi: Karol IX utworzył urząd historyografa Francyi: Racine był historyografem Ludwika XIV, Wolter przez krótki czas— Ludwika XV, Fontenelle—akademii fran-cuskiej i t. d. (Por. Blanc. Dictionnaire univers. de la Pensée. Lyon 1899, 4-0, Partie logique et encycl. k. 285).

> Historyzm, jest to pewnego rodzaju filozofii historyi. sposób traktowania Polega on na ocenianiu doktryn i faktów nie ze względu na ich wewnętrzną wartość, lecz na uważaniu ich w stosunku do środowiska historycznego, jako różne fazy niezbędne w rozwoju ludzkości.

Królestwo to, zajmujące Hiszpania. większą częsć półwyspu Pirenejskiego było zamieszkane przez Iberyjczyków. Później Grecy zajęli cześć zachodnia, Fenicyanie południe, a Celtowie północ. Rzymianie w III w. przed Chr. podzielili półwysep na trzy prowincye; Luzy-tanię, Baetikę i Tarraconensis. Ta ostatnia za Konstantyna W. utworzyła cztery prowincye, z tych wyspy Balearskie stanowiły osobna. Chrześcijanizm panował tam wszędzie już w pierwszym w. Podanie mówi, że św. Jakób Apl przybył tu pierwszy; prawdopodobniej jednak będzie to Apł Pawel (Rom 15, 24. 28). Pierwsze bpstwa założyli uczniowie św. Piotra i Pawła. Bp Hozyusz z Cordowy założył metropolię w IV w., a w końcu tegoż, zwolennicy Pryscylianów kł w Hiszpanii w blędy uwikłali. Metropolie hiszpańskie Tarragona, Sevilla, Toledo i Braga były zależnemi od Stolicy aplskiej. We wszystkich, wikaryaty aplskie przestrzegały zachowywania dekretów aplskich i synodalnych. Za panowania króla Riccareda, który przyjął katolicyzm wraz z Aryanami i rozpoczął szereg królów wizygockich katolików, Kościół Hiszpański był u szczytu potęgi. Biskupi wywierali wpływ na mieszczaństwo. Zydzi za to, zmuszeni do przyjmowania Chrześcijanizmu, czynili to tylko pozornie, a dekretem króla Kintili wypędzeni, tembardziej się stawali obludni i związali się ze swymi współwyznawcami w Afryce, oraz z Saracenami, by wspólnie przeciw Kłowi pracować. Pod królem Wittiza (701-710) umocnili się Saracenowie na półwyspie, którego tylko część północna chrześcijańską pozostała. Bpi, pod naciskiem zdobywców uciekali w góry i tylko | koncylium w Konstancyi,i tu doszło do w Andaluzyi biskupstwo, pomimo wszystko się utrzymało. W X i XI w. prześladowanie chrześcijan się zmniejsza, ale zwiększa obciążenie ich podatkami. Gdy Karol Martel w r. 732 panowaniu Arabów koniec położył, Karol W-ki doszedł do rzeki Ebro, gdzie w r. 778 ustanowił granice Hiszpanii, Chrześcijańscy królowie Gotcy odebrali Maurom część ich zdobyczy i w ten sposób powstały: Asturya, Nawara, Aragonia i Kastylia, a z hrabstwa tejże nazwy Portugalia. W r. 1085 Toledo dostało sie Alfonsowi VI i odtad stało się rezydencya królów Kastylskich. Wymuszone małżeństwo na królu Alfonsie aragońskim doprowadziło do strasznych przewrotów: Aragończycy odebrali autonomię Kastylii i zaczęli prześladować koscioly i klasztory, co wywołało potrzebe zwolania kilkakrotnie soborów przez pża Paschalisa II (Hefele, Concil. Gesch. V,

W polowie XII w. powstały trzy zakony rycerskie, które podniosły duchową stronę szlachty, św. Jakóba z Composteli, Calatravy i Alcantary. Bitwa pod Navas de Toloza w 1212 zmusiła 600,000 Arabów do poddania się związkowi królów chrześcijań-kich, iodtad Maurowie zostali złamani. W r. 1282 powstał nowy konflikt miedzy Aragonia a papiestwem. Król Piotr III (1276-1285), po nieszporach sycylijskich na tron wyniesiony, wyklęty zostaje przez pża Marcina IV, francuza i przyjaciela domu d'Anjou; Aragonia dostaje się księciu Karolowi Valois, a przeciw Piotrowi III ogłoszona zostale powszechna krucyata. Sycylię, odłączona od Aragonii otrzymuje książę aragoński, który zostaje wasalem rzymskiego Kła.

W w. XIV Kastylia wpadła w ręce tyrana, Piotra I Okrutnego, który zamordował własną swą małżonke, Blanke Burbońska, i był nieprzyjacielem Kla, próżno napominanym przez pża Innocentego VI. W czasie wielkiej schyzmy zachodniej, uznano w Hiszpanii pża awinion-kiego, Klemensa VII. Nastepca jego, chytry aragończyk, Piotr de Luna zwołał koncylium w Perpignan. Po wy-borze Aleksandra V na koncylium w Pizie, Hiszpania jeszcze się trzymała Piotra de Luna i dopiero król Zygmunt w 1415 skłonił ją do przyłączenia się do

konkordatu między pżem nowoobranym Marcinem V a Hiszpania. Zaślubiny Izabelli Kastylskiej z królem Ferdynandem aragońskim łączą te dwa kraje, poczem następuje koniec dziesiecioletniei wojny z Arabami, Odkryty spisek sluży do postawienia warunku Maurom albo przyjęcia chrztu, albo opuszczenia kraju: wielu poddało się pierwszemu, lecz tylko pozornie, ztąd przeciw nim czynną była potem inkwizycya. W tym czasie zaczeło sie szerzyć Chrześcijaństwo na koloniach, a bostwa tam utworzone, starały się je umocnić.

Od r. 1519, wraz z Niemcami, na-pływającymi do Hiszpanii, zaczął się wciskać luteranizm. Rozszerzały go pisma antwerpskie, tłumaczone na hiszpański i duchowni, którzy, towarzyszac królowi Karolowi V w Niemczech otarli się o idee protestanckie. Krażyły też pisma Erazma, pełne nienawiści dla Kła. Ofiarą inkwizycyi padł bp. Jan Gill z Tortozy, spalony w Walladolidzie w r. 1544-lecz to nie przeszkadzalo luteranizmowi tworzyć gminy i kaplice prywatne. Propaganda, coraz gwaltowniejsza, groziła niebezpieczeństwem Kłowi i gdyby nie silny duch katolicyzmu hiszpańskiego oraz Inkwizycya, kraj byłby się stał protestanckim.

W r. 1570 herezya byla opanowana zupelnie, a jednocześnie z utwierdzeniem wiary nastapilo podniesienie nauki teologii (ob. art. Scholastyka), literatury i malarstwa.

Za Filipa II, który chciał wywierać swój wpływ na wybór pży, zaczął panować absolutyzm w kierunku państwowym. Po wygaśnieciu linii hiszp. habsburskiej z Karolem II, a wstąpieniu na tron Filipa V, wnuka Ludwika XIV, nastąpił konkordat z Rzymem. Stuletnia niezgoda co do beneficyów zakończyła sie w 1753 r. przyznaniem pżom 52 beneficyów, a królom prawa nominowania bpów, które po dziś dzień posiadają. W r. 1767 ministrowie Aranda i Manuel de Rodo prześladowali Jezuitów, wypędzając ich z kraju. Napoleon I zmusił do abdykacyi słabego króla Karola IV, a narzucił własnego swego brata Józefa na tron hiszpański (1808). Z pomocą Anglii usilowała Hiszpania go zrzucić, tem więcej, że uciskał Kościół i starał się zdusić życie katolickie. Przytem pi-

Po upadku Napoleona, Ferdynand VII absolutyzm państwowy przywrócił, moca którego klasztory męzkie, przenoszące liczbę 12 mnichów zostały zniesione, dobra kościelne zabrane, a opierający się temu kaplani - wygnani z kraju. W r. 1841 było wszystkiego 6 bpów w Hiszpanii. Nakoniec w r. 1851 nowy konkordat postanowił, że za zabrane dobra kościelne państwo ma uregulować uposażenie duchowieństwa, a pż ma ustanawiać w metropoliach w wielu kapitułach bpich godność kantora, w innych honorowego kanonika. Niedługo trwało porozumienie. W r. 1868 po ucieczce królowej Izabeli przed rewolucyą, zakłady Jezuitów zostały zniesione. Próżno biskupi wystosowali adres do Kortezów, z powodu niedopełnienia warunków umowy. Polityczne stosunki z Rzymem były przerwane, tem więcej że w ciągu lat 7 — dwa razy królestwo stawało się rzecząpospolitą i naodwrót.

Cokolwiek poprawily się stosunki za Alfonsa XII. Z r. 1876 nowa ustawa zapewnia religii katolickiej panowanie bezpośrednie w państwie, a naród obowiazuje się slużyć wyznaniu i jego przedstawicielom. Protestanci nie znaleźli już gruntu dla swojej nauki, a panowanie Alfonsa i Krystyny zapewniło spokój Kłowi. Spójnia katolicki jest jednak oslabiona podziałem między dynastye a Karlistów. Papież, Leon XIII powstrzymywał duchow eństwo od poli-

tycznych intryg.

Na czele duchowieństwa stoi Prymas arbp. z Toledo, oraz arbpi Burgos, Santjago, Granady, Saragossy, Sewilli, Tarragony, Walencyi i Walladolidy z 53 sufraganami. Poprzednio utworzone zakony rycerskie zebrano w jeden z przeorem na czele, noszącym nazwę biskupa. Z mezkich klasztorów pozostało 41 i te się zajmują kształceniem misyonarzy, zaś żeńskie wychowują młode pokolenie, lub pielegnują chorych. W 10 uniwersy tetach niema wcale teologicznego wydziału, natomiast 68 seminaryów dyecezyalnych przygotowuje kapłanów (Por. Villanueva, Viage literarie à los iglesias de Espana, Madrid 1804—1852, 22 tomy; Lembke - Schäfer, Gesch. v. Spanien, Hamburg u Gotha. 1831 -

sma szkodliwe i wolnomularstwo przy- les. de Espana, 2 ed, Madrid 1873 - gotowywały grunt do rewolucyi. 1875, 6 tom.; O Werner, Orbis terrarum cath., Friburg 1890, 38 - 49, oraz artykuły poszczególne).

> Hiszpańska literatura i język. Kultura starorzymska dala początek kwitnącemu wiekowi literatury w Hiszpanii. Dowodem tego są rzymscy klasycy pochodzenia hiszpańskiego: M. A. Seneka (ur. w r. 54 przed Chr. w Kordowie), L. A. Seneca (ur. w r. 2 po Chr.), M. T. Quintilianus (ur. 35 po Chr.), M. V. Martialis (ur. w r. 40 po Chr.). J. M. Columella (ur. w I w. po Chr. w Kadyksie). W liczbie dawnych pisarzy kościelnych odznaczają się apologeta i historyk Orosius, w końcu IV w., św. Pacyan bp z Barcelony, św. Izydor z Sewilli i św. Ildefons z Toledo. Na soborze w Toledo, obchodzącym zwycięstwo Kła z powodu nawrócenia Wizygotów na katolicyzm było 64 Biskupów; postanowiono tam ściśle połaczyć państwo z organi-zacya klna. Na tym gruncie mogłaby była literatura zakwitnąć wspaniale, gdyby nie napady Maurów. Z mieczem w dłoni trzeba było powoli zdobywać cywilizacyę i ztąd, gdy powstały różne państwa, potworzyły się i dyalekty. Między nimi portugalski, kataloński i kastylijski stanowily osobne języki. Ostatni z nich zachowal romańska sile i majestat.

Hiszpańsko-kastylijska literatura dzieli się na 4 peryody; piątym jest okres dzi-

siejszy.

Epokaromantyzmu (XI-XIV w.). Najdawniejsze hymny i kroniki siegają XI w. Liber Jacobi, ksiega legend XII w. Opiewa ona cuda, miejsca pielgrzymki San Jago de Compostela. Disciplina clericalis, napisana przez Zyda nawróconego Petrusa Alfonsusa dowodzi wpływu, jaki miała wyobraźnia żydowsko-arabska na hiszpańska.

Okres epicki, najdawniejszy nie posiada wielkiej epopei, z powodu braku spokoju w kraju i narodzie; drobne pieśni ludowe utworzyły w XVI w. zbiór większy i znajdują one wyraz w Poema del Cyd i w Mocedades del Cyd. Pomimo, że Cya nie odznaczał się wierna službą królom chrześcijańskim i był nawet wasalem Maurów, stał się jednak 1893, 6 t.; Vic. de la Fuente, Hist. ec- ulubiencem ludu. "Poema" i "Mocedades" opiewają rycerskie przymioty, ugrun- dworska, konwencyonalna o wyszukanej towane na rycerskim podkładzie. Głównym przedstawicielem harmonii i uczucia jest Gonzalwo de Berceo, który napisal Alexandreis Gautiera de Chan tillon w hiszpańskich aleksandrynach, zbiorów poezvi odznacza się Cancionero W dziewieciu poematach opiewa on Ofiarę Mazy św., Najświętsza Dziewice, meczeństwo św. Wawrzyńca i legende o św. Dominiku z Silos. Poemat o Mszy św. jest wspaniałym z punktu liturgicznego; wykazuje też niezachwiana wiare w Pismo św. Z trzech poematów o Madonnie jest jeden hymn pochwalny w 233 strofach, który opie-wa życie Maryi, 2 gi jej cierpienia, a trzeci łaski wyświadczone przez nia. Clarus uważał je, jako protestant jeszcze, za najcudniejszy objaw fantazyi poetyczno-religijnej średnich wieków.

Między 1330 a 1343 r. powstało alegoryczno satvryczne dzielo Juana Ruiz archiprezbytera z Hity (Libro de Cantares), zawierające tak świeckie, jak religijne pieśni, mocno przypominające Chaucer'a (Canterbury tales). Rimado de Palazio Pedro Lopeza jest dzie-łem dydaktycznem jak również Rabbi'ego don Santo-Rady dla króla Piotra (Okrutnego). Po poezvi zakwitla kastylska proza; jej przedstawicielami byli: cej XIII w. Po wypędzeniu Mau-Ferdynand III św. król kastylski i syn jego uczony Alfons X, który obrany królem Niemieckim nigdy tam nie był; brat jego Don Fadrique, Sancho IV, Alfons XI i Infant Don Juan Manuel. Alfons X stanal na czele literatury swoją kroniką, swojem "Septenario" encyklopedycznem i "Opusculos legales", które zawierają kodeks praw kastylijskich, oraz tłumaczeniem traktatów astrono-micznych. Sancho IV wydał historyę wojen krzyżowych; Alfons XI ksiegę myśliwska. Najsławniejszem dzielem bylo Conde Lucanor oryginalny zbiór nowel Infantaa Don Juana Manuela, który był zarazem prawdziwym postrachem Maurów.

Wiek średni późniejszy -XIV i XV. Znaczne podniesienie literatury zawdzięcza Hiszpania francuskiej epice oraz poezyi prowansalskiej na dworze panującej, a która się później do Portugalii przeniosła i tam goracego doznała przyjęcia. Pod Juanem I w Kastylii do 1390 r. panowała poezya versal redencion" (1584) Franciszka Her-

formie alegoryczno-mitologicznej.

Miedzy tymi błyskotliwymi objawami znajdujemy perly poezyi jak np. "Tren" Jorgéa Manriqua († 1479 r.). Z wielu general Marques de Santillana byl pierwszym sonecista i najuczeńszym hisz-

panem swego wieku.

Po legendach o Aleksandrze i Karolu wtargnął cały pstry świat rycerzy Graala w formie romansu proza: "Nowy ideał rycerza" ubarwiony, egzagerowany był bardzo bliskim komicznego typu "smutnej postaci." Ze jednak naród miał zmysł rycerski i w ciagłej był wojnie z Maurami, utrzymywał się na wysokości przy pomocy pisarzy, jak Lopez de Ayala (Chronica de don Pedro I), Perez de Guzman (Generationes y semblancas.) Ludzie wysokich stanowisk, bpi, członkowie pierwszych rodzin tłumaczyli klasyków starożytnych, Petrarkę, Boccacia i Danta na jezyk hiszpański. Dużego wpływu, choć nie budująca była satyra "De los vicios de las malas mujeres, " archiprezbytera Alfonsa Martineza de Talavera i dyalog dramatyczny "Celestina" Fernando de Rojas.

Fpoka literatury kwitnarów z Granady, zdobyciu Neapolu, odkryciu Ameryki i wybraniu Karola V na cesarza, nastąpił rozkwit literatury.

Zetkniecie z Petrarka wytworzyło kunsztowniejsza poezye (sonaty stanze, canzony), których twórcami byli Juan Boscan (1490-1540) i Garcilazo da Wega (1503 - 1536). Znanymi lirykami byli: Lope de Wega (1562 - 1635) i Hernando de Herrera. Wielcy Święci tego czasu uprawiają też poezyę, jak Ignacy Loyola i Franc. Xawery, który w tysiącach serc budził zapał religijny. Sw. Jan od Krzyża objawia swoją miłość dla Chrystusa Pana w parafrazie i Ewangeli ś-go Jana w najwyższym poetycznym nastroju. Św. Teresa w piesniach swoich mówi o swojem nadziemskiem powołaniu i jest ozdoba literatury hiszp. W tymże duchu pisal nauczyciel dogmatyki augustyanin Luis de Leon. Gdy ody jego z Horacowemi walczyćby mogły, canzony księdza Herrery z Sewilli z Pindorowemi porównać można.

Epopee religijna stanowiła "La uni-

mandesa Blasco, "Christiada," przeora w końcu ksiądz, w technice teatralnej Diego de Hojeda (1611), "Vida de San Francisco" Gabryela de Mata (1587). Do tej plejady religijnej przyłącza się Sławnym historykiem klasycznym był narodowa w "Sagrario de Toledo" przez José do Baldivielzo (1618) i w poetycznych legendach "Monserrate des Christobal de Virues" (1586). Cesarza Karola V opiewal Geronimo Sempere (le Carolea), Cyda-Diego Ximenez de Ayllon (los famosos y eroicos heros del Cid). Epopee komiczną stworzył ("La Asniada") Cosma de Aldana, (Mosquea) Villaviciosa i (Gatomaquia) Lope de Vega. Poezya ludowa nigdy nie doszła do takiego znaczenia, jakie jej dal Camoens w Portugalii. Dramat za to rozwinał się tu wspanialej, niż gdziekolwiekindziej. Pierwszym dramaturgiem był duchowny Juan del Enzina, muzyk w kaplicy Leona X w Rzymie. Portugalczyk Gil Vincente napisał 42 sztuk w różnym rodzaju, a duchowny Bartolome Torres de Naharro 8 komedyj wystawionych w Neapolu.

Ludowym pisarzem scenicznym był złotnik Lope de Rueda, który przy swojem rzemiośle uprawiał poezyę i dyrvgcwał teatrem. Prof. teologii Geromo Vermudas z Salamanki opisał w dwóch dramatach dzieje nieszczęśliwej Jnez de

Castro.

Miguel de Saavedra Cerwantes (nr. 1547) przybył do Rzymu z prałatem Aquaviva w 1570, raniony w bitwie pod Lepanto, pięć lat przebywał w niewoli, w Algierze, potem na wyspach Azoryjskich do swej śmierci. Był to sławny twórca "Don Kiszota." Genialny humorysta ten umari w sukni zakonnej. Rywalem jego był Lope Felix de Vega Carpio, najgenialniejszy z poetów, który pomimo bardzo burzliwej młodości, pozostał wiernym Kłowi, a po ciężkich przejściach życiowych wstąpił do klasztoru i stał się ozdoba duchowieństwa. Napisał on 1500 sztuk z zadziwiającem opanowaniem treści i formy. Renesans odbija się w sztukach mitologicznych i heroicznych, a w komedyach "La Capa y espada" maluje barwnie życie dworskie i ludowe. Najwspanialsze sa drareligijne, w których uwielbia tajemnice chrzescijańskiego kultu. Don Pedro Calderon de la Barca (ur, w Madrycie w 1600 r.) przeszedł wszystkich pieknością formy. Poeta i żołnierz, Isla poddał się zakazowi Inkwizycyi, nie

jezuita Juan de Mariani. Dziela religijne o. Pedra de Ribadeneira sa w klasycznym kastylskim pisane języku. Inkwizycya nie wpłynęła na zubożenie literatury, a wśród tej powodzi talentów należy jeszcze zaznaczyć Franciszka Gomeza de Quaredo (1580 - 1645), prawdziwego Proteusza tak w poezyi jak w prozie, który obok dziel wysokiego nastroju religijnego tworzył satyry, obok biografii św. Tomasza z Villanowy, sławny romans "łotrowski," "Życie wielkiego arcylotra Pawla de Segovia". Wielkie przewroty filozoficzne nie znalazły gruntu w Hiszpanii, to też wspaniałe odrodzenie Kła w XVI w. tu szczególniej znalazło oddźwięk i poparcie.

Po epoce odrodzenia kierunek literacki ulegi zmianie. Luis de Gongora y Argote (1561—1627), ksiadz także, wprowadził sztuczność i patos do poezyi. Tak zw. "Estilo culto" pociagnal podrzędniejsze za sobą talenty, a pewne wyczerpanie twórczości dało powodzenie Gongoryzmowi i spowodowało upadek

literatury.

Upadek literatury XVIII w. W 1700 r. Filip V Burbon wstapił na tron; odtad życie literackie zależnem sie stało od Francyi. W 1714 r. powstała akademia historyczna, akademia dobrego smaku, akademia św. Ferdynanda. Ignacy de Luzan sprzyjał teoryom Boileau i klasycyzmowi francuskiemu. Lope i Calderon poszli w zapomnienie, pomimo, że nowe szkoly nie wydały nie, coby się dało z niemi porównać. Uczony benedyktyn Feyjoo (1676 — 1764) cheral wprowadzić nowe, pozytywne gałęzie wiedzy; lecz mu się to nie udało, dopomógł tylko do wciśniecia się pewnemu suchemu kierunkowi, który swój główny tryumf świecił w prześladowaniu Jezuitów. Ironią losu, jezuita, Francisco de Isla (1703-1781) napisał najświetniejsze dzieło, proza, swego wieku: "Historya sławnego kaznodziei" Fray Gerundio de Campazas, odpowiadająca Don Kiszotowi. Jak tam śmieszność blędnego rycerstwa, tak tu ciasne kaznodziejstwo wykazane były w cudownej formie i języku. Dzielo to na indeksie, dokonało jednak swego, wytępiło zło.

skorzystał z łaski króla Karola III, któ- | nely się i przeszkadzały naukowym kiery go chciał uwolnić i zmarł na wygnaniu w Bolonii, pozostawiając klasyczne tłumaczenie Gil Blasa i inne drobne utwory.

Literatura nowożytna. Pomimo że klasycyzm przygniótł ducha narodowego, ten jednak nie zginal. Bunt przeciw Napoleonowi pobudził religijne i rycer-kie idealy. W tymże czasie idee rewolucyjne zaczely sję przyjmować na podatnym po temu gruncie, a w polityce, zarówno jak w literaturze ścierają się trzy kierunki: staronarodowy arcykatolicki, radykalny, który walczy z religia i władza, oraz liberalny, utrzymujący dawną formę, lecz bez gruntownych zasad. Przyłączył się do tego Weltschmerz Byron'a, i pesymizm romantyków francuskich. Dopiero Manuel José de Quintana (1772 1857) podnićsł wartość dawnej poezyi i zaczął łączyć kierunek liberalny z formą katolicką, za co jednak został wygnany. Po rewolucyi Lipcowej 1830 r.. wyparto klasycyzm francuski, panujący na scenie i w poezyi. Z no-wych dramaturgów odznaczył się Jose Echegarray (ur. 1832). Prądy, sprzy jajace rewolucyi staly sie tematem liryki i belletrystyki. Genialny Larra, pe-len radykalnego pesymizmu, kończy samobójstwem, toż samo Espronceda stra-ciwszy sily w walce rewolucyjnej umiera młodo, rozgoryczony, jak jego pierwowzór Byron kończy żywot w kwiecie wieku. Za to dzielny książę Rivas, Saavedra (ur. 1791 † 1865), odnowili epikę i dramat w duchu idealów. Fernan Caballer dawnych (1797 - 1877) dał wyraz przekonareligijnym i uduchowieniu nowelistycznej formie. Hiszpania miala wyższość nad innymi krajami w naukowym zakresie, gdyż filozofia i teo-logia rozwineły się i doszły do rozkwitu w XVI w. Dlatego nie należała do kacerskich ruchów reszty Europy. Powoli, gdy wtargnęly systemy Descartes'a, Lock'a i Leibnitza, a szczególniej Hegla i Kraussa znaleźli się dzielni apologeci, na których czele stal Jayme Balmes; za nim poszli uczeni: kardynał Zefiryno Gonzales i A. Monescillo, jak również profesor Orti y Lara. Protestantyzm nie znalazł tu gruntu, za to sceptycyzm franc. radykalizm i liberalizm rozwi-

runkom w Hiszpanii.

Literatura w Ameryce hiszp. Podczas, gdy język hiszpański z ka-talońskim obejmuje 17 milionów dusz, hiszpańskie kolonie i Ameryka mają ich 40 milionów. Na tym ogromnym obszarze rozwija się nie tylko dawna literatura i współczesna hispańska, ale i samorodna, właściwa koloniom i pojedynczym państewkom. Meksyk sławi się tem, że jest ojczyzna wielkiego dramaturga Alarcona Siostra Joanna Inez de la Cruz zwaną była "dziesiątą muza" za swe subtelne religijne utwory. Dwoch Jezuitów, Augustyn de Castro i Andreas Caro napisali historye literatury meksykańskiej. Inny Jezuita Fr. X. Clavigero (1720 — 1793) napisał historyę Meksyku. Legendy i ballady Północnej Europy Roa Basceny przypo-minają utwory Longfellow'a. Na Kubie bohaterskie czyny Fernanda Cortez'a opiewal Daniel Zequeira; Jose Heredia – obrazy natury. Guatemala posiada znakomitego narratora w José Batres y Montujar. Kolumbia swego pierwszego kronikarza zawdzięcza swemu odkrywcy Gonzalo Ximenez de Quezada. Dominiquez Camargo opiewał św. Ignacego Loyolę; zakonnica, Franciszka Castillo pisała w duchu św. Teresy. Najświetniejszym pisarzem Wenezueli jest Andres Bello. Ecuador posiada Machado de Charez, poetke Hieronime Velasco, mistyka Fray José, Mal donado geografa i in. Peru, siedlisko wicekrólów hiszpańskich, ojczyzna św. Turybiusza bpa i św. Róży, dzięki uniwersytetowi św. Marka, było także kolebką nauki pod kierunkiem uczonego Pedro Peralta, który słynął po całym świecie ze swej szerokiej wiedzy. Na czele licznych poetów Boliwii stoi J. Manuel Loza (1799—1862), gorący patryota i śpiewak wolności, Poeci Argentyny byli Rivarola, Lopez y Planes i Ramon Rojas. Chili posiada wiecej uczonych, historyków, gramatyków niż poetów.

Literatura Katalońska. Język Katalonski doszedł do pewnego znaczenia pod Jakóbem I (1213—1276). On sam napisal kronikę swego czasu. Ximenez pisał dzieła treści religijnej.

Poezya trubadurów rozwineła się tu prawie tyle, co w sasiedniej Prowancyi

1379. W XV w. powstała bogata renesansowa literatura, w której sie odznaczyli Andreu Febret, Franciszek Allegre i wielu innych. Filip V zakazał nżywania kat lońskiego jezyka urzedownie. Jednak utrzymał sie on w narodzie i podnió-ł w wartości literackiej przez pióra

pelne talentu.

(Por. Biblioteca de autores espanoles. Madrid 1846 - 1880. 71 tomów; Martinez de le Rosa, Historia de la poesia espanola; po niem. Frankf. n. M. 1840; Clarus, Darstellung der span. Lite-Mainz 1896, ratur im Mittelalter. 2 t. Blanco Garcia, Literatura espanola en él siglo XIX, Madrid 1891 i 1896. 3 vol.: S. Fasténrath, Catalonische Troubadoure der Gegenwarth, Leipzig 1890).

Hiszpańskie tłumaczenia Pisma św. 1) Katolickie, a) Rekopisma, Przekłady w hiszpańskim jezyku, przynajmniej częściowe, musiały istnieć przy końcu XII w., gdyż Jakub I, król aragoński, wydał rozporzadzenie królewskie r. 1233, zabraniające duchowieństwu świeckim przechowywania w domu tekstów Biblii tak St. jak Now. Test., pisanych w języku ludowym (romance). Rozporzadzenie to było skierowane przeciw Albigensom, którzy nadużywali Pisma św., pisanego w języku ludowym.

Dopiero, gdy niebezpieczeństwo znikło, Alfons X, król Kastylli i Leonu (1252-1286) polecił przełożyć całkowita Biblie na jezyk hiszpański (Biblia Alfonsina). Z wieku XIV-go pochodzi przekład anonimowy z tekstu hebrajskiego, obejmujacy księgi St. T., według kanonu żydowskiego palestyń-kiego, a nadto Ksiegi Machabejskie. Tłumacz - chrześcijanin, ale pochodzący z Żydów nawróconych, nie pozbył się pewnych pojęć i zdań poprzednio wyznawanych.

a) Z Wulgaty tłumaczona była Biblia de Quiroga. Kardynal i wielki inkwizytor Quiroga ofiarował ją Filippwi II. Jest to Stary Test, tlumaczony przez żyda, zawierający i Ksiegi deuterokano-

niczne.

Biblia Alfonsa V-go, króla Aragońskiego, zawiera Księgi od Przypowieści zacząwszy aż do Apokalipsy włącznie.

b) Druki. Sobór Trydencki w Regułach Indeksu ograniczył pewnymi wa- lońskiej, późniejszego bpa Astorgi. Jest

Konkursy poetyckie wprowadzono w r. runkami czytanie Pisma św. w języku narodowym. Inkwizycya hiszpańska poszła dalej i dla powodów wiecej politycznych, niż religijnych zabroniła drukowania i czytania Ksiąg św., w jezyku narodowym, a nawet pacierzy brewiarzowych. Officium parvum i za zmar-Wskutek tego zakazu nie tlumalvch. czono, a tem więcej nie drukowano Ksiąg św. w jezyku hiszpańskim; jednakże pewne usiłowania w tym kierunku się zaznaczyły. Przedewszystkiem postarano się o to, żeby ustępy Pisma św., używane podczas liturgii zostały przedrukowane, a wiec: Ewangelie na niedziele i świeta, przekład franciszkanina Ambrożego de Montesino, kaznodziei króla Katolickiego Ferdynanda i Izabeli. Były one wydane po raz pierwszy r. I512 w Madrycie, a więc o wiele wcześniej, niż nastapił zakaz inkwizycyi (r. 1554); przedrukowano je r. 1601 bez żadnej przeszkody i trudności. Około r. 1530 powstał przekład anonimowy Czterech Ewangelij, pozostal jednak w rekopismie w bibliotece Eskuryalu; inkwizycya nie pozwoliła ich drukować.

Jan de Soto augustyanin r. 1615 za wstawiennictwem infantki hiszpańskiej wydał wierszowany przekład Psalmów i kantyków brewiarzowych, a wy-

danie to nie zostało zakazane.

Powoli zmieniły się warunki. dykt XIV r. 1757 brevem swem ułatwił wiernym czytanie Biblii w języku ojczystym; inkwizycya hiszpańska wydała też w tym duchu rozporzadzenie r. 1782. To też jeszcze w tym samym wieku wyszło całkowite tłumaczenie Biblii r. 1791— 1793, w 10-ciu tomach. Twórca jego był Filip Scio de San Miguel pijar, dawny nauczyciel Karola III, bp Segowii, który tekst swej Biblii wypracował na podstawie Wulgaty doskonałym jezykiem hiszpańskim, ale brak mu często dobitności, zapału i życia, bo nie uciekał się wcale do oryginalu.

Potem zaczęto się oglądać za lepszem tłumaczeniem, Karol IV na rok przed swą abdykacyą, 1807, wydał w tym celu rozporządzenie, ale okres wojny o piepodległość nie nadawał się do cichej pracy. Dopiero za Ferdynanda VII (r. 1823 - 1825) ukazał się nowy przekład, dokonany przez Feliksa Torres y Amat, kaplana przy katedrze barceto druga calkowita Biblia katolieka po | 1902, 17 wydań, inne (Por. Keiters, Ka-

2) Protestanckie tlumaczenie Biblii całkowite po hiszpańsku wypracował pierwszy Cassiodore de Reina. zakonnik apostata; wydał ją w Bazylei r. 1567 – 1569, tłumaczył z łacińskiego tekstu Sante Pagnini. Nosi nazwe: Biblia de Orso (niedźwiedzia) z powodu rysunków, jakie posiada na czele. Inny zakonnik hiszpański Cypryan de Valera wydał w Amsterdamie r. 1602 nowy przekład Biblii St. i Now. Test., która jest tylko poprawką poprzedniego tekstu.

3) Żydowskie. Biblia Ferarska, czyli Zydowska r. 1553 w Ferarze drukowana, była dzielem dwóch żydów portugalskich; zawiera Ksiegi protoka-noniczne St. T. z wyjątkiem Lamentacyi Jeremiasza. Wydano ją w dwóch odbitkach. Jedna na czele opatrzona była w dedykacyę dla księcia Ferary, Herkulesa II; przeznaczona była dla katolików, gdyż podstępnie zaznaczono, że otrzymano pozwolenie od Kongregacyi Oficyum na wypracowanie tego przekładu. Druga zaś odbitka, przezna-Żydów, przypisana dla stala żydowi, dona Gracia Nasé. Różnica między tymi dwoma tekstami była ta tylko, że u Izaj. Pr. (7, 14) "Ecce Virgo concipiet" (oto Panna pocznie), jeden z nich "Virgo" wyraził przez (virgen, co jesst dosłownym przekładem; drugi zaś podstawił wyraz moza, posiadający znaczenie nieokreślone. Język popsuty, przekład niewolniczy. (Por. Vi-gouroux, Diction. de la Bible. II, 1952—1962).

X. A. S.

Hitze Franciszek ks., dr. teologii, członek parlamentu niemieckiego, redaktor czasopisma "Arbeiterwohl", ur. w r. 1851 w Hanemicke, w r. 1880 został sekretarzem Zwiazku katolickiego niemieckich przemysłowców i przyjaciół robotników. Napisal: Die soziale Frage und die Bestrebungen zu ihrer Lösung 1877. Kapital und Arbeit. 1880; Quintes senz der soz. Frage, 1880; Pflichten und Aufgaben der Arbeitgeber. 1889; Schutz dem Arbeiter! 1890; Was jedermann bez. der Inwaliditätsversicherung, wissen muss. 1890; Normal-Abeitsordnung. 1893; Arbeiterfrage.

hiszpańsku. Obiedwie są dotąd w użyciu. thol Literaturkalender. Essen 1902, 12-o, str. 122).

> Hitzig Ferdynand, urodz. 1807 r. w Hauingenie (w Badeńskiem) profesor teologii w Zurychu od r. 1833, a od 1861 w Heidelbergu, egzegeta, krytyk St. Testamentu, teolog - racvonalista, um. 1875 r.. Napisal: Sprache und Sprachen Assyriens. Lipsk 1871; Begriff der kritik am Alt. Test. (rörtert. Heidelb. 1831. Urgescnichte und My-thologie der Philistäer. Lipsk 1845; D'e Grabschrift des Darius zu Nackschi Rustam. Zurich 1846; Geschichte des Volkes Israel. Lipsk 1869: przełożył z hebrajskiego na niemiecki Izaiasza Uebersetzung d. proph. Jesaias. Heidelb. 1833); psalmy (Uebersetz. und hist.-krit. Comment. der Psalmen. ib. 1835 — 36; Proroków mniejszych (Die zwölf kleinen Proph. Lipsk 1838-51): Jeremiasza (Der Proph. Jeremias Lipsk 1841); Ezechiela (Der Proph. Ezechiel; ib. 1847); Daniela (Dus Buch Daniel ib. 1850); Hioba (Hiob. ib. 1874). Napisal komentarze na Eklezyastesa (Prediger Salomon. Lipsk 1847) i Piešń nad Pieśniami (Das Hohe Lied, ib. 1855). X. B. S.

> Hizop (hysopus), roślina z rodziny wargowych, o kwiatach czerwonawych lub ciemnoblękitnych, o mocnym zapachu. Czy starożytny hizop był tą samą rodziną, nie wiadomo. W Biblii wspominany często (Exod. XII.22; Lewit. XIV, 4), używany za kropidlo. W liturgice, wedle pontyfikału, przy konsekracyi oltarza, choćby portatylu, ma być "a spersorium factum de herba hyssopii;" takie samo kropidlo ma być używane przy poświęceniu kościoła i cmentarza.

> Hiort filozof i krytyk duński, ur. w r. 1793. † w 1871. Ogłosił swe pamiętniki i zbiór artykułów p. t. Przyczynki krytyczne do historyi myśli współczesnej w Danii 1852-67.

> Hlebowicz Antoni, ur. w r. 1801 w Grodnie, † w 1847, studya uniwersyteckie odbywał w Wilnie, od r. 1823 urzę dował w Petersburgu, w r. 1830 przybył do Warszawy, w r. 1843 został świeckim członkiem zarządu akademii duchownej rzymsk, katolickiej w Warszawie; od r. 1841 do śmierci wydawal "Pamiet

nik religijno moralny"; wiele tłumaczył z rosyjskiego.

Hnojek albo Hnoyek Antoni ks., czech, ur. wr. 1799 w Brandysie, † wr. 1866 w Nimburku. Był profesorem teologii pastoralnej w seminaryum litomierzyckiem. Napisał wiele dzieł dla młodzieży, m. i. Die christkatolische Liturgik zunächst für Pfarrer und Capläne des Weltpriesterstandes etc. Prag. 1835—42.5 vol.. dzieło więcej praktyczne, niż naukowe.

Hoang Piotr. ks. T. J., współczesny. napisał Notions techniques sur la propriété en Chine. Chang-Haï, Imprim. de la Mission. 1897, in 4-0; Le Mariage chinois au point de vue légal. Tamże 1898, in 4-0. (Por. Blanc, Répertoire bibliogr. des auteurs. Paris 1902, 8-0, str. 199).

Hobab, syn Raguela, Madyanity (inaczej zwanego Jetro), a brat Sefory, żony Mojżesza. Mojżesz skłonił go, aby się ofiarował Izraelitom na przewodnika po pustyni (Num. 10, 31–32). Synowie jego i potomkowie weszli z Żydami do Ziemi Świętej, zamieszkali w dziale pokolenia Judy i nazywali się Cynejczykami (Jud. 1, 16). (Por. Vigouroux, Dictionnaire de la Bible, t. III; Hagen, Lexicon Biblicum, Parisiis, 1907, t. II).

Hobart—arcbpstwo w Australii (archid. Hobartensis). - Miasto H-t (zwane Hobartopolis; do 1881 r. Hobartown), na wyspie Tasmania, blizko południowego brzegu położone, jest głównem miastem kolonii Tasmanii. Kolonia ta obejmuje wyspę Tasmanię i przylegle wysepki, do 1854 r. zwano ją ziemią "Van Diemen;" od 1853 r. kolonia posiada prawa samoistnienia. - B p s t w o w H - t. erygowano w 1842 r., do tego czasu była w H-t stacya misyjna, erygowana 1821 r.. Bbstwo H-t było suffraganią arcybpa z Sydney: w 1888 r. w H-t utworzono arcbpstwo bezpośrednio zawisle od Stolicy aplskiej. Archidvecezya H-t obejmuje obszar kolonii Tasmanii; w 1906 r. w 19 dystryktach było 63 kościołów i kaplic; 38 stacyi, 26 kaplanów świeckich, 135 sióstr zakonnych w 5 zgromadzeniach. W 1901 r. na 172,475 mieszkańców, liczono 30,314

wiernych. (Por. Schweiger - Lerchenfeld, Geografia powszechna, tł. K. Jurkiewicz, Warszawa, 1897, t. II. str. 23 24; Werner S. J., Orbis terrarum catholicus. Friburgi Brisg. 1890, p. 251; Austral. Cath. Dir., Sydney, 1907, 80-93; Buchberger, Kirchliches Handlexicon, München, 1907, t. I, k. 1989—1990.)

Hobbes Tomasz, filozof angielski, ur. w Malmesbury d. 5 kwletnia 1588 r. Kształcił się w Oksfordzie, gdzie uczac się logiki i fizyki Arystotelesa, został zwolennikiem nominalizmu. Około r. 1608 został nauczycielem domowym w domu lorda Cavendisch i z wychowańcami swoimi odbywał podróże po Francyi i Włoszech. Po powrocie wszedł w stosunki przyjaźni z Fr. Bakonem. W r. 1629 udal się do Paryża, gdzie oddawal sie studyom matematycznym i przyrodniczym; zawiązał bliskie stosunki z Kartezyuszem, Gassendi'm, Mercenne'm i Galileuszem. W Paryżu napisał dwa główne swoje dzieła: Elementa philosophica de cive (Paryż 1642; Amsterdam 1647) i Leviathan or the matter, form and autority of government (London 1651. Do Anglii wrócił G w r. 1652 i był przez czas jakiś nauczycielem późniejszego króla ang. Karola II. Tam już w późnym wieku napisał resztę swoich dzieia: Elementorum philosophiae:. de corpore, 1655; de homine. 1658; De natura humana et corpore humano, 1650; Quaestiones de libertate, necessitate et casu, 1656. Jako starzec 80 letni napisal p. t. Hippopotam czyli długi parlament, historyę tendencyjną rewolucyi angielskiej. Umarl H. d. 4 Grudnia 1674. Filozofie określał H. jako naukę o przyczynach, poznawanych z ich skutków, i o skutkach poznawanych z ich przyczyn. Celem filozofii jest podług niego, przewidywanie zjawisk, kierowanie niemi na zasadzie tego przewidywania i urządzanie życia odpowiednio do niego. Jedynem żródłem wiedzy jest doświadczenie; przynajmniej ono jedno może być, jako wiarogodne źródło wiedzy, wykazanem. Wszystkie twierdzenia o pozadoświadczalnych źródłach wiedzy, nie moga być w nauce uwzględniane, gdyż ta jest systemem wiedzy rozumowej, wspartej na ścisłych, dla rozumu nie pojętych, dowodach. Z tego względu H. oświadcza się za mechanistycznym poglądem na świat Galileusza.

Przedmiotem filozofii sa tylko ciała. i ona może być nazwana nauka o cialach. Co nie jest ciałem, nie jest dla umysłu naszego dostępnem i winno być uważane za urojenie. Bóg według H-a jest cialem. Ciala są naturalne i sztuczne. Pomiędzy temi ostatniemi najważniejszem dla nas jest ciało sztuczne, zwane państwem. Państwo winno być przez naukę traktowane jak machina, którą rozkładamy na części, aby ich wzajemny stosunek i wzajemną zależność poznać. Częściami państwa są ludzie poszczególni, skutkiem czego wstępem koniecznym do nauki o państwie jest nauka o naturze człowieka. Stąd podział filozofii na filozofię natury, czyli fizykę, i filozofię państwa, czyli politykę. Człowiek jest tylko ciałem. Podstawa procesu psychicznego jest mechanizm. Na drodze mechanicznej objaśnia też H. kojarzenie wyobrażeń. Myślenie, tworzenie sadów i wniosków jest łaczeniem lub rozłaczaniem znaków wyobrażeń czyli wyrazów. Stąd analogia p miedzy myśle-niem a rachowaniem. Wolność woli jest złudzeniem podmiotowem, gdyż każdy poszczególny akt woli jest przez poprzedzające go ruchy z bezwzględną ścisło-ścią wyznaczony. W stanie natury wszel-ka jednostka dąży wyłącznie do zachowania siebie i pomnożenia sumy swych przyjemności. Co się tyczy praktycznej jego filozofii: ludzie podług niego mają dwie główne namiętności: pragnienie honorów i samolubstwo, stąd wojna wszystkich przeciwko wszystkim. Ponieważ ten stan naturalny staje się nie do wytrzymania, występuje konieczność wyjścia z niego; rozum wskazuje człowiekowi najwłaściwsza ku temu drogę, a ta jest zrzeszenie się. Jedynie naturalną i rozumna forma zrzeszenia się jest poddanie się wszystkich zwierzchności jednego pana absolutnego, któremu wszyscy są bezwarunkowo posłuszni, a który wzamian ochrania ich przed przemocą innych. Prawa społeczne służa kn zaspokojeniu naturalnego popędu człowieka do samozachowania się, ponieważ te cele moga być osiagniete tylko na drodze utworzenia społeczeństwa (państwa) przeto prawa państwowe winny być uważane tak samo, jak prawa natury.

Życie ludzkie możliwe jest tylko w państwie. Panującym może być osoba pojedyńcza, albo zgromadzenie. Monarchia absolutna jest najlepsza forma rzadu. Obowiązki władcy państwa streszcza w zdaniu: salus populi suprema lex. Na rozwój filozofii zarówno w Anglii, jak i gdzieindziej, H. wywarł wpływ potężny. Wielkim też był jego wpływ na rozwój doktryn politycznych w XVII i XVIII w. H. miał wielu przeciwników; zdania jego materyalistyczne i ateuszowskie zbijal K. Cudvorth. Po śmierci H-a wydano jego: Historia ecclesiastica carmine elegiaco concinnata w 1688 r. Jako poemat niema żadnej wartości, jako historya dowodzi nienawiści H-a wzgledem Kościoła (Por. Nüscheler, H's Staatstheorie, Zurich. 1865.; P. J. A. Fauerbach, Antihobbes, Erf. 1798; Ueberweg, Grundriss der Geschichte der Philosophie, t. III. Berlin, 1901, str. 75 - 76; E. Blanc, Histoire de la Philosophie. Paris, 1896, t. II, p. 16 n. 391; Dr. J. Kachnik, Historia Philosophiae. Olomucii, 1896 p. 68).

A. S. G.

Hoberg Godfryd ks. dr. teologii i filozofii, orientalista i egzegeta niemiecki, profesor uniwers. we Fryburgu w Bryzgowii, ur. w r. 1857 w Heringhausen, napisal: Ibn Ginnnii de flexione arabice et latine. 1885; De Sancti Hieronymi ratione interpretandi. 1886; Die Psalmen der Vulgata übers. und erklärt. 1892; Akademisch. Taschenbuch für kath. Theologen. 1892—94; Die Genesis nach dem Literalsinn erklärt. 1899; Moses und der Pentateuch. 8-0, i inne.

Hochbichler Jan S. J., tyrolczyk, ur. w r. 1740, wstąpił do nowicyatu w 1757. Gdy zniesiono zakon H. został profesorem w Augsburgu i w innych miastach. W r. 1801 przybył na Białoruś, uczynił w r. 1803 profesyę 4 ślubów, następnie rządził kolegum petersburskiem przez 5 lat, był asystentem na kongregacyi generalnej w r. 1805, która wybrała na generala zakunu Tadeusza Brzozowskiego; był także przedżonym i ojcem duchownym w Połocku aż do śmierci w r. 1817. Napisał: Ist Laubers Lehre von der Sünde ächt und wahrhaft? Augsburg 1772,

Dissertatio de justa sponsalium abolitione. Olmütz 1788; Die Bibel aus dem Grundtexte... übersetzt. Wien 1786, cz. I (zawiera tylko pierwsze 5 ksiag Mojżeszowych), i inne. (Por. Brown, Biblioteka assyst. polskiej. Poznań 1862, 8-a, str. 197; Hurter, Nomenclator liter. 1895, 8-o, t. III, k. 706). X. J. N.

Hochwart Wawrzyniec ks., kaznodzieja i historyk XVI w., ur. w r. 1493 w Tirchenreut; otrzymawszy stopień magi-stra filozofii w Lipsku, kierował przez 3 lata szkola katedralną w Freisingu, w r. 1527 był profesorem w Ingolsztadzie, od 1528-1531 - proboszczem w Waldsassen i kaznodzieja głośnym w Ratysbonie, następnie kaznodzieją przy katedrze w Eichstädt, profesorem prawa kanonicznego i t. d. W r. 1551 był na soborze Trydenckim jako kaznodzieja Jerzego Pappenheim bpa ratysbońskiego. † w r. 1570. Napisał: Catalogus Ratisbonensium episcoporum i dwa listy w których zawiera się historya jego życia, ogłosz. w "Scriptores rerum Boicarum," t. I. Inne dziela jak: Chronicon ingens mundi; Historia Turcarum; Bellum sociale Smalkaldicum: Historia complectens ecclesias, abbatias et coenobia Ratisbonensia, i inne, pozostały w manuskrypcie. (Por. Mederer, Annales Ingols. Acad. Ingols. 1782, I, 132; Kobolt, Lexique des Savants bavar. Landshut. 1824).

Hodegetyka ob. Encyklopedya teologiczna, n. 3.

Hodża Michał Miłosław, kaznodzieja ewangelicki i pisarz słowacki, ur. 1811 w Rakczy. Na studyach teologicznych w Preszburgu już należał do grona najżarliwszych literatów czesko-słowackich Ukończywszy studya teologiczne w r. 1837, wybrany na pierwszego kaznodzieję zboru liptowskiego św. Mikolaja. W r. 1848-49 rozpoczął agitacyę pa-

8-o; Strenger Beichtvater statistich, stłumieniu powstania, powrócił do św. theologisch, praktisch und historisch Mikolaja, ale tam spotkało go prześlabetrachtet. Wien 1783—84. 4 fasc.; dowanie ze strony madiaronów, którzy agitowali za połączeniem luteranów słowackich z kalwinami wegierskimi. H. korzystając z przywileju cesarskiego z r. 1859, powracajacego Kościołowi ewangielickiemu na Wegrzech dawny samorząd, bronił języka narodowego, jako liturgicznego i w tym celu pozaprowadzał w liturgii pewne innowacye, które właściwie były tylko powrotem do starych obrzędów jednoty braterskiej. Za to powstały przeciw niemu naprzód wszystkie żywioły renegackie, potem władze cywilne i wojskowe i w r. 1867 został pozbawiony swego urzędu, opuścił kraj i zamieszkał w Cieszynie. sługi jego w sprawie narodowej były ogromne, zalożył i od r. 1844-47 prowadził towarzystwo literackie Tatrin, r. 1845 powołał do życia towarzystwo wstrzemięźliwości, doprowadził do skutku zalożenie pierwszego dziennika politycznego, sformulował Ziudosti naroda slovenskeho, podstawe slynnego Memorandum słowackiego z r. 1861. Zasady naukowe dzisiejszego literackiego języka słowackiego, wyłożył w swoich pracach: Epigenes slovenicus, Liber I. Tentamen orthographiae slovenicae. Lewona, 1847; Větin o slovenčině, 1848; Dobruo slovo Slovakom, sucim na slovo; "Der Slovak," Praga, 1848. H. umarl w Cieszynie r. 1870. (Por. Jar. Vlček, Encykl. Otty). X. S. G.

Hoë von Hoënegg Maciej, teolog luterański, ur. w Wiedniu około r. 1580, studya odbył w Wittenberdze i został trzecim kaznodzieją nadwornym w Dreznie. W 1604 został superintendentem w Plauen, a w 1611 powołany został na dyrektora stanów ewangelickich w Czechach, 1613 r. elektor saski Jerzy I powołał go na pierwszego kaznodzieję w Dreznie. H. był zawziętym przeciwnikiem Kościola katolickiego i kalwinów. Nienawiść dla Kła katolickiego W r. 1848—49 rozpoczął agitacyę patryotyczną; przemawiał na zgromadzeniach ludowych, z Hurbanem i Sztu-Dziela jego: Triumphus calvinisticus rem formował drużyny ochotnicze na 1614; Prodromus 1618; Evangelisches pomoc wojsku cesarskiemu w walce z Handbüchlein wider das Papsithum, Węgrami, a podczas największego ter- Commentarius in Apocalypsin. 2 vol. roryzmu w porę udał się do Pragi. Po 1610-40. (Por. F. A. G. Tholug, Lebenzeugen der lutherischen Kirche vor und während der Zeit des dreissigjährigen Krieges, 1861).

X. S. G.

Hoefler Karol Adolf von, historyk niemiecki, ur. w r. 1811 w Memmingen, po ukończeniu gimnazyum i uniwers, w Monachium i w Getyndze, udał się do Włoch, i po 2 letnim tami pobycie, wrócił do Monachium i objął dział po-lityczny w oficyalnym dzienniku bawarskim w r. 1836, w r. 1839 został prof. uniw., lecz wskutek wstrzaśnień politycznych ustąpił w r. 1847 z tego stanowiska i został archiwista w Bamberdze; w r. 1851 objał katedre historyi na uniw. w Pradze. W walce miedzy Czechami a Niemcami trzymał strony tych ostatnich. Zostal w końcu członkiem Izby panów; w r. 1882 przeszedł w stan spoczynku. Celniejsze prace historyczne H-a są: Die deutschen Päpste. Regensb. 1839, 2 tomy; Al-bert von Behaim u. Regesten Papst Innocenz IV. Stuttgart 1847; Die ro-man. Welt und ihr Verhälltniss zu den Reformideen des Mittelalters, Wien 1878; Abhandlungen aus dem Gebiet der slaw. Geschichte. Tamże 1879— 82; Papst Adrian VI. Tamże 1880; Magister Johann Hus u. der Abzug der deutsch. Professoren u. Studenten aus Prag. 1864; Aus Avignon. Prag. 1868 Des Barth. von S. Aegidius Chronik von Prag im Reformationszeitalter: Concilia Pragensia 1353—1413. Prag 1862, i iune. (Por. Schäffer, Handlex. der kath. Theol. 1883, t. II, str. 338; Vapereau, Diction. univ. des Contempor. Paris 1893, 4-o, str. 799). X. J. N.

Hoeijer filozof szwedzki, ur. w r. 1767, † w 1812 w Upsali, gdzie był profesorem filozofii. Napisał: O podstawach, istocie i najnowszych postępach filozofii krytycznej; O konstrukcyi filozoficzne; O intuicyi. Był uczniem Kanta i poprzednikiem Hegla (Por. Blanc, Diction. de Philosophie 1906, k. 642).

Hoerschelmann Ferdynand, teolog rosyjsko-niemiecki, profesor teologii protestanckiej na uniwers. w Dorpacie, ur. w r. 1833. Ogłosił drukiem: Wstęp do noweyo Testamentu. Dorpat 1866;

Zwierciadło Domu. Rewel 1880, 3 wyd., 6 konferencyj w języku estońskim; Die Ewangelische Wahrheit. Dorpat 1884; Festprediger zur Feier des 25 jähr. Regierungs Jubiläums des Kaisers Alexander II. Tamže 1880; Der Tod des Kaisers Alexander II, Trauersfeier in der Univ. Dorpat Tamže 1881, i inne, (Por. De Gubernatis, Dict. intern. des Ecrivains du jour. Florence 1890, 4-o. t. II, str. 1195).

Hofbauer Klemens Marja blog., Apostoł Warszawy, ur. się dn. 26 grudnia 1751 r. w Tassowicach (na Morawach) z ubogich rodziców stanu rolniczego. Właściwe nazwisko H. było Dworzak, lecz zniemczono je i nazwano ojca H. z niemiecka Hofbauerem. Wcześnie młody Jan (takie bowiem imie otrzymał na chrzeie św.) stracił ojca; matka pobożna niewiasta zaszczepiła w sercu dziecięcia żywą wiarę i pobożność gorącą. Wychowanie początkowe odebrał w szkólce wiejskiej i nosił się z myśla zostania księdzem, ale gdy w r. 1765 cale rodzeństwo H. zajeło się rzemiosłem, H. nie chcąc być sam jeden ciężarem matce, postanowił zostać piekarzem w miasteczku Znaimie; skoń-czywszy naukę przyjął obowiązki piekarczyka w klasztorze Premonstratensów w Brück; wolne chwile od zajęć poświęcał nauce w szkole klasztornej. W 4 lata później opuszcza bł. klasztor i udaje się na pustelnie Mühlfrauen, tu jednak rok tylko jeden mógł przebywać. Udaje się do Wiednia w 1778, by poznać swe powołanie, a następnie do Rzymu, skąd w r. 1782 powrócił do Wiednia; wkrótce jednak bo jesienia t. r. powtórnie poszedł do Rzymu. W r. 1783 obiera powtórnie żywot pustelniczy w ustroniu w Tiwoli, lecz poznawszy, iż Bóg powołuje go do innego życia, wraca do Wiednia i opatrznościowo doznawszy opieki materyalnej dobrych ludzi, z zapalem oddaje się nauce. Niestety, uczelnie w Austryi zarażone były duchem józefińskim. Młody H. znieść nie mógł nieustannego wykrzywiania nauki katolickiej blędami protestanckimi i jansenistowskimi. Porzuca tedv Wieden i udaje się do Rzymu, by z czystego źródła czerpać wiedze katolicka. W r. 1784 wstepuje H. do Redemptorystów, którzy świeżo osiedlili się

w Rzymie, a w. 1785 składa profesyę kiem arcybractwa literackiego, do któ-zakonną. Zostawszy zakonnikiem zapra-rego zapisał się wraz z całem Zgroma-gnął H. rozszerzyć błogosławioną dzia- dzeniem swojem. łalność zakonu Redemptorystów na Austryę. W tym celu przybył do Wie- być narzędziem polityki pruskiej w wydnia, lecz tu prędko poznał, iż jego zamiary urzeczywistnić się nie dadzą wskutek nieprzyjaznych Kłowi prądów józefińskich. Z woli przelożonych przeto udaje się na misye do Stralsundu na Pomorzu przez Warszawę. W Warszawie stanał w lutym 1787 r. wraz z o. Hüblem. Zdarzyło się, że bractwo niemieckie św. Benona, słysząc o przybyciu do Warszawy misyonarzy niemieckich, zaproponowało im objęcie przez nich kła i szkoly niemieckiej dla młodzieży ich narodowości założonej. Starania prowizo- nie wyszły na dobre zgromadzeniu. rów bractwa dokonały tyle, że wystara- Rządy francuskie w kraju nie mniejszą ono się u władzy duchownej o pozwolenie na tymczasowy pobyt w Warszawie i o władzę sprawowania funkcyj duchownych; nadto sam król Stanisław Au- ty, oszczerstwa i napaści zatruwały życie gust zapragnał ich widzieć, wyraził ży- sługom bożym. Wreszcie uplanowano czenie by zostali w Polsce i przyrzekł zajście w kle św. Benona podczas rezuopiekę w zalożeniu klasztoru i zapewnie- rekcyi i chwycono się go jako powodu niu utrzymania zakonnikom. Po nadej- do oskarżenia Zakonu przed Napoleonem, ściu pozwolenia od generala zakonu, od którego wyjednano zniesienie Zgromaojcowie osiedlili sie w Warszawie, uzna- dzenia w Polsce i wywiezienie bł. Kleni przez króla, prymasa i władze du- mensa wraz z 36 braćmi z kraju w r. chowne; nadto nuneyusz pski Saluzzo 1808. Uwieziony wraz z nimi w Kipostaral się, że w roku 1793-go Restrzyniu w fortecy w Prusiech zachodemptoryści uznani zostali za zgrodnich i w tymże roku uwolniony, udal madzenie zakonne polskie. Mimo to się do Wiednia i tu zamieszkal u pewszystko ciężkie próby przechodziło wnego kaplana ks. Virginio, przy kle Warszawie; nienazgromadzenie w widzono zakonników narodowości niemieckiej, podejrzywano o luteranizm, wreszcie szkalowano i wymasonerya pchała do zguby nieszcześliwa Polske. Widział to H. i goraco prosił Boga o milosierdzie i nawrócenie zbłakanych. W ubogim klasztorku czesto niedostatek dawał się we znaki, jednak blog. Klemens spokojnie i z poddaniem woli bożej przyjmował krzyże,

Wiele wycierpial bl. Klemens nie chac naradawianiu Polaków, za czasów rzą-

dów pruskich w Warszawie.

Wr. 1795 udaje się bł. K. do grobu św. Jana Nepomucena w Pradze czeskiej: w r. zaś 1802 zakłada nową fundacyę w księstwie Badeńskiem na górze Tabor w okolicach Szafuzy; w 1803 odwiedza Rzym w sprawach Zakonu i w początkach r. 1804 wraca do Polski, lecz wkrótce znów wyjeżdża za granice w sprawach fundacyi świeżo założonej i wraca w r. 1806. Zmiany w Polsce kazywały nienawiść O. O. Redemptorystom, niż pruskie. Loże masońskie poprzysięgły im zgubę. Tysiączne zarzuwłoskim, a w następnym roku 1809 zoz powodu ich stał sam kapelanem przy tymże kle. Tu ej, podejrzywano przebywał lat 4. W r. 1813 został ka-szkalowano i wy- pelanem Urszulanek i sprawował ten szydzano w rozmaity sposób. Upadek urząd aż do śmierci, głosząc słowo boże wiary i moralności w kraju był wielki, i spowiadając codziennie, pracując i modlac się w cichem ustroniu, które mu urządzono blisko klasztoru Urszulanek. Wybitną cnota Kl. była jego gorąca milość ku Panu Jezusowi Utajonemu; dbał o świetność nabożeństwa, o rozszerzenie nabożeństwa do Matki Bożej, szczegól. niej przez różaniec i pielgrzymki do i nie doznawał zawodu bo Bóg zawsze miejsc świetych. Zbierał też u siebie pomoc swa, a nieraz cudownie da- młodzież akademicką i karmił ją chlewał. Opiekował się też bł. ubogą dzia- bem duchownym słowa bożego w sposób twa, która żywił i uczył religii i rze- serdeczny a przekonywający; po prostu miosł; głosił słowo boże w Warszawie i jak do przyjaciół do młodzieńców przena prowincyi, na misyach; był spowiednikiem P. P. Sakramentek, służył też zwykły i niejednego od złego odwrócił i rada i opieka duchowną innym Zgrowy dobrem umocnił. Pan Bóg dziwnie madzeniom zakonnym. Był także człon- doświadczał sługe swego. Prześladowa-

ny był, podejrzewany, śledzony w ciagu calego życia ten maż boży, prawdziwy naśladowca Chrystusa. Pracowal w konfesyonale i głosił słowo boże prawie do ostatnich chwil. Jeszcze 9 marca miał msze św., ale już zbliżała sie chwila w której Pan powołać miał sługę wiernego do radości niebieskich. Nastąpiło to dnia 15 marca 1820 roku. Pogrzeb bl. Klemensa był niezwykle uroczysty. Mimo panującego jeszcze ducha józefińskiego mieszkańcy Wiednia tłumnie uczestniczyli w przeniesieniu zwłok bł. na ementarz w Entzendorf o 3 mile odległy od Wiednia. W r. 1862 zwłoki przeniesiono do kła Redemptorystów w Wiedniu, zwanego Maria Stiegen i zlożono je w marmurowym sarkofagu. Liczne cuda doznane przez przyczyne bl. Klemensa spowodowały starania o jego beatyfikacyę. Przedwstępne czynności i proces długo się ciągnęły, aż wreszcie dn. 29 stycznia 1888 r. Leon XIII uroczyście Klemensa H. błogosławionym oglosil. Obecnie czynia sie starania o kanonizacye blogosł. Klemensa. O bl. H. pisali m. i. Pösl, Cl. M. H. der erste deutsche Redemptorist, in seinem Leben und Wirken. Regensb. 1844: S. Brunner, Cl. M. H. und seine Zeit. Wien 1850, 1858; Haringer. Leben des ehrwürdigen Dienerst Gottes C. M. H. Wien 1864, 1877; żywot ten jest i w tlum, francusk. Tournai 1888, in 8-0; 2 wyd. Regensb. 1880; G. Müller, C M. H. Wien 1877. Z polskich źródel: Sześcioletnia korespondencya władz duchownych z rzadem świeckim Księstwa Warszawsk. i t. d. Warszawa 1816; H. M. Hoffbauer w "Przegl. katolickim" 1864; Bartkiewicz Z. F. J., O. O. Redemptoryści w Polsce, art. w "Przegl. Powsz." 1888; Łubieński Bernard X., Apostoł Warszawy. 1889; wyd. 2-ie. Warszawa 1906, in 16-0 (z którego szczegóły do niniejszego żywotu zostały wzięte); Wielicki Jan, Zyw. bł. Klem, H. Warszawa 1896.

X. J. N.

Wiszgoldingen (ks. Würtemb.), dziennikarz i teolog katolicki, redaktor czasop. "Pastoralblatt" w Rottenburgu i "Diözesanarch. f. Schwaben." Napisat Die Religionsübungen in Deutschland a. d. Basis d. westfäl. Friedens.

1861; Leben der hl. Theresia. 1882; B'ätter für Zeit u. Ewigkeit. 4 zesz 1886—87: Leben Jesu und Mariä. 1891; Missionbüchlein; Seraphische Sternenhimmel. Legende für 3 Orden. 1896; Lourdes Büchlein. 1896, i w. in. (Por. Keiters, Kathol. Literaturkalender. Essen 1902, 12-0, str. 123).

Hofer Jan Chrzciciel ks. T, J., ur. w Botzen na Tyrolu w r. 1677, wstapil do zakonu w 1694 Uczył humaniorów, 7 lat filozofii; przez 12 lat pracował jako misyonarz w Tyrolu † w Halli w r. 1760. Napisał: Promptuarium philosophicum. Ingolstadii 1717, 4-0; Saeculum Marianum ab illustribus Sodalium tridentinorum Virtutibus Coronatum etc. Tridenti 1727, 8-o; Imago Crucifixi Prodigiosis eventibus illustrata etc. Tamže 1733, in 12-o; Magiste-rium Divinae Sapientiae per Bruta hominem erudientis etc. Tamże 1735, in 8-o; Memoria Aeternitatis Magistra Sanctitatis etc. Tamże 1747, m 12-o; Pretium temporis etc. Tamże 1747; Eclipsis rationis humanae etc. Tamže 1748, in 8 o; Sibi imperare maximum imperium etc. Augustae Vindelicorum 1752, in 8-0; Salvatoris mundi in crucem Acti Tragoedia olim a Judaeis adornata etc. Tamże 1752, in 8-o. (Por. Sommervogel, Bibl. de la Comp. de Jésus. Bruxelles 1892, 4-o, t. IV, k. 419-422).

X. J. N.

Hofer Jan ks. T. J., ur. w Neustadt (Saksonia) w r. 1602, z rodziców protestanckich. Zamierzał wystapić z pismem pko kontrowersyom o. Krzysztofa Mayer, gdy poznał prawdę, nawrócił się i przyjął katolicyzm ok. r. 1630. Wstąpił do zakonu w r. 1633 w Wiedniu. Nauczał hebrajskiego i był przez lat 10 spowiednikiem Chrystyana Brandeburskiego. † w Pradze w r. 1646. Napisal jeszcze przed wstąpieniem do zakonu Conversionis suae ad Fidem Cutholicam Historia etc. Viennae 1650, 4-o; Vocatio sua ad Ecclesiam Catholicam a calamo Haeretico Friderici Wineker vindicata. Tamże 1631. in 4-o; Responsio ad Censuram a Christophoro Bulaeo edita etc. Tamze 1633, 4-o. (Por. Sommervo

X. J. N.419).

Höffding Harold, filozof duński, urw Kopenhadze w r. 1843, kształcił się tamże, od r. 1883 był profesorem uniwersytetu w Kopenhadze. Napisał Szkic psychologii opartej na doświadczeniu. 1900, 8-o; w jezyku polskim wyszlo p. t. Psychologia doświadczalna: Psychologia ogólna. Warszawa 1890, 8-a; Psychologia... uczuć i woli. Tamże 1891; Toż samo .. psychologia poznania. Tamże 1890, 8-a; Etyka; w polskim przekładzie Zofii Daszyńskiej pt. Zasady etyki. Wydawnictwo, "Przegl. Filozoficznego." 1900, 8-a, Historya filozofii współczesnej; Jan Jakub Rousseau, życie i dzieła, w polskim przekładzie Zygmunta Heringa. Warszawa 1900, 8-a; Filozoficzne podstauny sądu logicznego. 1899; Zagadnienia filozoficzne. 1904; Filozofja religii; Karol Darwin, w polskim przekładzie dra M. F. Warszawa 1900, 8-a, i inne. (Por. Blanc, Dictionnaire de la Philosophie. Paris 1906, 4 o; Tenże, Répertoire bibliographique des auteurs. Paris 1902, 8-a, str. 200).

Hoffmann 1) Daniel ur. w r. 1540 w Halli. Był profesorem etyki w Jenie i teologiii w Helmstädt. Walczył przeciwko nauce Kościoła o N. Sakramencie, zawartej w Formule zgody. Pomiedzy teologia i filozofia na podstawie Listów św. Pawła i Lutra starał się dowieść rzekomej niezgody. Wydalony z uni-wersytetu um. w Wolfenbüttel 1611 r. Napisal. De duplici veritate Lutheri a Philosophia impugnata, Magdeburg 1600 r.; Super quaestione, num syllogismus locum habeat in regno fidei Tamże. 1600. Zwolennicy H-a nazywali się duplicystami, a przeciwnicy symplicystami. Malleus impietatis Hoffmanianae -- Frankfurt 1604; G. Thoma-sius, De controversia Hoffmania-na, Erl. 1644. — 2) H. Melchior ur. w Hall w Szwabii przyjąt luteranizm w Inflantach, lecz wkrótce porzucił

Jesus. Bruxelles 1893. 4-o, t IV, k. Eljasza proroka i głosił koniec świata na r. 1536. Umarl 1542 r. (Por. Herrmann, Sur la vie et les écrits de M. Hoffmann, Strasburg, 1852).

Hoffmann Franciszek, cysters niemiecki, następnie ksiądz świecki, † w r. 1834, wydał De Ecclesiae catholicae hierarchia sive demonstratio, esse in Ecclesia catholica hierarchiam etc. Vratislaviae 1825: De Ecclesiae cathol. infallibilitate. Tamže 1823.

Hoffmann Jakób, profesor gimnazyalny i nauczyciel religii w Monachium, ur. w r. 1864 w Hensbergu; napisal Geschichte d. Laienkommunion b. z. Tridentinum, 1891; Die heil. Messe nach ihrem Wesen u. äuss. Anbetung etc. 1897; Die h. Schrift als Volksund Schul-buch in der Vergangenheit. Soll sie dieses auch in der Gegenwart sein? 1902. (Por. Keiters, Kath Literaturkalender. Essen 1902, 16-0, str.

Hoffmann Jozafat ks. T. J., z prowincyi polskiej, † w Rawie w r. 1741. Osobistość tego jezuity nie jest dostatecznie wyjaśniona. Sommervogel pod tem imieniem i nazwiskiem podaje jezuitę, ale nie kaplana, tylko brata koadyutora. Napisal Krzywda znaczna herbowym krzywdom, kazanie na pogrzebie Krasnodębskiego. Kalisz 1735. (Por. Sommervogel, Bibl. de la Comp. 1893, 4-o, t. IV. k. 425; Brown, Biblioteka assyst. polsk. Tow. Jezusowego. Poznań 1862, 8-a).

Höflinger Krzysztof ks., ur. w r. 1795 w Schwandorf, po odbyciu studyów filozoficznych i teologicznych, wyświęcony został na kapiana w r. 1819, † w r. 1873. Napisal cenne dzielo Manuale rituum in ss. missae sacrificio et in aliis ecclesiasticis functionibus observandorum. Augsburg 1838; wyd. 11-te, Regensburg 1876. Napisał oprócz tego Leben, Wirken und Leiden der Heiligen. Regensburg 1838 -40, 2 tomv; Brevis instructio practica de missis go, i zorganizowawszy bandę, grabił votivis et pro defunctis. Tamże 1852: klasztory. Wypędzony z Inflant, dostał się do więzienia w Strasburgu. sus liturgici. Tamże 1853; Directo-Uwolniony stad przyjął powtórnie rium rituum pro ecclesiis parochiachrzest, co uczynili również jego zwo- libus. Tamże 1854; Anstandsregeln, lennicy (Hoffmanianie); podawał się za Tamże 1877, i inne. (Por. Schäfler, Handlexikon der kathol Theologie; Regensburg 1883, 4-o, t. II, str. 339).

Hofmanowa Klementyna z Tańskich ur. w Warszawie 1798 r., † na emigracyi 1845. Pochodzila z podupadlej rodziny szlacheckiej, wychowanie odebrala staranne (w domu starościny wyszogrodzkiej Anieli Szymanowskiej, w Izdebnie), ale nauki pobierała w języku francuskim, dopiero jako dorastająca panienka zaczela uczyć sie jezyka polskie-Poznala dokladnie pisarzów naszych epoki Zygmuntowskiej; rozmiłowała się w literaturze ojczystej, a obdarzona wybitnemi zdolnościami wychowawczemi, obrawszy sobie zawód nauczycielki, wcześnie, mając zaledwie lat dwadzieścia, wystapiła z pracami literackiemi, przeznaczonemi dla matek i dla dzieci. W 1819 wyszła w Warszawie jej Pamiątka po dobrej matce, w 1822 Amelia matką (2 tomy). W 1823 Wiązanie Helenki. W pracach tych H. okazala niezwykły talent wychowawczy i dużo szlachetnego uczucia i zdrowego rozsadku. Z ujmujaca prostota, bez sztucznej egzaltacyi i przesady umiała wyrazić wiele trafnych i praktycznych, a zawsze goraca miłościa kraju ojczystego ożywionych uwag w sprawie wychowania dziewcząt; jedna z pierwszych wystapila do walki z mania francuzczyzny. Jeszcze większą zasługę zdobyła sobie przez założenie i redagowanie w ciagu lat czterech pierwszego u nas pi-sma peryodycznego dla dzieci i dorastającej młodzieży: Rozrywki dla dzieci (1824—1828). Pomiędzy rzeczami, znajdującami się w Rozrywkach, na szczególniejsza uwagę zasługuję *Dztennik Franciszki Krasińskiej*, napisany w formie powieściowej. W 1829 wyszła za słynnego badacza ustroju prawno po litycznego dawnej Polski Karola Hofmana. Po upadku powstania listopadowego wyjechała do Francyi i zamieszkała w okolicach Paryża. Tu napisala bardzo piekną powieść Jan Kochanowski w Czarnym lesie (Lipsk 1845 2 tomy) i dwie inne: Karolina (1839 3 tomy) i Krystyna (1841, 2 tomy). Wracając znów jeszcze raz do zadań, jakie niewiasta polska spełniać ma w społeczeństwie, wypracowała obszerne dzieło O powinnościach kobiet (Warszawa 1849). H. dbała nietylko o roz- tholicis admittendi sint aut reicien-

budzenie uczuć szlachetnych i patryotycznych w kobiecie polskiej, ale kładła największy nacisk na podstawę wszelkiego wychowania-na gruntowne poznanie i przejęcie się zasadami chrześcijańskiemi. W tym celu ułożyła Książkę do nabożeństwa dla Polek (Kraków 1836), a ku pobożnej lekturze skreśliła wieczne wizerunki Świętych niewiast (Lipsk 1843, 2 tomy). Édycya całkowita pism H-ej wyszła w Warszawie 1876-77, w 12 tomach, staraniem Narcyzy Żmichowskiej (Por. E. Ziemiecka, Rozbiór talentu i pism autorki Rozrywek. Pielgrzym, Warszawa 1842; N. Zmiechowska, Zyciorys Klementyny Z T. H. Warszawa 1875; P. Chmielowski, Autorki Polskie XIX w., Warszawa 1885; St. Tarnowski, Historya literatury Polskiej t. III, str. 377-384; t. IV. str. 185).

Hoffmeister Jan, augustyanin niemiecki, jeden z najwybitniejszych przeciwników nowinek luterskich w XVII w. Ur. 1508 r. w Kolmarze, H-r wcześnie wstapił do Augustyanów, tu chlubnie odbył nauki; otrzymał święcenia kapłańskie w 1534 r. i stanowisko przeora. Już w 1542 r. zostaje H-r prowincyalem Reńskiej prowincyi, a w 1546 r. - generalwikaryuszem Augustyanów na Niemcy. Od początku swej pracy kapłańskiej. H-r gorliwie zwalczał zuchwałość nowinkarzy; bronił w Kolmarze klasztoru, jako przeor, przeciwko uroszczeniom rady miejskiej, w kazaniach jasno i dosadnie wykazywał podstawy katolickiej nauki. W 1538 r. wydał dzielo polemiczne: Dialogorum libri duo (Friburgi Brisg., 1538; Ingolst. 1646 wydane z dodatkiem: Haereticorum malae artes; inne wyd. Romae, 1554; Parisr 1567; Venet, 1554). Lutra powoływania sie na przyszły Sobór Powszechny H., zbił w dz. "Wahrhafftige Endeckung und Wiederlegung deren Artikel, die M. Luther auff das Concilium zu schicken und darauff zu beharren fürgenummen." Z polecenia Karola V, H-r w Hegenau i Wormacyi dysputuje z Bucerem o wierze; pisze wtedy słynne swe Iudicium de articulis confesionis fidei an. 1530 Caesar. majestati Augustae exhibitis, quatenus... a Ca-

di. Drukarza nie znalazł, któryby dzielo to wydał, dopiero wydrukowano je w Moguncyi, 1559; po niem. w Konstancyi 1597. Dla zbudowania i oświecenia katolików napisał H·r: Enarra-tiones piae et catholicae in D. Pauli ad Philippenses epistolam (Friburgi, 1543 i Homiliae in utrasque S. Pauli ad Corinthios epistolas (Col. 1545). Zasady protestanckiej egzegezy zbijał w Canones sive claves aliquot ad interpret. s. Bibliorum scripturas (Mog., 1545). Jako kaznodzieja na zjazdach w Wormacyi (1545), w Ratyzbonie (1546) staral się łagodnością pociągnać protertantów. Kazanie te wydał: Homiliae in Evangelia (Ingolst 1547... 1561; po niem. wydał bp. Haller z Gichstätt w Ingolst., 1543, 1575; Wesel, 1847). H-r dal też katolicka apologetyke: Loci com. munes, (Ingolst., 1547 z dedykacya Erazmowi Rotterd.) i Articuli Conciliati inter purioris doctrinae novos ministros ab. a 1519 usque ad a 1546 (Ingolst, 1546). Na życzenie ks. Wilhel-ma H·r został kaznodzieją nadwornym w Monachium, apostolował w Ulmie i Dilingen. + H-r. r. 1547 r. w Günzburgu. O innej działalności H-a mówia jego listy do generala zakonu, Hieronima Seripando. Korespondencye te ze-bral i wydal v. Druffel (Der Elsässer Augustinermönch I. Hoffmeister und seine Correspondenzmit dem Ordensgeneral M. Seripendo w Abhandl. der hist. El. der Münchener Acad., XIV, 1, 135..., gdzie też wylicza dziela H-a. (Por. też Ossinger Biblioth. August., 445; Rocholl, Einführung der Reform in Colmar, Leipzig, 1876; W. W. t, VI, k. 136 - 148. Przeciwko zarzutom, które lutrzy czynią H-owi, broni go Bellesheim w Hist. pol. Blätter. 1892, 109, 269-288; Hurter, Nomenclator theol., Oeniponte 1899, t. IV, k. 1221-1224; Buchberger, Kirchliches Hand lexikon, München, 1907, t. I, k. 1992). X. C. S.

Hogan J. ks., sulpicyanin, był w ciągu lat 30 profesorem seminaryum św. Sulpicyusza, a następnie rektorem seminaryum św. Jana w Bostonie, † w r. 1901, Napisał cenne dzielo o studyach kapłańskich, na które złożył się szereg artyku lów, umieszczanych najpiery w czasopiśmie "American" ecclesiastical reviev,"

a nastepnie wydanych w osobnej książce p. t. Clerical Studies. Jest też przekład włoski. Książka została przełożona na jezyk francuski p. t. Les Etudes du Clergé. Paris 1901, 8-0. Oprócz tego napisał: Rozmyślania dla kapłanów na każły dzień roku; w jezyku francuskim ma tytuł: Pensées pour chaque jour àl'usage des Prôtres, 32-0. (Por. Blanc, Repertoire biblio graphique des auteurs. 1902, 8-0).

Hogue Ludwik. Idzi de la ks., ur. w Paryżu w r. 1740, † w Irlandyi w 1827 r. Studya odbywał w Laon u Sulpicyanów w Sorbonie. Był przeszło 20 lat profesorem Pisma św. w Sorbonie. W r. 1772 mianowany został cenzorem królewskim. Posadzano go, że nie zawsze urzad swój spełniał z bezstronneścia. Był przeciwnikiem rewolucyi i zwalczał ją w swych pismach. Zmu-zo-ny opuścić kraj udał się do Auglii, gdzie został mianowany wikaryuszem generalnym bpa w Saint-Pol-de-Léon. W r. 1798 wezwany na katedre dogmatyki w kolegium w Maynooth pod Dublinem, zyskał wśród duchowieństwa wielkie uznanie i wpływ na nie wywierał nie maly. Napisal: Entretiens entre un curé et ses paroissiens. 1791, 8-o; Exposé des motitfs qui ont déterminé le clergé de France a se retirer en pays etrang rs; S. Cypriani ad martyres et confessores etc. Londini 1794, in 12-o; Introductio ad Sacram Scripturam et Compendium Hist. ecclesiast. 1750; Traités de la religion et de l'Eglise. Paris 1815. (Por Glaire, Dictionnaire. 8-o, t. I; Feller, Biogr. univers.) X. J. N.

Hohenburg (Odilienberg), opactwo żeńskie w Alzacyi, założone przez św. Odilie, niewidomą urodzoną, lecz cudownie uzdrowioną, córkę księcla alemańskiego Ethico I, który jej podarował H. Była ona pierwszą opatką i za życia swego zgromadziła 150 zakonnie. Dla licznych pielgrzymów zbudowała na stoku góry hospicyum, dla obsługi którego ufundowala drugi klasztor Niedermünster. Sw. Odila † 720 r. Zakonnice jej pierwotnie kierowały się regulą św. Benedykta Mabillon twierdzi, że dopiero od w. – XI stały się one Kanoniczkami. Podczas wojen Fryderyka II ks. Szwabskiego i Alzackiego (1105-1144) z bpem Stras-

burgu Gebhardem, rozluźniła sie karność klasztoru, lecz już za syna jego Fryderyka III opatka Relindisa, przywrócila porzadek. Świadczy o tem jej uczennica i następczyni, Herrada v. Landsberg, która dodaje, że zakonnice były kształcone w poezyi, muzyce i rysunkach. Taż sama Herrada wybudowała u podnóża Odilienbergu klasztor z hospicyum i osadziła przy nim 12 Premonstratensów. Gorliwie starala się też o wykształcenie zakonnic, dzięki czemu zebrala Hortus deliciarum, t. j. zbiór wyjątków z Historyi świętej, nauk teologicznych, astronomii, geografii, mitologii, historyi powszechnej, filozofii, przeplatany pieśniami łacińskiemi i muzyka samej Herrady. Rekopis, znajdujący się w bibliotece strasburskiej, podczas oblężenia w 1870 r. uległ zniszczeniu. Opis jego wraz z 12-ma ilustracyami dal Chr. Engelhard p. t Herrad v. Landsb. etc. u ihr Werk "Hortus deliciarum." Stuttg, i Tybinga 1818. Odpis zaś tekstu, niestety zawierający tylko urywki, odnalazi kanonik strasburski Straub. 1886 r. w Paryżu. Około r. 1248 otrzymały opatki H. tytuł księżniczek rzeszy. W r. 1542 splonal klasztor Niedermünster, a w r. 1546 H. Zakonnice częścią wróciły do domów rodzicielskich, częścią odpadły od Kła i wyszły za mąż. W r. 1663 został H. zamieniony na przeorat Norbertanów. W 1616 poświęcono odbudowany kl., a jednocześnie wznowiły się pielgrzymki do relikwii św. Odilii. Podczas rewolucyi został Odilienberg jako własność narodowa sprzedany. W r. 1853 bp. strasburski Räss odkupił budynki i osadził tam tercyarki św. Franciszka. Niedermünster leży w gruzach. (Por. J. A. Silberman, Beschr. v. H. Strassb. 1835; Hugo Peltre, D. Leben v. h. Odilia. Strassb. 1719; Dion. Albrecht, History v. Hohenb. Schlettstadt 1751). (Ch.)

Hohenlohe Gustaw Adolf, kard, ur. 26 lutego 1823 r. w Rotenburgu (Fulda), + 30 Październ. 1896 r. w Rzymie; studyował prawo w Bonn, teologię we Wrocławiu i Monachium. W 1846 wstępuje do "Accademia Eccl." w Rzymie, zostaje w 1849 kaplanem, szambelanem papieskim i wielkim jałmużnikiem; 1857 r. tytularnym arbpem Edessy, 22 czerwca w r. 1871 w Bützlingen. Napisal: Die 1866 r. kardynalem. Po latach 1869 i Nancy-Trier. Borromäerinnen in

70 dom jego w Rzymie stał sie centrum ruchu przeciwników ogłaszania dekretu o nieomylności papieskiej. H. poddaje się jednak dekretowi koncylium Watykańskiego. Od września 1870 r. mieszka w rodzinnych stronach (Księstwo Schilling - z tej linii Hohenlohe pochodził). W r. 1876 powraca do Rzymu. W 1878 zostaje archipresbyterem bazyliki Matki Boskiej Wiekszej, 12 maja 1819 krdlem-biskupem Albano, w r. 1883 zrzeka się biskupstwa.

Hohenlohe Leopold Aleksander, ksiaże de Schillingsfürst, ur. w 1794 r. w Kupferzell, był synem Karola Albrechta i Judyty baronowej Reviczky. Wychowany przez ex-jeznitę Riel a, kształcił się w Wiedniu, Bernie; teologię skończył w Ellwangen, 1815 r. zostaje kaplanem i przebywa w Monachium i Bamberdze, gdzie pobożnościa i kazaniami zdobył powszechna miłość ludu. Modlitwa swoja sprawiał wiele cudów nad chorymi. (Instytut ortopedyczny Nelne'go w Würzburgu). Przeniósł się do Węgier i 1844 r. zostaje bpem in partibus sardyceńskim. + 14 listopada 1849 r. Napisal wiele dzieł ascetycznych i pastoralnych, z których najpiekniejsze: Was bindet den Katoliken an den römischen Stuhl? (Bamberg 1820). polskiem tłumaczeniu: Christkatholische Hausmission p. t. Missya domowa, czyli ksiażka do nabożeństwa i nauki katolików. (Wilno 1852. 2-e wydanie. Wieden 1872); Rzut oka na leczenie cudowne ksiecia Hohenlohe z niem. 1812. (Die Wirkung des Glaubens in einer fürstlichen Familie des 19 Jahrh. Leben des Prinzen Hohenlohe Regenssburg 1893. (Por. Hurter, Nomencl. lit., Tom III).

Hohenzollern Karol bp chelmiński hr., senator Rzeczypospolitej za Stanisława Augusta, był koadyutorem przy bpie chełmińskim Bajerze i opatem pelplińskim od r. 1781, następnie opatem oliwskim, w r. 1784 został bpem; do r. 1793 uważany był za senatora Rzeczypospolitej, w którym to roku ze spisów senatorów wykreślony został. + w r. 1795.

Hohn Wilhelm ks., dr. filozofii, ur.

zur Statistik u. Geschichte der barmch. Schwestern u. ihres wohlt. u. soz. Wirkens. 1899. Die sozialökonom. Beziehungen charitativ. Genossenschaft etc. 1900; Barmherzige Schw. v. hl. Karl Borrom.; Bilder aus d. Geschich. der kath. Charitas; Joseph von Görres; Gereon v. d. Heide u. d. Chronisten der Genossenschafs ergänzt und herausgegeben. 1900; Ist eine Erhöhung der landw. Schutzzölle notwendig? 1901. i inne. (Por. Keiters, Katholischer Literaturkalender. Essen 1902, 16-o, str. 125).

Hohnerlein Maks, pedagog i muzyk, ur. w r. 1865 w Wirtembergu; napisal: Wegweiser durch d. kath. populärwissensehaftlich Literatur. 1894; Lesebuch für männliche Sonntags-Fortbildungs - schulen, 1895; wyd. 2-gie 1896; Einführung in die Haushaltungskunde. 1899; Nachweis v. Quellen zu päd. Studien und Arbeiten. 1900, i w. in. Z utworów muzycznych Sechs "Pange Lingua" für gem. Chor, 1891; Neue Liedersammlung für Volkschule. 1—3. 1896—97; wiele mszy i t. d. (Por. Keiters, Katho) lisch. Literaturkalender. Essen. 1902 16-o, str. 125.

Hohoff. 1) Marja, nauczycielka pisarka dla młodzieży, ur. w r. 1855 w Recklinghaussen. Pisze pod pseudonimem Tante Maria. Ważniejsze utwory dla młodzieży sa; Glockenklänge fürs Kinderherz. 1896; D. schön. ste Tag. d. Lebens etc. 1897; wyd. 2-e 1898; Lebensperlen, lehrr. Erzähl. 1898; Der Schutzengel n. d. Beiht-kind etc. 1899; Begleitworte für die kath, weibl. Jugend bei der Entlassung a. d. Schule. 1899; wyd. 3-ie 1901; Sie will Lehrerin werden 1901, i w, in. 2) Wilhelm, pastor, ur. w r. 1848 w Medebach, napisal: Protestant. und Sozialismus. 1881; wyd. 2-ie 1883; D Revolution seit dem XVI Jahrh. 1887; Wertlehre des Aristoteles und Thomas v. Aquin. 1893: Warenwert und Kapitalprofit. Einführ. in die Stud. d. polit. Oekonomie. 1002. (Por. Keiters, Katholischer Literaturkalender. Essen 1902, 16-o, str. 126).

Deutschland 1810-99; Ein Beitrag | rowski, poprzednio archimandryta kobryński (pod Brześciem Litewskim). Bpstwo otrzymał 22 września 1595 za nominacya Zygmunta III, któremu go polecili jako gorliwego poplecznika Unii bpi Pociej i Terlecki. Była to pierwsza nominacya królewska na bpstwo unickie. Jego i następcy jego bpa Onikiewicza gorliwym zabiegom przypisać należy, że Unia w Prńskiem odrazu się przyjela. H. †, według Stebelskiego, w 1602 r. Szczególów bliższych jego pasterskiej gorliwości nie posiadamy (Por. J. Bartoszewicz "Wiel. Enc. Org.")

> Hoitius Palatius Blażej, karmelita polski, przeor konwentu poznańskiego, wizvtator prowincyi polskiej. Napisal Conclusiones theologicae. De ortu et origine sacri ordinis Prophetici Eliae Patris gloriosissimi, simul cum declaratione Provinciarum et Conventuum, in quibus fratres ordinis... commorantur. Posnaniae 1621, in 4-to--jest to krótka historya zakonu karmelitańskiego. Nadto wydal; Postanowienie starożytnego zakonu Karmelitańskiego także i o bractwie szkaplerza P. Maryi z góry Karmelu. Poznań 1623, 8-a. (Por. Wiszniewski, Historya literatury polskiej. Kraków 1851, 8-a t. VIII, str. 211; S. Orgelbrand, Encykl. powsz. 1900, 4-o, t. VII, str. 170).

Holandya. ob. Niderlandy.

Holbach Pawel Henryk Dytrych, baron, ur. 1723 w Edesheim pod Bruchsalem (w Palatynacie) † w Paryżu 21 lutego 1789, wolnomyślny filozof francuski, przyjaciel Diderot'a współpraco. wnik Encyklopedyi. System jego filozoficzny przesiąkniety jest najskrajniejszym materyalizmem: Niema Boga, niema duszy, niema nieśmiertelności, niema wolnej woli. Wszystko jest odwieczną materya i odwiecznym ruchem, działaniem odwiecznych sił natury. H. wiec łączy materyalizm Lamettrie i sensualizm Condillac'a z determinizmem i ateizmem. Moralność ma źródło swe w instynkcie samozachowawczym. Gorliwy niezmiernie w rozszerzaniu zgubnych swych pojęć, w czem przewyższył nawet Woltera. Główne dzieło jego: Système de la Hohol Jonasz bp unicki piński i tu- nature, ou des lois du monde mo-

ral, wydane pod imieniem Mirabaud nych pewnym realizmem, w obrazie tym († 1760 r. sekretarza akademii francuskiej) niby w Londynie 1770 r. Inne dziela swe wydawał bezimiennie Lettres à Eugénie (1768), Examen critique sur la vie et les ouvrages de St. Paul (1770); Le bon Sens (1772); La politique naturelle (1773); Système social (1777); Elements de morale universelle (1776); L'ethocratie (1776), (Por. Wetzer und Welte, Kirchenlexikon, t. VI, str. 176 i nast).

Holbein, utalentowana artystyczna rodzina niemiecka; szkoła szwabska. początkach XVI w. spotykamy imię Zygmunta H-o, brata Michała, artysty, wspominanego przez Sandrarta, nie posiadamy jednak prac jego. - 1) Jan (Hans) H. Starszy, ur. po 1460 r. (1473?) w Augsburgu, um. w ubóstwie w 1524 w Isenheim (Alzacya). Jest to natura wrażliwa i wszechstronna. Najwcześniejsze prace jego świadczą, że ulegał wpływowi Marcina Schongauera. Dziela jego z tego czasu, znajdujące się obecnie w Muzeum Germańskiem, a wyobrażające Madonny, przypominają czasy dawnego idealizmu. Tchna one marzycielskim wdziękiem, pieszczotliwą miękością. Następnie ulega kierunkowi naturalistycznemu. Znać na nim wpływ szkoly van Eycków w wiernem odtwarzaniu natury i sposobie traktowania barw. Stopniowo H. ulega nowym pradom, a mianowicie pradowi odrodzenia, który już wówczas z Włoch zaczął przenikać poza Alpy, do Niemiec środkowych. Od roku 1508 obrazy H-a nosza już cechy stylu Odrodzenia: i w ornamentyce renesansowej zamiast uprzedniej gotyckiej, i w barwach łagodnych, świetlistych, i w sposobie traktowania postaci ludzkich: odtąd na obrazach H-a figury maja ksztalty więcej zaokraglone, kontury traktowane sa miekciej, szaty układają się swobodniej; wogóle cechuje je pewien ruch i swoboda. Malowidło oltarzowe Ha z owej epoki, to oltarz Monachijski (1515), przedstawiajacy meczeństwo św. Sebastyana, uchodzacy słusznie za dzielo jego naczelne, zaliczany powszechnie do klejnotów malarstwa niemieckiego z epoki Odrodzenia. Obok postaci natchnionych św. Sebastyana i św. Elźbiety, nacechowa- sach zasadniczych charakteru osób szki-

zwracają na siebie uwagę postacie trę-dowatych, tak realistycznie traktowane, że rany ich służyć mogły za przedmiot badań dla medyków, celem określenia charakteru tradu, panującego w wieku XVI. Oprócz wspomnianego oltarza do najznakomitszych dzieł H-a należą: o-brazy z życia Najśw. Panuy (1493, znajdujące się obecnie w augsburskiej katedrze); "Najświetsza Panna z Dzieciatkiem" (1492 albo 1493, w kaplicy św. Maurycego w Norymberdze); bazylika Matki Boskiej Wiekszej (1499, augsburska galerva): oltarz Dominikanów we Frankfurcie nad M. (1501, składal się z kilku części, z których siedem, przedstawiających Mękę Chrystusa P.) znajdują się w prywatnem muzeum w tem mieście); bazylika św. Piotra i Pawła (1504?), obraz w ksztalcie tryptyku, zawiera w scenie chrztu sw. Pawla, pomiędzy świadkami tego aktu, portretowane postacie samego artysty, żony i dwóch synów, Ambrożego i Jana, przedstawionych jako wyrostki a znajduje się w augsburskiej galeryi (dostał się tutaj z klasztoru św. Katarzyny z Augsburga). Bardzo wiele jego szkiców rysunkowych znajduje się w Berlinie, Wejmarze, Bazylei, Kopenhadze, Augsburgu, Frankfurcie nad Menem, w Paryżu. Zauważyć należy, że w ostatnich czasach historya sztuki przyznała prawa autorstwa Janowi Starszemu za dzieła, które uważane były jako utwory syna jego, Jana Młodszego.

- 2) Ambroży H., starszy syn poprzedniego, malarz i rysownik. Razem z bratem, Janem H. Młodszym, udaje sie do Bazylei (1514-16), gdzie wykonywa w drzewie rysunki dla rozmaitych wydawnictw. Z prac jego do nas do-szły: "Zbawiciel" (muzeum w Bazylei); portret dwóch chłopców, portret męż-czyzny (zbiór Amerbacha) i takiż portret z 1518 (Ermitaż, Petersburg).
- 3) Jan H. Młodszy, brat poprzedniego, malarz i rysownik, jeden z największych artystów niemieckich, ur. w 1497 lub 1498 w Augsburgu, rozwijał się i kształcii pod kierunkiem ojca. To też zawdziecza wiele umiejetnej szkole ojca i mistrza swego, a nadzwyczajna zręczność i dar odtwarzania w kilku ry-

szym i Młodszym, stanowi w ostatnim bogate dziedzictwo, zarówno fizyologicznie jak i pedagogicznie od rodzica swego nabyte. H. jako człowiek, to usposobienie zimne, ze słabo rozwinietem sercem, obce uczuciu wdzięczności. Temperament burzliwy, hulaszczy, zły maż i ojciec, pelen sarkazmu, a przytem taki wielki realista, że nawet interes własny nie skłonił go do tego, aby w portretach swych upiększył portretowanych, lub nie ujawnił tych braków, jakie spostrzegał. Prof. Ryszard Mutter eharakteryzujac H. i zestawiając go z Dürerem, pisze: "z niejaką słusznością można by Dürera nazwać Lutrem, a Holbeina Erazmem sztuki niemieckiej. jawia się również rys szyderstwa i krychłód i bezlitośna nieczułość. To człowiek, którego ojciec umarł w nędzy, którego brata pochłonał wir życia. Okazywał im ten sam chłód i obojetność, co i wszystkim."

Wiadomości o działalności H-a rozpoczynają się od chwili, gdy osiadł w Bazylei i tutaj razem z bratem przygotowywał rysunki dla wydań drukowanych. Poznaje się z Erazmem Rotterdamskim, którego egzemplarz "Pochwaly głupoty" przyozdabia 82 rysunkami, świadczącymi o olbrzymim darze H. obserwacyjnym, z podkładem satyrycznym (wyd.

cowanych, wysoka zaleta w H-ach Star- stwa portretowego, cechy które potegujac sie z wiekiem artysty, uczyniły z niego największego portrecistę owej epoki. W r. 1517 maluje freski wewnatrz i na ścianach zewnętrznych domu Hertenstejna w Luzernie. Po powrocie w jesieni 1519 do Bazylei, pracuje H. dużo nad dekorowaniem fasad rozmaisych domów. W tym też czasie wykonywa prawdziwe arcydzielo, portret przyjaciela swego, humanisty, Bonifacego Amerbacha; obrazy religijne: "Meka Pańska" (składa się z 8 obrazów), "Narodzenie Chrystusa,", Poklon królów,", Madonna" dla Solothurn z Dzieciatkiem Jezus, w otoczeniu dwóch patronów tego miasta; obraz olejny z tejże epoki w muze-um bazylejskiem, za ytułowany "Chrystus Na jego bowiem portrecie własnym prze- w grobie," uderzający skrajnym realizmem, jest właściwie sumiennem, znakotycyzmu. Dürer na obrazie monachije mitem studyum z natury topielca, któskim wyglada jak jasnowidz; nierucho- rego jedyna kwalifikacya na obraz relimem spojrzeniem przenika inny świat. gijny jest napis na wierzchu trumny, al-W porównaniu z jego namaszczeniem, bo raczej skrzyni. Słusznie też zapisał wizerunek Holbeina razi pospolitością i go w regestrze dziel Holbejnowskich świeckościa. Nie spoglada au-delà, roz-, Bazyli Amerbach: "wizerunek umarlego patruje się za to jasnoblękitnemi oczy- z tytułem Jezus Nazareński." Maluje ma bystro i roztropnie po świecie, lecz freski w nowym ratuszu i tworzy z tej twarzy wyziera zarazem, jakgdyby szczególnie piękną Madonne dla burmistrza Meyera. Ten ostatni obraz, znajdujący się najprawdopodobniej w prywatnej kaplicy Meyera, ocalał podczas prześladowań obcazoburczych w r. 1529, przeszedł w posiadanie księżniczki Elżbiety Hessen-Darmsztadzkiej, i, oczyszczony w r. 1887 z warstw późniejszych farb i werniksów, okazał sie w całej swej piękności. Od tego czasu ustały spory, czy Madonna Drezdeńska czy Darmsztadzka jest dzielem H-a, i ta pierwsza, która przez długi czas uchodziła za oryginał holbeinowski, uznana zostala tylko za kopię obrazu H-a. Do 1514 r.; egzemplarz przyozdobiony przez tej epoki zaliczyć też należy: portret H-a był własnością autora, a obecnie Erazma Rotterdamskiego, Doroty Ofznajduje się w muzeum bazylejskiem). W fenburg, "Taniec śmierci" (wł sciwie Tatym czasie położenie materyalne H-a nie niec umarłych-"Todtentanz," satyra żybyło bardzo świetne. Muzeum darm- cia ludzkiego, 85 rysunków) i rysunki sztadzkie posiada w zbiorach swoich do Starego Testamentu (91 rysunków). portret nieznanego młodzieńca, podcy- Dwie rzeczy ostatnie wykonane zostały frowany przez H-a, z data 1515 r. Jest jako drzeworyty przez Lutzenburgera to najstarszy ze znanych portretów jego w latach 1523—26, a wydane dopiero pedzla. W nim, a więcej jeszcze w wy- w 1538 w Lyonie. W r. 1526 H. opubornych portretach burmistrza Meyera szcza Bazylee, udaje się do Anglii, gdzie i żony jego, z r. 1516 (obecnie w mu- nadzwyczaj gościnnie zostaje przyjęty zeum bazylejskiem), widać już znamien- przez Tomasza Morusa, na skutek polene cechy talentu H-a na polu malar- cenia Erazma Rotterdamskiego.

W Anglii H. maluje prawie tylko stawie. "H. odtwarza z dokładnością portrety, jak: Morusa i jego rodziny (1527-29), prawdziwe arcydziela: zaginely wszystkie, pozostały tylko piękne do nich studya w muzeum bazylejskiem i zbiorach palacu Windsorskiego: arcvbiskupa Kantuaryjskiego, Warhama, biskupa z Rochesteru, Jana Fischera, koniuszego królewskiego, Henryka Quislforda, astronoma nadwornego królewskiego, Mikołaja Kratzera i wielu innych współczesnych osobistości. Zbiera za swe prace znaczny fundusz i w 1528 wraca do Bazylei, gdzie kończy freski w ratuszu i maluje kilka portretów. W r. 1532 opuszcza Bazyleę, na skutek panujacych tam zamieszek religijnych i udaje sie napowrót do Anglii, gdzie maluje wiele portretów; dużo z nich znajduje się obecnie w Berlinie, Hadze, Wiedniu, Dreznie, Florencyi. Na skutek zamówienia kupców hanzeatyckich urządza dekoracye uliczną, wyobrażająca Parnas, podczas wjazdu Anny Boleyn; przyozdabia treskami sale ich cechowa. Slawa H-a coraz bardziej rośnie, wreszcie w 1536 Henryk VIII powołuje go na swego nadwornego malarza z pensya roczna, odpowiadającą dzisiejszej wartości 360 funtów sterlingów. Z usposobienia i charakteru najzupelniej odpowiada H. swemu protektorowi. Z tego czasu posiadamy kilka portretów: Henryka VIII, królowej Janiny Sejmour, księcia Norfolku, Edwarda VI, Simona Jerzego z Kornwalii, Melhiora Maga, Johna Chambersa, lekarza przybocznego Henryka VIII. Z polecenia króla H. dwa razy podróżował na Kontynent, aby malować portrety księźniczek, względem których Henryk VIII nosił się z matrymonialnymi zamiarami: Krystyny duńskiej, siostrzenicy Karola V, i Anny ksieżniczki Kliwijskiej. Jako malarz nadworny królewski pracuje H. przy wy-kończeniu sufitu kaplicy w St. James Palace, sufitu bogatego w ozdoby własnego jego pomysłu, tworzy projekty ozdób architektonicznych i szkicuje wzory najrozmaitszych przedmiotów z zakresu sztuki stosowanej. Umiera w Londynie w 1543 r. pomiędzy 9 paźdz. i 29 listopada, w czasie morowej zarazy. Cecha portretów H-a jest przedewszystkiem prostota w układzie, znakomita charakterystyka typu, uwydatniona nie tylko w rysach twarzy, ale w calej po- more librorum et institutione biblio-

objektywu; jest równie wielkim, gdy maluje urzędową minę Gwizyusza lub brutalną twarz króla; ogorzałego wilka morskiego, klnacego, co się da, lub wytwornego posla Morette; sobtelna gracye Krystyny duńskiej, albo filisterstwo gaski takiej, jak Anna Klewijska"-pisze Muther. Powaga i znaczenie H-a wzrasta jeszcze przez to, że do Niemiec przeniósł prąd nowy, odrodzenia, nie tracąc jednak indywidualizmu narodowego. (Por. Holbein und seine Zeit (2 wyd, 1873-76) przez Woltmann'a; P. Manz, Hans Holbein (Paryż 1879): Wornum, Some account of the life and works of H. Holbein (Londyn, 1867); Franz Stoedter, Hans Holbein der Aeltere (Berlin. 1896); E. Müntz. Holbein d'après ses derniers historiques (Paryż 1864); dr. J. W. Otto Richter (Otto von Golmen), Hans H. der Jüngere. Eine altdeutsche Künstlergeschichte (Berlin, 1901); Historya Ma-larstwa prof. Ryszarda Muther'a, tl. Stanisława Wyrzykowskiego, II, str. 100 i nast.; 155 i nast. Warszawa; H. Knackfuss, Holbein der Jüngere (Bielefeld i Lipsk, 1896); N. XVII Künstler-Monografien, ze 151 reprodukcyami fotodrukowanemi); W. Enc. Powsz. Rustr. t. XXIX, 205 nast.; Kirchliches Handlexicon. Dr. Michael Buchberger, r. 1907, 2 t., str. 2002—3), X. H. P.

Holcoth Robert, dominikanin, dr. teologii, ur. w Northampton, był profesorem w Oxfordzie, † w r. 1349 w mieście rodzinnem. Był to mąż wielkiej nauki i żelaznej pracy. Był zwolennikiem opinij św. Tomasza, ale w niektórych punktach sklaniał się do twierdzeń Okkama. Napisal: Komentarz na cztery Księgi Sentencyj. Lyon 1497; Komentarz na Księgę Mądrosci Salomona. Spira 1483; na Pieśni nad Pieśniami i na 7 pierwszych rozdziałów Ekklezyastyka. Z teologicznych dziel: Institutiones theologiae moralis de obligatione restituendi. Augustae 1756; De Sacramentis in genere. Tamże 1756: nadto rozprawe o probabilizmie (Ingolsztad 1759). H. był także uczonym filologiem i bibliofilem. Wydał cenny Philobiblion seu de athecarum, dzieło niesłusznie przypisywane Ryszardowi de Bury. Dokładny spis wszystkich dzieł H. podaje Richard et Giraud w swej "Bibliothèque sacrée." Bund, Catalogus auctorum. Rothomagi 1900, 8-o; Blanc, .Dict. de la Philos. Paris 1906, 4-0; Glaire, Dictionnaire, 8-0, t I; Echard, Scrip. Ord. Praedic. t. I, str. 629, i nast.).

Holda (Ada, Hulda Wujek --Holdama) prorokini, żyła za czasów Jozyasza, króla Judzkiego, któremu zapowiedziała klęski nad ludem za bałwochwalstwo; Jozyasz sam za upokorzenie się przed Bogiem, wedle tejże przepowiedni, miał nieoglądać klęsk tych. (4 Reg. 22, 14-20) - Proroctwo to miało miejsce około 640 r. przed Chrystusem. Grecy czczą H-ę 10 kwietnia (tegoż dnia u Bollandystów); kalendarz Karmelitów pod dniem 2 września; Martyrologium Kanizyusza pod dniem 1 września,

Holden Henryk, znakomity teolog, ukończył studya w Klimacduagh, otrzymał stopień doktora w Sorbonie i w Paryżu dokończył swój żywot 1662 r. Wydal: Divinae fidei analysis seu de fidei christianae resolutione. II. 2 cum apendice de schismate, Parisiis 1652, 1685, 1767; Coloniae 1655; i w wydawnictwie teologii przez Migne'a t. VI; N. Te-stamentum brevibus annotationibus illustratum, Parisiis, 1660 t. 2 in 12-o. (Por. Hurter, Nomencl. lit. t. 1, p. 419; Dupin XVII, 194; Feller, II, II, 144; Hundhausen, Kirchenl. V, 181; Gillas III, 332—8).

Hollak Józef, biskup Arateński, sufragan Sejneński. Urodził sie w Kranniszkach, w dzisiejszej gubernii Suwalskiej, w Maryampolskim powiecie 18 stycznia 1812 r. Początkowe nauki pobierał w domu rodzinnym, szkolę Wojewódzka w Sejnach skończył w roku 1832 i w tym samym roku wstąpił do seminaryum dyecezalnego w Sejnach i po roku, to jest 1833, jako zdolny i przykładny alumn, poslany do Głównego Seminaryum, które w roku 1836 przekształcone zostało na Akademiję Duchowna, którą ukończył ze stopniem kandydata św. Teologii. W 1837 r. 13 grudnia

kapłańskie. Ukończywszy studya teologiczne, do dyecezyi nie wrócił, otrzymawszy przeznaczenie od władzy duchownej na prefekta religii w Instytucie głuchoniemych. Pozostał w Warszawie, i pracował w instytucie przez lat 18 wielkiem oddaniem się tym obowiazkom tak, że zdrowie wskutek wyteżenia sił umysłowych psuć się po-czelo. Władza duchowna powierzyła mu obowiązek nowy, prefekta w warszawskiem gubernialnem gimnazyum. Wkrótce potem przeznaczony na probostwo w Radzyminie odległym o trzy mile od Warszawy, nie długo tupozostawał, gdyż Władza Pedagogiczna, znajac wysokie zdolności i niemniejsze doświadczenie ks. H., nakłoniła go do przyjęcia obowiązków prefekta w szkole Pedagogicznej dla nauczycieli w Radzyminie. Prefektem w tej szkole, obok obowiązków probosz-cza, zostawał od roku 1856 do 1862 roku. Wysłużywszy połowe emerytury podał się do dymisyi. W roku 1862 ówczesny Arcybiskup Warszawski Feliński powołał ks. Hollaka do Warszawy i powierzył mu zarząd świeżo założo-nej parafii św. Trójcy na Solcu. W ro-ku 1866 po śmierci Mitwocha proboszcza parafii Wszystkich SS. ks. prałat Zwoliński przeniósł ks. Hollaka na to probostwo, którem zarządzał przez lat 17. Tu położył ogromne zasługi, bo oprócz zwyczajnych klopotów jakie zwykle spadają na proboszczów większych parafij, zwłaszcza w Warszawie, spadł jeszcze na niego ciężar budowy największego kościoła. Warszawa, a szczególniej parafia Wszystkich SS. z biedniejszą ludnością zasług tego świętobliwego meża nie zapomni.

W roku 1883, wskutek układów Rosyjskiego Rządu ze Stolicą Apostolską. gdy na wszystkie stolice biskupie wakujące naznaczeni zostali biskupi, ks. H. został sufraganem Sejneńskim. Konsekracyę biskupia otrzymał w Petersburgu dnia 27 maja z rak biskupa Lubelskiego Kazimierza Wnorowskiego, swego kolegi z czasów akademickich. W miesiącu czerwcu tego samego roku został proboszczem Wylkowyszkach. Będąc biskupem, obowiązków parafialnych, mimo podeszły wiek i słabe zdrowie, nieopuszczał, długie godziny przesiadywał w konfesyona. tego samego roku otrzymał święcenie le i często z ambony do swoich prze-

mawiał parafian. Letnie miesiące jak zabity przez Judytę przy oblężeniu pozwykle na zaproszenia proboszczów chetnie przybywał, wiernych bierzmował, portatyle i oltarze świeżo przerobione poświecał. Kościołów konsekrował 17. mianowicie: w Balwierzyszkach, Iglówce, Pilwiszkach, Pokojniach, Wejwerach, Wysokiej Rudzie, Grażyskach, Giżach, Pojewoniu, Wyłkowyszkach, Wysztyńcu, Błogosławieństwie, Gelgudyszkach, Łukszach, Kajmelach i Sudar-W roku 1887 dnia 3 grudnia obchodził pięćdziesiecioletni jubileusz kaplaństwa; ponieważ ciężko cierpiał na astme, zatem celebra biskupia odbyła się na plebanii. Umarł w r. 1890, Pogrzeb uroczysty odbył się 31 października; pogrzebany w kaplicy na cmentarzu kościelnym.

Trzy są drukowane dziela ks. biskupa Hollaka: Nauka Religii wykładana w Warszawskim Instytucie głuchoniemych, 1855; Systematyczny sposób wykładu nauki religii i moralności, 1874, 2 tomy; nadto przy współudziale ks. Teofila Jagodzińskiego wydał cenna prace p. t. Słownik mimiczny dla gluchoniemych. 1879. Te dziela jak mówi ks. Gliński w pośmiertnym nekrologu nie mają sobie równych nawet za granica. X. F. A.

Holland, matematyk i filozof niemiecki, ur. w r. 1742, + w 1784. Napisal po francusku Reflexions philosophiques sur le Système de la nature." 1772, dobra odprawa materyalizmu barona Holbacha.

Hollweck Józef ks., kanonista niemiecki, ur. w r. 1854 w Pfaffenhofen pod Amberg, wyświęcony na kapłana w r. 1879, w r. 1892 został profesorem prawa kanonicznego w lyceum bpiem w Eichstätt. Napisal: Das bischöft. Semin. in Eichstätt. 1888; Der Apost. Stuhl und Rom. 1895; Das kirchl. Bücherverbot. 1897, wyd. 2-ie; Die kirchliche Strafgesetze. 1899; Das Zivileherecht d. bürgl. Gesetzbuches. 1900; Das Testament des Geistlichen nach kirch. u. bürgerlichen Recht. (Por. Herder, Konversations-Lexikon. Freib. 1905, 8-o, t. IV).

Holofernes (imie własne, po persku= Orofernes), dowódca wojsk Nabuchodonozora (Nebukadnezar), króla Assyryi, granicznej fortecy żydowskiej Bethulii. Imię i osobistość wspomniana tylko w ks. Judyty. (Ob. Judyta).

Holstenius Łukasz, bibliotekarz watvkański, ur. w Hamburgu 1596 r., uczył się w Leydzie, studyując początkowo medycynę, następnie literature i starożytności greckie. Zwiedził z Filipem Cluwerjuszem Włochy i Anglie, gdzie dlużej przebywał w Oksfordzie i Londynie. 1624 r. udał się do Paryża i zajmował posadę bibliotekarza u prezydenta parlamentu de Mesmes. W 1627 porzuciwszy protestantyzm, przyjął wiare katolicka i wstapil do stanu duchownego. Synowiec Urbana VIII, kardynał Barberini, nuncyusz apostolski we Francyi, zabrał go do Rzymu ze soba na sekretarza i bibliotekarza. Pż Urban VIII mianował go protonotaryuszem a-postolskim i kanonikiem św. Piotra, Innocenty X bibliotekarzem watykańskim, Aleksander VII audytorem roty i poslal go do Insbruka na spotkanie królowej szwedzkiej Krystyny, udającej się do Rzymu.. H. uzupełniwszy wiadomości religijne królowej, przyjął od niej wyznanie wiary. R. 1629 był w Warszawie, aby wręczyć kapelusz kardynalski nuncyuszowi Santa Croce. Umarł d. 2 lutego 1661, pochowany w Rzymie w kle del' Anima. H. należal do najznakomitszych filologów i krytyków. Zostawił mnóstwo rozpraw o autorach starożytnych i nowożytnych. Z pomiedzy licznych jego pism z dziedziny kościelnej zasługuja na uwagę: Codex regularum, Roma 1661; De Abassinorum communione sub unica specie; De Sabbathio flumine; De forma et ministro Sacramenti Confirmationis apud Graecos, Romae 1668; Emmendationes in Eusebii librum contra Hieroclem. Collectio veterum Esiae monumentorum ib. 1622; Dissertatio de concilio Nicaeno; de Synesio. Pisma polemiczne H-a w sporze z Pallavi-cinim wydał Fr. A. Zaccaria w Rzymie 1766 r. (Por. Wilkens, Leben des gelehrten L. Hol. Hamburg 1720; J. Fr. Boissonade, L. Hols. epistolae ad diversos, Parisiis, 1847; Räss, Die Convertit,, V, 186; VI, 369, 375; Dupin, XVIII, I; Fabricius, 2,410; Hurter, Nomenclator. t. I, 453, 482). X. S. G.

burgu, P. św. i teologii w Molsheim i teologii w Moguncyi. W r. 1760 wróeil do Wirchurga i tu przez 23 lat uczył teologii i Pis. św. † w r. 1783 w tem ostatniem mieście. Napisał Theses logicae et ontologicae etc. Wirceburgi, 1752, 4-o: Theses theologicae de jure et justitia. Herbipoli 1770 in fol.: Honorius I summus Pontifex fidelis at innocens etc. Norimbergiae. 1762, 4-0; Theses de peccatis, gratia, justificatione et merito. Tamze 1762, fol; ...de virtutibus et principiis theologicis. Tamze 1764; 4-o; Theses theoloqicae dogm.-polemico-scripturisticoscholasticae de virtutibus etc. Tamże 1765, fol; Theologia dogmatico polemico-scholastica praelectionibus academicis accomodata etc. Wirceburgi 1766. Dzielo to ostatnie weszło do kursu teologii zwanej "Wirceburgensis." Historia D. N. J. Chr. ex concordia E-Dissertatio de studio theologico rite instituendo. Tamže 1775; Oeconomia Revelationis etc. Herbipoli 1776, in 4-o; Canticum Prophetae Habacuc ex Hebraeo etc. Tamze 1777, 4-o; Disin enarranda Christi anastasis historia etc. Tamże 1789 roku, in 4-o, i in-X. J. N.

Holzammer Jan ks. ur. w r. 1828 w Moguncyi, studya teol. i filozoficzne odbywał w Giessen, Tybindze i Moguncyi, wysw. na kapł. w r. 1852, w r. 1854 został docentem i profesorem egzegezy St. Testamentu w Moguncyi, w r. 1863 chl. Semin. od. an Staatsu...v. rsitäten. mieja. H. był mężem niezwykłym i o-

Holtzclau Tomasz T. J., ur. w Hada- 1900 i inne. Nadto wydał Guilelm. mar w r. 1716, przyjety do zakonu w r. Estii in omnes divi Pauli epist. item 1736, był profesorem filozofii w Wirc- in cath. commentarii, Moguntiae 1858 i nast., wyd. 2 ie; opracował nanowo Schustera, Handb. zur. bibl. Gesch. Frieb. 1871, wyd. 3-cie, 1877. 4-e 1907; nadto pisał wiele do różnych czasopism katolickich. (Por. Schäfler, Handlexik. der kath Theol. 1883, t. II; Keiters, Kath. Literaturkalend. 1902).

Holzhauser Barthomiej, ur. w r. 1613 w Laugna w Szwabii pod Wertingen, był synem ubogiego szewca, uczył się w Augsburgu i w Neuburgu, gdzie był przyjety do zakładu prowadzonego przez OO. Jezuitów, szczególnem zrządzeniem Opatrzności, gdyż nie wiele znając się na śpiewie, złożył zeń świetnie egzamin. Później pokazało się, że nic nie umiał, ale zatrzymano go w zakładzie, gdzie przebył lat 5 i ukończył chlubnie humaniora w r. 1633. W tymże r. udał się na uniwersytet do Ingolnsztadu, w r. vangeliorum etc. Wirceburg: 1774; 1636 otrzymał doktorat z filozofii, a w 4 lata potem licencyat z teologii, w r. 1639 został kapłanem w Eichstädt, następnie przeszedł do Salzburga i został kanonikiem i proboszczem w Titmoning, i tu w r. 1640 zalożył pierwszy dom sertatio de Clemente Alexandrino dla kaplanów świeckich, których zorgaejusque morali doctrina etc. Tamże nizował w stowarzyszenie kaplanów 1779, 8-o; *Harmonia Evangelistarum* świeckich wspólnie żyjacych, na wzór istniejących w pierwszych wiekach Kła podobnych instytucyj. Nazywano tych ne. (Por. Sommervogel, Bibliothèque kaplanów Bartolomitami (ob.), de la Comp. de Jésus. Bruxelles 1893. w Polsce Bartoszkami (ob.) albo w Polsce Bartoszkami (ob.) albo 4 o, t. IV. 437-41; Daniel, Manuel Komunistami. W r. 1642 został des Sciences. Paris 1903, 8-o. str. H. proboszczemi dziekanem u sw. Jana w Leoggenthale w Tyrolu, gdzie prowa-Holyoake Jerzy ob. Sekularyzm. ne, następnie wikaryuszem generalnym bpa w Chiemsee, w r. 1654 proboszczem i dziekanem w Bingen nad Renem, gdzie † w r. 1658. Zwłoki pochowano w kle parafialnym w Bringen, gdzie ma po-mnik w kształcie tablicy grobowej, którą przy restauracyi kła w r. 1835 rozbiegzaminatorem prosynodalnym, w r. 1865 to. Gdy w r. 1858 obchodzono 200 letdrem teologii honoris causa w Wiedniu. nią rocznicę śmierci świątobliwego sługi Napisał Einiges über das Sechstage- bożego, odżyła w Niemczech pamięć werk nach Offenbarung und Wissen- cnót i zasług H-a. W r. 1880 wznieschaft. 1858; Passionsbüchlein, Mainz siono sludze bożemu piekny pomnik w 1865; Der bibl. Schöpfungsbericht. stylu gotyckim, w niszy zaś przy pomni-1867; Die Bildung d. Klei us in kir- ku złożono szczątki śmiertelne Bartło-

nadzwyczajne łaski i wizye nadprzyrodzone wyróżniają go z pośród najpiekniejszych postaci XVII w. Dziela piśmienne Ha sa: Constitutiones cum exercitiis clericorum saecularium in communi viventium. Coloniae 1662, dzielo często przedrukowywane; De humilita. te. Moguntiae 1663 i in. wyd.: Holzh. Geheime Visionen. Bamberg 1799; Commentarii in Apocalypsin. Tamże 1799; nowe wydanie w Krakowie 1894: in 8-o, u Missyenarzy; Opuscula ecclesiastica juxta romanam editionem 1684: wyd. nowe przez ks. Gaduel'a w Paryżu 1861.-O H. pisali m. in.: Vita del Ven. servo di Dio B. H. Roma 1704; Vita ven. B. H. vitae communis clericorum restauratoris. Ingolstadii 1728; Biogra-phia vener. servi Dei Barth. Holzhetc. Bambergae 1884, in 12-o; Clarus, B. H's Lebensgeschichte und Gesichte etc. Regensb. 1849, 2 tomy; Werfer, Leben ausgezeichneter Katholiken. 6 t. Schaffhausen 1853; 1886; Weidenbach, Leben des ehrw. Dien Gottes B. H. Mainz 1858; Gaduel, Vie du vener, serviteur de Dieu etc. Orleans 1861, jedna z lepszych prac, zawiera wiadom, o dziełach sługi bożego; drugie wyd. p. t. La vie et l'esprit du serv. de Dieu B. H. Paris, 1868, in 12-o; Bruder Dr., Die Besichtigung der Religuien des ehrw. B. II. zu Bingen. Mainz 1884; Coppin 1894; in 12-o; Górka J. ks. dr. Zywot i dzieła wieleb. sługi boż. Bart. Holzh. Tarnów 1908, 8-a. (Por. Schätler, Handl. der kath. Theol. 8-o. t. II; Glaire Dictionnaire. 8-0, t. 1, str. 1037).

X. J. N.

Holzmann Apoloniusz z zakonu Brac, Mniejszych † w r. 1748, był lektorem filozofii i teologii. Opracował Jus Canonico practicum secundum ordinem 5 librorum Decret. Greg. IX 348 casibus... praetice illustratum, Campidoniae 1749, in fol.; De jure et justitia. Salisburgi 1901, in 4-u. Theologia moralis. Tamze 1737-42. 2 vol. in fol. Był probabilista; wspominany często przez św. Alfonsa Ligouri'ego. (Por. Bund, Catalogus auctorum. Rothomagi 1900, 8-o, str. 78).

patrznościowym, jego życie i dziela oraz i historyk katolicki, ur. w r. 1826 w Gmünd, po odbyciu tamże studyów i w Elwangen, a nastepnie w Tybindze filozofii i teologii, został w r. 1850 kaplanem i oddał się duszpasterstwu. Od r. 1851 de 1857 byl repetentem w instytucie Wilhelma w Tybindze; odbył podróż naukowa do Francyi, wreszcie zostal proboszczem w Thannheimie i wychowawca w domu hr. Schaesberga: + w r. 1878 we Fryburhu w Bryng. Napisał. Petrus Claver etc. Tübingen 1856; Katholisch. Trosteinsamkeit. München 1857 — 74, 19 tomów; Ludwig v. Edeltrudis oder Bilder aus Kirche im XII Jahrh. Tübingen 1858; Handbücher für das priesterl. Leben. 1861-66, 17 tomików; Deutsche Legende Cannst. 1861-62; Münster 1862 i nast; Stunden der Andacht. Schaffhausen. 1868 i nast., 4 tomy; Gerichte Gottes üb. die Verfolger der Kirche als Mahnruh etc. Mainz 1872, 6 zesz. Briese üb. das hl. Messopfer. Tamże 1863; Allgem. Weltgeschichte fürs Tamże 1877—81, 7 tomów. Volk. statnie to dzielo wyszło w przekładzie polskim z licznemi uzupelnieniami, p. t, Historya powszechna. Warszawa r. 1880 — 1891, 8-a, t. 7 w 10 częsciach (Por. Schäfler. Handlexikon der kath. Theologie. 1883, So, t. II, str. 345)

N. J. N.

Holoka Andrzej, rytownik polski z poczatków XVIII w. Rytował wizerunki Świętych np. śv. Anny, św. Jana z Dukli i t. d. (Por. Kołaczkowski, Słownik rytowników polskich. Lw6w 1874, 8-o, str. 26).

Holowackii Jakób ob. Głowacki.

Holowczyc Szczepan, arbp warszawski, prymas, senator Królestwa polskiego, urodził się 1741 r. w województwie nowogrodzkiem, z ojca Antoniego i matki Maryanny Ostaszkiewiczówny, ochrzczony 14 lutego 1741 r. w kościele par. Turzeckim, Otrzymawszy średnie wykształcenie w szkołach wileńskich. wstapił do zakonu OO. Jezuitów, w r. 1771 wystąpił od Jezuitów i przyjęty został do Zgromadzenia księży Missyonarzy w Warszawie, gdzie w 1772 r. otrzymał święcenia kapłańskie i był zaraz przeznaczony na sekretarza ks. Mło Holzwarth Franciszek Józef, teolog dziejowskiego bpa poznańskiego i war-

drzeja Zamoyskiego, kanclerza kor., o-trzymuje w 1773 r. od prymasa Podoskiego probostwo kutnowskie. Lecz w nastepnym roku opuszcza to probostwo i w celach naukowych, a także dla poznania obcych krajów, udaje się zagranicę. W Rzymie kształci się przez 2 lata w prawie kanonicznem, a powracając w 1776 r. do kraju, po drodze zwiedza cale Niemcy. Jako sekretarz bpa płockiego ks. Michała Poniatowskiego, otrzymuje probostwo w Osieku dyecezyi krakowskiej. W tymże czasie Akademia Krakowska przyznaje mu stopień doktodo Włoch w sprawie sukcesyi Opactwa Miechowskiego i przeznaczenia jego majatku na rzecz Akademii Krakowskiej. W r. 1779 powraca do kraju, wywiazawszy się pomyślnie z danej mu misyi, Bp. Poniatowski, jako przewodniczący w komisyi Edukacyjnej, deleguje Hołowczyca do wizytowania szkół litewskich, H. staje sie gorliwym i sumiennym pomocnikiem bpa Poniatowskiego na polu oświaty narodowej. W r. 1781 bp. po-znański Okęcki mianuje go kanonikiem kolleg. Warszawskiej; odtad szybko posuwa się w hierarchii duchownej. W r. 1783 otrzymuje probostwo Wrociszowice w Dyecezyi krakowskiej. roku 1785 zostaje kanonikiem katedralnym krakowskim, a w 1788 prałatem kollegiaty kieleckiej, otrzymawszy z i wybierają go na administratora archidyecezyi warszawskiej, po arbp Malczewskim. W jesieni 1819 r. prekonizowany na arbpa i prymasa warszawskiego. Uroczysty ingres do kła metropolitalnego św. Jana w Warszawie odbył członkiem. W r. 1821 otrzymuje tytuł członka honorowego Towarzystwa warsz. przyjaciół nauk. H. na rzecz Skarbu u- wybierając ważniejsze ich dziela, ale

szawskiego. Za wstawiennictwem An- stępuje z kompetencyi należnej arbpom warszawskim 3,000 rb. Hołowczyc † d. 27 sierpnia 1823 r. w Warszawie; na pogrzebie jego d. 30 sierpnia miał mowe ks. Franciszek Szaniawski, kanonik katedry warszaw., prof. prawa na uniw. warsz. Pochowany w podziemiach kła metropolitalnego św. Jana w Warszawie. W tymże kle w prawej od wejścia lunecie, obok pomnika St. Małachowskiego, jest pomnik dla Hołowczyca. Był on meżem swiatłym i wielce przyczynił sie do reformy Akademii Krakowskiej, do dobrego urządzenia szkół, -i wogóle do rozszerzenia oświaty w kraju. W grora obojga prawa. Powtórnie wyjeżdża nie duchowieństwa nie potrafił sobie zjednać zaufania, bo malo nad niem pracował. Ks. L. Ł.

Holowiński Ignacy, arbp metropolita mohylowski, ur. 24 września 1800 r. w Owruczu, z rodzieów Piotra i Dominiki Łeskich. Otrzymawszy poczatkowe wykształcenie w szkole w Miedzyrzecu, r. 1825 wstapil do seminaryum w Łucku, zkad wysłany był do akademii duchownej wileńskiej, gdzie otrzymał stopień magistra teologii i wyświęcony został na kaplana 1831 r. Działalność swoja rozpoczał jako kapelan szkoły szlacheckiej w Żytomierzu. Po kilku latach został kanonikiem katedralnym w Żytomierzu, profesorem religii i kapelanem uniwersytetu kijowskiego. Kijowie wszedł w bliższe stosunki z Mi-Rzymu za wstawiennictwem arbpa Po- chalem Grabowskim, H. Rzewuskim, niatowskiego dyspensę na kumulacyę Kraszewskim, Świdzińskim, Przezdziec-godności klnych. W roku 1791 znowu kim i innymi. Nauką i dowcipem ożygodności klnych. W roku 1791 znowu kim i innymi. Nauką i dowcipem oży-wyjeźdża zagranice do Francyi, Holan- wial zebrania literackie. Niepospolitemi dyi i Niemiec. Po rozbiorze kraju za- obdarzony zdolnościami, rzetelną praca mieszkał pod Kielcami, nie rezygnując doszedł do wszechstronnego wykształcez kanonii krakowskiej. Przy ustanowie- nia. Wówczas przetłumaczył Szekspira niu nowej dyecezyi Sandomierskiej zo- wierszem miarowym (tłumaczenie to wystaje bpem Šandomierskim, wkrótce o- dane w 2 t. w Wilnie 1840 r. pod pseutrzymuje godność senatora Królestwa donimem Kefalińskiego) i "Sonedane w 2 t. w Wilnie 1840 r. pod pseuty" Petrarki. W 1839 r. kiedy uniwersytet kijowski został zamkniety, H. udał się do Ziemi Świętej. Podróż tę opisał w formie listów do brata i wydał p. t. Pielgrzymka do Ziemi Świętej, odprawiona przez ks. H., Wilno 1841-17 grudnia 1819 r. Komisya rządowa 2, 5 t.; Petersburg 1853, 1 t. Dzieło to wyznań religijnych i oświecenia publicznego w r. 1820 mianuje H. swoim ża wiedzy, ale i jako człcwieka wielkiego serca. Ukończywszy Pielgrzymkę, podjał H. myśl wydawania Ojeów Kła.

myśl ta nie doszla do skutku, gdy H. został arbpem mohilowskim. wezwany został w maju 1842 r. do Petersburga do urządzenia akademii przeniesionej z Wilna. Wskutek nominacyi H. na rektora przypisywano mu bezzasadnie sam projekt przeniesienia akademii wileńskiej. H. jako rektor i profesor akademii duchownej, pracował niezmordowanie nad wykształceniem Klowi kaplanów według serca Bożego, dobierając odpowiednich współpracowników, zaslużonych dawnych profesorów wileńskich. Nadto H. wówczas pisał Legendy. (Wilno 1843)—zbiór powieści, wziętych z Pisma św. i dziejów Kła i kraju; w 1844 wydał *Tekę rozmaitości*; jest młodzieży, zatrzymał stanowisko rektoto zbiór drobnych szkiców, między która. Kształcąc umysł młodych lewitów, rymi pierwsze zajmuje *Życie mojej* starał się przywiązać ich serca do rzerotki przywiazać ich serca do rzerotki pr matki, gdzie H. z prostotą i uczuciem opowiada żywot swojej matki, a zarazem cieżka biede swoich lat dzieciecych. Jednocześnie wydał Obraz Cebesa i Doręcznik Epikteta, przełożone z greckiego i objašnione uwagami. W 1846 r. wydał poemat Dzieciątko Jezus, oparty na tle legend Ewangelii apokryficznych; w 1847 powieść Rachel, a r. 1848 wydał zebrane razem Pisma Żegoty Kostrowca, (pod tym pseudonimem drukował poprzednio wspomniane ne, świąteczne i pogrzebowe, oraz alswe prace). Walcząc przeciwko filozo- lokucye miane w Petersburgu. Kraków, ficznemu zakażeniu umysłów napisał H rozprawę O stosunku bezpośrednim filozofii do religii i cywilizacyi naszej (w "Tygod. petersb." 1846 n. 18—53). Zasługą jest H., że Kl w Cesarstwie, ogolocony z bpów w 1848 r. otrzymał nowych a dobrych pasterzy. Ludzie milujacy Kł umieli ocenić prace H. i dlatego, gdy Kazimierz Dmochowski miał zostać arbpem metropolita mohy-lowskim, prosił, żeby dano na koadyutora H. D. 6 lipca 1848 prekonizowany zostal bpem karysteńskim in p. i. koadyutorem arbpa Dmochowskiego cum jure successionis. Konsekroweny d. 12 Grudnia 1845 r. w Petersburgu przez arbpa Dmochowskiego i bpów Goldmana i Fijałkowskiego, H. wpływał na losy Kła w cesarstwie. Arbp Dmochowski zdał cała pracę H. przy urządzaniu i rozgraniczaniu 7 dyecezyj ustanowionych według konkordatu z 1847 r. Skutkiem tych zajęć H. zostawił 7 ksiąg opisu 7 dyecezyj w cesarstwie; jest to ważny ma- humaniorów; poświęcał się kaznodziej-teryał do historyi Kła w Rosyi. Po stwu. † w Mścisławiu w r. 1742, gdzie śmierci Dmochowskiego (1851 r.) H-i był przełożonym. Napisał Powitanie

stycznia t. r. upoważniony był do obiecia zarządu archidyecezyą. Paliusz otrzymał na konsystorzu w Rzymie d. 3 września, a bp wileński Żyliński wreezyl mu takowy d. 23 listopada t. r. Zasiadłszy na stolicy arbpiej H. ujął w żelazne rece rządy Kła. Trzymając się ściśle prawa i konkordatu usuwał niegodnych przedstawicieli duchowieństwa, a przynajmniej osobista praca i czuwaniem paraliżował ich szkodliwa działal-Troska o przyszłość Kla nieponość. zwoliła mu porzucić kierownictwa Akademii duchownej i ku wielkiej radości czy swojskich, wskazując piękność literatury klnej. On to wydobył no światło dzienne świetną postać Wereszczyńskiego (Kazania, Petersburg 1854), wskazywał zalety Młodzianowskiego, Birkowskiego i innych. Wykład ten Homiletyki wyszedł z druku w Krako wie po śmierci H. w 1859 r. Wierni często mieli sposobność słuchania prawd wiary, które im H. z namaszczeniem a prostotą wykładał (Kazania niedziel-1857). Praca nad sily, troski o sprawy Kla, wyczerpały wreszcie watły organizm arbpa. W lutym 1855 r. oswiadczono mu, że choroba jego jest śmiertelna, wezwał na pożegnanie młodzież akademicką i błogosławił jej i zalecał miłość Kła i wierną mu służbe; do bpa Kahna rzekł: "ja umieram, broń Kła." Przyjąwszy Sakramenta śś. † d. 19 października, pochowany w podziemiach Kła na cmentarzu wyborskim. Z papierów pozostałych po H., oprócz wspomnianej "Homiletyki" wydano w Krakowie Hymny Kościelne, przełożone na język polski (1857 r. in 12). (Por. Pamiętnik Religijno-moralny, 1857 r., Pamiętniki Zygmunta Felińskiego, t. II; Estreicher, Bibliogr. pol XIX w. II, 144). X. S. G.

Holownia Ludwik jezuita z prowincyi litewskiej, ur. w r. 1696, wstąpił do no-wicyatu w r. 1716; był nauczycielem mu. Wilno 1740.

Holowski Kazimierz Aloizy, jezuita, ur. w województwie pińskiem w r. 1718. Wstąpił do zakonu w r. 1732, był profesorem humaniorów i teologii moralnej, oraz prefektem studyów w Pińsku w r. 1787. Napisal Compendium Geographiae e priscis novisque Scriptoribus depromptum etc. Vilnae 1743 - wierszem; Notitia utriusque Poloniae in duabus tabulis. Tamze 1748, in fol.; Chartae geographicae Galliae, Germaniae, majoris Poloniae etc. 1750, in fol.; Europa seymująca albo Państwa, w których wolne seymy bywają. Warszawa 1753; Geografia polska. Tamże 1757, fol.; wiele mów i panegiryków o Królowej Polski i innych znakomitościach. (Por. Sommervogel, Bibliothèque de la Comp. Bruxelles 1893, 4-o, t. IV, k. 435).

Holubowicz Józef Wiktor, ur. 20 lutego 1835 w Rożnowie w sądeckiem, wstapil 25 marca 1854 r. do Towarz. Jezusowego w Starejwsi. Studya retoryczne odby! w Baumgartenburgu pod Lincem w Austryi, filozoficzne w Preszburgu, poczem słucha teologii w Laval. Wraca na rok 1869 do Tarnopola, a w roku następnym odbywa trzecią probacyę w Wielkiejpolsce. W r. 1871 po ukończeniu wojny francusko-niemiec. przełożeni przeznaczyli go, by pośpieszył z pocie-chą duchowną do jeńców francuskich. Udal się więc na Szląsk pod Lamsdorf, gdzie kilkanaście tysięcy Francuzów czekało na jego pomoc, a niósł im ja nie tylko pod względem duchownym, ale i materyalnym, kwestując dla nich po okolicznych wsiach; za tę pieczę otrzymał od rzadu francuskiego medal zasługi. Od r. 1872 do 1880 z jednoroczna przerwa uczy znów w konwikcie tarnopolskim, a widząc brak odpowiedniego modlitewnika dla młodzieży, połączonego z rozmyślaniami, zastosowanemi do potrzeb wieku, ułożył książeczkę p. t. Upominek dla młodzieży, który w niewielu latach doczekał się sześciu wydań w ogromnych nakladach. Również dla młodzieży już to napisał, już to przerobił kilka utworów dramatycznych, które na nowo wydano w Krakowie r. 1906. R. 1884 powierzono mu redakcyę Misyj katolickich, którą prowadził aż do zgo- nie Pastor bonus, dwutygodnik.

najj. Trybunała ded. Mich. Judyckie- nu d. 5 marca 1887 r. w domu ś. Barbary w Krakowie. Za jego staraniem założono w dyecezyach: krakowskiej, tarnowskiej i lwowskiej Stowarzyszenie ś. Franciszka Ksawerego celem rozkrzewienia wiary. Dużo prac swych drukowal w Missyach, wydawanych również osobno, jako to: Działalność misyjna zakonów św. Franciszka, Kraków, 1886; Wyprawy misyjne do kraju Zambezy, Krak. 1885; Dzieje chrześcijaństwa w Japonii, Krak. 1887; Bułgarya, jej przeszłość dziejowa i jej obecne narodowe i religijne odrodzenie, Kraków, 1885; Wyspy sandwiskie i Gambier w Oceanii, Kraków, 1892. Prócz tego ułożył i wydal: Przewodnik Kongregacyi Maryańskiej, Lwów, 1876; Nowenna do ś. Józefa, ost. wyd. w Krakowie 1905; Litania i pieśń o ś. Stanisławie Kostce ułożona z powodu 300 rocznicy zgonu.— Pieśni u żłóbka, Lwów 1875; Hymn do Matki Serca Jezusowego na 16 czerwca 1875; Pieśń do Matki Bożej Bolesnej, Poznań 1863, poczynajace się od słów: "Matko cierpiaca, której serce tkliwe." Praktyczna gramatyka języka francuskiego, Tarnopol, 1873; Historya literatury polskiej (litografowana), Lwów 1879. Na podstawie dziela ks. Dominika Bouhours ulożył Zycie ś. Franciszka Ksawerego, Kraków 1887 i przełożył pracę Vuillaume'a p. t. Historya przeniesienia Domku Loretańskiego. Kraków 1885. Wreszcie ogłosił drukiem przemówienie p. n.: Discours tenu à l'occasion de la bénediction du cimetière au camp de Lammsdorf, Falkenberg 1871. (Por. Missye Ka-tolickie, rocznik VI, str. 123 i nast.). M. B.

> Holyński Otton, ks. profesor historyi Kła w uniwersytecie lwowskim. Dzieła jego: Niektóre przepisy co do bielizny i szat kościelnych, oraz sposób sporzadzania tychże, Lwów, 1869; był redaktorem lwowskiej Chaty dla star-szych i dla dzieci t. III—XII; Czyta-nia majowe dla ludu, siedem seryj; Pamiątka polskiej pielgrzymki do Rzymu. Lwów, 1877; w r. 1876 założył poważny organ "Wiadomóści kościelne" i prowadził do r. 1888 włacz-

Homagium-termin, używany w prawie feudalnem na oznaczenie holdu. składanego przez wasala suzerenowi w zamian za otrzymana od niego tytulem lenna majętność. Jeśli lennik obdarzony został paroma posiadłościami, musiał tylokrotnie składać przysiege, ile różnych feudów otrzymał od seniora, Jeżeli zaś nadane majetności należaly do różnych właścicieli, lennik każdemu z nich obowiązany był składać H. Po złożeniu H. senior wręczał wasalowi inwestyturę (ob.) na objęcie lenna w posiadanie, wasal zaś stawał do suzerena w stosunku mniej lub wiecej ścislej zależności. Według zakresu przyjętych przez lennika zobowiazań prawo feudalne odróżnia 3 rodzaje H.

H. proste (francum, liberum), które zawierało tylko przyrzeczenie niedziałania na szkodę suzerena, nie obowiazywało natomiast do żadnych usług. Stad po niemiecku zwalo się "ein treyleben.

H. zwykłe przez prawo zwyczajowe Normandzkie "Le Grand Coutumier de Normandie" określane, jako "promesse de garder foy des choses droiturières et de donner conseil et ayde." Wasal, związany zwykłem H. zobowiązywał się do służenia suzerenowi radą (conseil) i pomoca (ayde), choć nie koniecznie osobista, w wyprawach wojennych na nieprzyjaciela, o ile nim nie bedzie inny suzeren wasala.

H. ligium wreszcie nakładało na lennika obowiązek czynnego i osobistego uczestnictwa we wszystkieh bez wyjatku wyprawach wojennych suzerena, choéby nawet przeciwko innym suzerenom lennika podjetym. Suzeren, posiadający tego rodzaju przywilej pierwszeństwa przed innymi suzerenami, nazywał sie "dominus capitalis;" stosunek zaś wzajemny między nim a wasalem "dependentia legia," "la ligeance." Składający H. ligium stawał się człowiekiem (homo, hominium, homo ligius, stad nazwa H.) suzerena; oddawał siebie i wszystkie swoje posiadłości, nawet allodyalne pod jego jurysdykcyę. Był to wiec najwyższy stopień zależności feudalnej. W wiekach średnich niektórzy panujący, z gorącej wiary i przywiązania do Kościoła, dobrowolnie uznawali się torem dziela: Disputatio cum Herbano

za lenników Stolicy Apostolskiej. Zależność, jaka się stąd wytwarzała, po wiekszej części była bardzo luźna, gdyż poza przyrzeczeniem wierności względem Stolicy Sw. nie zawierała żadnych innych zobowiązań. Miała jednak to znaczenie, że dawała papieżom w samem prawie feudalnem oparcie i podstawe do pozbawienia korony wiarolomnych wa-salów. Nie brak zresztą w historyi Kościoła przykładów i ściślejszej zależności feudalnej. Tak nprz., poczynajac od r. 1059, kiedy Robert Normandzki złożył H. papieżowi Mikołajowi IIkrólowie Neapolitańscy stają się "homi, nes legii Ecclesiae Romanae;" i podobnie królowie Angielscy od r. 1213, Arragońsey od 1208 (ob. Lenno).

Literatura: Brussel, Nouvel examen de l'usage général des fiefs en France; Glasson, Histoire du droit et des institutions de l'Angleterre, t. II; Walter, D. Rechtsg. n. 216; Cavagnis, Institutiones iuris pub. eccl. t. II, n. 222; Schmalzgrueber, Jus eccl. univ. tit. De feudis; Wolf, Studien aus dem can. Privat-recht: Sentis, De monarchia Sicula; Hergenröther, La Chiesa cattolica e lo Stato, diss. 10; Rohrbacher, Historia ecelésiast. vol. 6. X. J. G.

Homeryci (Sabejczycy). Naród zamieszkujący południową Arabie. W III wieku głosił miedzy H·mi aryanizm niejaki Teofil (Grzegorz Nysseński wspomina o nim). Za jego wpływem stanęły trzy kościoły w Tafar, Aden i w Hormuz. Częste stosunki H-ów z Abissynią wpłynęły na rozszerzenie katolicyzmu między nimi. W wieku VI królem H-ów był Dunaan, żyd, który, mszcząc się za prześladowanie żydów przez Rzymian, prześladował kato-licyzm w swem państwie. W Negro-nie wszystkich księży, zakonnice i śpie-waczki kościelne, w liczbie 420 osób kazał spalić na ogromym stosie; prócz tego zamordował 5000 chrześcijan. Pisarze arabssy nazywają D-a Sahebal-Akhdond (pan rozpalonych pieców). Elesbaan Abissyński zwyciężył D-a i własnoręcznie go zabił. Po śmierci D-a kościół w Negronie odbudowano; metropolitą został Gregencjusz, królem Abraham. Gregencjusz jest auJudaeo (Bib. Max. P. P. VI). Za panowania Persów H-ci zostali nestoryanami, za rzadów mahometańskich przyeli Islam. X. B. S.

Homiletyka. I. Nazwa i określenie. Homiletyka, od wyrazu greckiego δμιλέω (obcować, zgromadzać się, układać się), oznacza umiejętność przemawiania na zgromadzeniach, czyli mówienia do ludu. W poszczególnem zaś znaczeniu, jak ją tu bierzemy, H. jest to nauka, podająca zasady, według których duchowni, od Kła posłani, maja spełniać obowiązek opowiadania słowa Bożego ku większemu pożytkowi zebranego ludu. Homiletykę należy nazwać nauka, bo naukowo podaje zasady mównictwa w pewnym porządku i związ-ku zebrane. Zasady te służyć mają nie dla wszystkich mówców wogóle, lecz jedynie dla duchownych, którym pomagają, aby godnie spełniali włożony na nich obowiązek nauczania, płynacego przedewszystkiem z ich posłannictwa i duszpasterstwa. H. zatem nie zajmuje się tylko wymowa kaznodziejska, czy świętą. (eloquentia rhetorica sacra), bo nie wymowa w niej pierwsze zajmuje miejsce, ani "nie ona stanowi głównego zamiaru kaznodziei," lecz prawdy wiary, a to: z samego swego pochodzenia, bo objawil je Bóg; dalej z celu, ku któremu dążą, jest nim bowiem chwała Boża i zbawienie ludzi-wreszcie z powodu niewatpliwej prawdziwości, gdyż Bóg je po-dał, a Kl nieomylny ich naucza.

II. Zakres homiletyki obejmuje nauczać się powinno o głównych prawdach Wiary, które znajdują się w Skł adzie Apostolskim, zatem o Bogu

nym, o trojakim Kle, w myśl Soboru Trydenckiego, który orzeka: "Parochi.., pascant plebem sibi comissam salutaribus verbis docendo quae scire omnibus necessarium est ad salutem" (Sess. V. de refor. c. 2). b) Potem należy podawać naukę o Sakramentach w ogóle i w szczególności, t. j. o ustanowieniu, ministrze, formie, materyi, warunkach, skutkach i t. p. c) O Dziesięciorgu Bożego Przykazania, zatem o przykazaniach wogóle i w szczególności, o obowiązku ich zachowywania, o możliwości ich spełniania, o błogich skutkach, płynacych z ich przestrzegania, tak odnośnie do Boga, który chwale z tego odbiera, jak i do ludzi, którzy się przez to uświęcają. d) O Modlitwie Pańs kiej, zatem o Opatrzności Bożej, o świeceniu imienia Bożego ze strony ludzi, którzy mają chwalić Boga, budować bliźnich, nawracać grzeszników; o wielorakiem Królestwie Bożem, t. j. o Królestwie laski, o Królestwie chwały. O zlem, płynacem z zepsutej natury ludzkiej i o lekarstwie na to zlo, t. j. o Odkupieniu i jego skutkach, o przystosowaniu naszej woli do woli Bożej; dalej o dobrach doczesnych, oraz o wielorakim chlebie duchowym, przedewszystkiem o słowie Bożem i Eucharystyi, jak również o grzelecz skuteczność tych prawd objawio- chu, o pokusach. e) Mówić należy o nych, oraz ich przemagający wpływ na przedmiotach, znajdujących sie w inserca i umysły (ks. Ignacy Holowiński, nych formulach, przez Kł podawanych, Homiletyka, Kraków, 1859, str. 9). "Nie zatem: w Pozdrowieniu Anielodrzucamy przeto nauki wymowy", piskiem, w Przykazaniach kościelsze ks. A. Ważyński (Homiletyka, Kranych, Darach Ducha św., w Uków, 1891, str. 3), "ale chcemy z wy- czynkach miłosiernych, tak co do duszy, mowy zrobić homiletyke, t. j. ją schrze- jak co do ciała; w podziałach i wyliczaścijanić, aby była nauką dla kaznodziej niu cnót, grzechów, rad ewangelicznych. stwa Bożego." Słusznie wlęc H. na- f) Nadto ostateczne rzeczy maja być zwać można umiejętnościa opowiadania przedmiotem nauczania kaznodziejskiego, słowa Bożego, bo prawdy, których du jak to zalecał kaznodziejom św. Alfons chowny w Kle naucza, są słowem Bożem. Liguori. g) Ceremonie i obrzędy Kła, oraz ich mistyczne znaczenie. h) Wreszcie to wszystko, o czem mówi się w teologii dogmatycznej, moralnej i ascetycznej, jako o obchodzacem czy to wszystkich wogóle wiernych, czy też niektórych tylko z nich; np. o łasce, o czuwaniu nad zmysłami, o panowaniu prawdy objawione. a) Przedewszystkiem nad żądzami, o rachunku sumienia, o wyborze książek do czytania i wielu innych podobnych przedmiotach.

Zakres wiec mównictwa klnego ow Trójcy św., o dziele stworzenia, Odku- bejmuje "doczesność i wieczność, przedpienia i uświęcenia, o sądzie ostatecz- stawia najszczytniejszy i najwznioślejszy przedmiot opowiadania. Żadna inna l wymowa nie miała tak bogatej, po-wszechnej i wiekami niezmienionej, a zawsze mocno obchodzącej treści." (Ho-

łowiński, l. c. p. 11).

W wyborze nauczania należy przenosić przedmioty obowiazujące, konjeczne do zbawienia nad te, które dla słuchacza mniej są potrzebne. Nadto kaznodzieja ma swemu nauczaniu nadać ciąglość i jednolitość, ażeby w pewnym czasie wylożyć to wszystko, co ważniejsze, pożyteczniejsze, oraz aby z kolei rzeczy znowu powrócić do przedmiotów raz wyłożonych, według zasady św. Franciszka Salezego: Nunquam satis dici tur, quod nunquam satis discitur.

Nadto obrany przedmiot ma być przystosowany do nauki Kła; aby był nietylko ogólnie chrześcijańskim, ale i katolickim;-ma odpowiadać duchowi Kła, t. j. nie odbiegać od tajemnic i okoliczności, które w tym okresie, czy dniu roku klnego są pierwszorzędną podstawą uro-czystości, oraz obrzędów klnych; ma uwzględniać ewangelię, przepisaną na tę pore, ma odpowiadać słuchaczom, tak w swoim zakresie, jak i przedstawieniu powinien być przystosowany do ich pojęcia, potrzeb i usposobienia; odpowiedni samemu mówcy, nie za wysoki dla jego umysłu, nie za goracy, t. j. wymagający gwaltownego wylania uczuć, na co nie stać mówiącego-odpowiedni ambonie, a więc ma być to wykład religijny, popularny, nie zaś akademickie wykłady; – praktyczny, nie zaś teologiczne rozprawy: podający prawdy przez Kł głoszone, pewne, nie zaś watpliwe i sporne wywody.

III. Z tego, co dotad się rzekło łatwo wyrozumieć różnice, jakie zachodzą między mówcą klnym, a świeckim. Wykazuje zaś je ks. Chodyński (Encykl. Klna, VII, Homiletyka, str. 399): 1) "kaznodzieja czerpie swój przedmiot z religii i z tegoż stanowiska zapatruje się na niego; mówca świecki bierze go z doczesności i przeprowadza z punktu doczesnego. 2) Prawda religijna w opowiadaniu ma być prostą, dla wszystkich przystępną i daleką od błysku uczono. ści, gdy mówca usiłuje popisać się wiedzą i przepychem stylu. 3) Uczucie religijne, choć najmocniejsze i pełne zapału jest przecie w naturze swojej spo-

kiego bywa najczęściej namiętne, gwaltowne, niespokojne i zmienne. 4) Kaznodzieja opowiada nie swoje rzeczy, ale co Bóg i Duch św. podaje w Kle do nauczania, stad u niego przeważa wykład przedmiotu, a zaciera sie osobistość wykładającego; mówca zaś, biorac poslannictwo od swego talentu, przedstawia własne myśli, uczucia i sposób widzenia, wspina się na wysokość swego "ja" ludzkiego, osobistość u niego góruje. 5) Charakter kaznodziei jest świety zarówno w powołaniu do tego urzedu, jako też w celu i środkach; charakter mówcy jest ludzki, ze wszystkimi niedostatkami upadłej natury ludzkiej. 6) Nakoniec w zewnetrznej formie różni się kaznodzieja od mówcy: każdy z nich bowiem ma swój właściwy głos, deklamacye, gesty, sama nawet postawe i zmieniać jej nie mogą bez wyraźnej nieprzyzwoitości."

IV. Urząd kaznodziejski jest zatem bez porównania wyższy nad zasady mówcy świeckiego. "Rzeczą bowiem kaznodziei (pisze Ludw. Osiński, Dzieła, Warszawa, 1862. IV, str. 130-170) jest Objawienie Boże, nauka zbawienna i czci najgodniejsza własność człowieka. religia. Ile te dobra, o których ma do zgromadzonego ludu przemawiać, wyższe sa nad wszelkie świata zaszczyty, tyle się przed boskim językiem wszelki ziemski uniża." Lecz obok tego mówca klny napotyka sobie właściwe trud n ości. "Cele kaznodziejskiej wymowy są zapewne ważne, wielkie i najokazalsze, lecz słuchacz oddawna z nimi oswojony, nie łatwo mocniejszych dozna wrażeń i trudniejszym względem mówcy stanie sie sedzia. Tak wiec wyższym zostawiono geniuszom, aby zdołali zająć całą uwagę słuchaczów w rzeczach nie nowych, tyle razy powtórzonych i tracących powab nowości."

V. Obowiazek nauczania wypływa z obowiazku każdego duszpasterza, aby swych parafian doprowadził do poznania prawd wiary, potrzebnych czy necessitate medii, czy necessitate praecepti. Bo jeżeli wierni obowiązani sub gravi te prawdy umieć, to tem samem ich pasterze sub gravi obowiązani są ich tego nauczyć. Na podstawie rozporzadzenia soboru Trydenckiego każdy pasterz, gdy nie jest prawnie przeszko-dzony, obowiązany jest nauczać wierkojne i poważne; uczucie mówcy świec- nych przynajmniej w niedziele i święta,

lemnibus (Sess. V, c. 2). Sobor nadto rozkazuje bpom, aby cenzurami klnemi obkładali tych pasterzy, którzyby przez trzy miesiace zaniedbywali nauczania; że zaś cenzury pociagają za sobą tylko grzech śmiertelny, zatem z tego rozporządzenia Soboru wypływa, że trzymiesięczne opuszczenie się pasterza w nauczaniu ludu stanowi grzech śmiertelny. Według teologów do grzechu śmiertelnego nie wymaga się koniecznie trzymiesięcznego ciaglego opuszczenia, ale dość, aby z opuszczenia owego w ciągu roku złożyły sie cale trzy miesiace. Jednakże Bonacina (Tract. in Dec. De III o praec. § 2, c. 31), św. Alfons Liguori (Prax conf. n. 203) twierdza, że opuszczenie nauczania w ciągu jednego całego miesiąca, lub też dwa miesiące z przerwami w roku stanowi grzech śmiertelny; a każde opuszczenie niedzieli już po ilości opuszczeń, stanowiacych grzech śmiertelny, jest nowym grzechem śmiertelnym. Bouvier zaś (De IV-o pr. p. 331) twierdzi, że i wikaryusze, którzy są przyczyna, że 13 niedziel w ciągu roku upływa bez nauczania, sa winni grzechu śmiertelnego (sub gravi), jako pomocnicy proboszczów.

VI. Przymioty kaznodziei. Mówcy klni powinni kształcić w sobie przyrodzone i nadprzyrodzone zdoluości î dary, obracać je na chwałę Bożą i zbawienie bliźnich. Główniejsze z nich są: misya, czyli posłannictwo ze strony prawowitej Władzy, czystość zamiarów, życie święte i przykładne, gorli-

wość, talent, nauka.

a) To upoważnienie do przemawiania dal Chrystus aplom i uczniom, gdy mówił do nich: "idac nauczajcie" (Math. 28, 19); potrzebe tego poslannictwa uzasadnia św. Pawel: "a jako będą przepowiadać, jeźliby nie byli poslani?" (Rom. 10, 15). Po Chrystusie i Apłach prawo przemawiania w Kle dają bpi kaplanom, mówiąc przy wyświęceniu: "Sacerdotem oportet praedicare." Upoważnienie dają im w swej dyecezyi, czyniąc ich proboszczami, czy pomocnikami proboszczów.

diebus saltem dominicis et festis so- otrzymali od Boga władzę rządzenia

w Kle.

b) Czystość zamiarów polega na tem, aby kaznodzieja nie szukał w swym zawodzie zadowolenia miłości własnej, ale obudzania w słuchaczach żalu i skruchy, umiłowania Boga. Wchodzić bowiem na ambonę z pobudek próżności osobistej, jest to sprzeciwiać się przykladom Chrystusa Pana i Apłów. Zbawiciel bowiem głosi: "Ja czcze O ca mego... nie szukam chwały swej" (Joan. 13, 49, 50). A św. Paweł w imieniu wszystkich Apłów pisze "Mówimy nie jako ludziom się podobajac, ale Bogu." (Thes. 2. 4.). Jest to znieważać Boga. takiego bowiem św. Jan Złotousty nazywa "litości godnym i nieszczęsnym zdrajca" (Hom. 30 a-ad pop.). Jest to ubližać bliźniemu, szkodzić sobie samemu i czynić nieużytecznem nauczanie swoje.

c) Życie przykładne i świete skutecznie wspomaga siłe i wpływ wymowy, pobudza natchnienie mówcy i rodzi wielkie myśli, glębokie uczucia. "Święty godnie tylko umie mówić o wierze, tajemnicach, cnotach z nieprzepartym wpływem na rozum i wolę. Wielka moca Aplowie dawali świadectwo Zmartwychwstaniu Jezusa Chrystusa Pana naszego" (Act. 4, 33). Sw. Augustyn naucza, że światobliwość życia poteżniej nakłania od najzdolniejszej wymowy (De Doctr. Ch., IV, 27); a św. Bernard pisze; "nadasz słowu swemu moc cnoty, gdy w to, co doradzasz, sam pierwszy uwierzysz" (Serm. 59, in Cant.)

d) Gorliwość jest to żywe pragnienie chwały Bożej i zbawienia bliźnich. "Ono budzi w kaznodziei dary nawracania, nakłaniania, poruszania; ono zsyła wyrażenia ogniste, co prosto trafiają do serca; ono sprowadza żywe obrazy, silne wykrzyki, zniewalania i wymówki; ono nieci świety zapał, który napelniał Proroków." (Ważyński l. c., 123).

Zdolności przyrodzone do kaznodziejstwa łączyć się mają z gorliwością. Poznaje się je po umyśle rozległym i latwo przedmiot obejmu-Potrzeba misyi wyplywa nadto z kar- jącym, po woli stalej i mężnej, która ności duchownej, oraz z właściwości ka- nie cofa się przed niebezpieczeństwem znodziejstwa, które jest poselstwem, a i trudnościami, po czułości serca, które prawne poselstwo pochodzić może tylko się łatwo i chętnie zapala, po wyobraźni od Boga, pośrednio zaś od tych, którzy żywej i barwnej, po skłonności do wypowiadania się nazewnątrz, po darze sło- w przyczynie; nie przywodzić osób z miwa i jasności i ozdobności wyrażenia. Przedewszystkiem zaś kierować ma zdolnościami rozsądek. On bowiem rozpoznaje i wyraża to wszystko, to tylko i tak, jak potrzeba: on nadaje mowie po rządek, scislość, jasność i dokładność. Bez rozsadku przy wymowie niemasz ani właściwego rzeczy przedstawienia, ani gruntownego dowodzenia, natomiast napotyka się wiele gadulstwa i zboczeń.

f) Nauka i wykształcenie jest konieczne w kaznodziejskim zawodzie przy najwiekszych nawet zdolnościach. smiało rzec można, iż im większe są zdolności, tem gruntowniejszej wymagaja nauki "Infunde, ut effundas", pisze św. Bernard, wlać trzeba do umysłu, zanim się wylewać zacznie przez nauczanie "Quod tuum est perdis, si priusquam infundaris tu totus semi plenus festines effundi" (serm. 11, in Cant. 2).

a) Z nauk swieckich kazno-

dzieja obowiązany jest poznać gruntownie i wszechstronnie język, w którym ma glosić slowo Boże, t. j. wiedzieć znaczenia wyrazów, których używa, umieć poprawnie układać z nich zdania, wprawić się w różne zwroty i właściwości mowy, przez które i właściwie i jasno i ozdobnie mówca myśli swe wypowiedzieć może.

Dalej obznajmić się ma z prawidłami retoryki, które określają, jak należy wynaleźć przedmiot, podzielić go, opowiedzieć i opatrzyć odpowiedniemi ozdobami i postaciami stylistycznemi.

Znać też powinien podstawy logiki, pouczające o tem, jak odróżnia się talsz od prawdy, pewne rzeczy od watpliwych, widoczne od prawdopodobnych, jak wyrabia się w sobie pojęcie jasne o przedmiocie, jasno i porządnie się go przedstawia, ściśle się go dowodzi i właściwe wyprowadza wnioski.

Nie obcą mu też być ma znajomość świata, pod tym mianowicie względem, aby wiedział, jak w nim się myśli, mówi i żyje: czem jest serce ludzkie i jakie sa jego narowy.

Znać też powlnien historye i literaturę świecką, tak starożytne jak i nowożytne jej arcydzieła. Jednakże w kazaniach należy rzadko

tologii, nie oddawać sie nadmiernemu czytaniu pisarzy świeckich.

Wreszcie pomijać nie można f ilozofii, prawa, nauk przyr o d n i c z y c h, związanych z wie-lu zagadneniami biblijnemi, nauk społecznych, sztuk piekn y c h, wyrabiających poczucie estetyczne i smak delikatny, o b c y c h jezyków, co daje klucz do arcy-

dziel obcych.

b) Z nauk klnych, dzownych kaznodziei na pierwszem miejscu położyć należy Pismo Ś. Już św. Paweł pisał: "Wszelkie Pismo od Boga natchnione, jest pożyteczne ku nauczaniu, ku strofowaniu, ku naprawieniu, ku ćwiczeniu w sprawiedliwości" (II Tim. 3, 16, I7). A sw. Augustyn twierdzi, że kaznodzieja: "Sapienter dicit tanto magis, vel minus quanto in scripturis sacris magis minusve profecit. (De Doctr. Chr. 4, 5.) Bo laska szczególna przywiązana jest do wszystkich wyrażeń Pisma św., i w porównaniu do nich słowa ludzkie sa zimne, martwe. Dlatego też Ojcowie święci mieli i podawali Pismo św. za pierwszorzędne źródło, z którego kaznodzieja czerpać powinien. A czerpać i używać może w różnorodny sposób: a) ma przeczytać całe Pismo św i w czytaniu nie ustawać; b) niech je czyta z wiarą i pobożnością, jako list z nieba, pisany przez Ducha św.; c) wykładać się po-winno Pismo św. podług nauki Kła i Ojców śś.. d) W dowodzeniu czegoś na podstawie Pisma św. należy wspierać się na sensie dosłownym, lub typicznym pewnym; do objaśnienia, rozwiniecia, lub ozdoby można posługiwać się sensem przystosowanym. e) Nie przywodzić ani za wiele tekstów, ani za długich, lecz raczej kilka jasnych, krótkich, odpowiednich, wyjaśnionych, uzasadnionych. f) Nie cytować ani rozdziałów ani wierszy. g) Wreszcie pamiętać należy, że co innego jest mówić Pismem św., a co innego cytować Pismo św. W pierwszym razie wyrażenia i ustępy biblijne wplata się w tok opowiadania kazvodziejskiego, że tworza organiczną całość ze słowami mówcy Służy to do ozdoby, bardzo przywodzić pisarzy świeckich; do barwności i namaszczenia. W drunie podawać za godne szacunku to, co gim razie mówca zaznacza słuchaczom, było wprawdzie dobre w skutkach, ale złe że przywodzi słowa Pisma św. i cytować

wykładanej.

wiania i uauczania, znający doskonale całkowicie. Na ambonie unikać popisytajemnice serc ludzkich, oraz ich skłon wania się mądrością i oczytaniem. ności, w swych wiekopomnych pismach Wreszcie a s c e t y k a ma pouczyć kawyczerpane i niedościgłe wzory,

re odpowiadają najwiecej powołaniu i niż wszelkie teoretyczne tylko wiado-usposobieniu kaznodziej. Nie wszystkie mości (Ważyński, l, c.). som. Niema być ich zawiele.

Historya kościelna daje ka-

wzory dla obecnych czasów,

przykład opowiedzieć należy dokładnie szyło, i jasno; pominąć w nim okoliczności 3) wiednie wnioski i przystosowania.

je ma doslownie; sluży to do dowodze- gruntownego i jasnego nauczania. Bez znania i przekonania wiernych o prawdzie jomości teologii każnodzieja ani w wykładzie potrafi być dokładnym, ani w dowo-Ojców świetych kaznodzieja wi- dzeniu gruntownym. W dogmatyce nie odnien wziać sobie za nauczycieli i prze- różni tego, co jest tylko zdaniem, mniewodników w trudnym zawodzie mówcy maniem pobożnem; w moralności pomie-klnego. Oni bowiem blizcy byli koleb- sza przykazania z radami, nakazane z ki Kła, pelni ducha Bożego, wielcy ge- tem, co dozwolone. Będzie za surowy, niuszem, bogaci myślą, przeobfici uczu- lub zanadto łagodny. Uczyć się ma kaciem, wprawieni do publicznego przema- znodzieja teologii stale, systematycznie,

pozostawili dla kaznodziei skarby nie znodzieję sposobów, jakimi dusza podnosi się z grzechu, gruntuje się w cnotach Przy badaniu i używaniu dzieł Ojców i wzbija się ku doskonalości. Ma wczytyśw. należy trzymać się następujących wać się on w dzieła ascetyczne z pobożnowskazówek: gdy nie można oddawać się ścią i z usposobieniem do kształcenia się czytaniu wszystkich pism Ojców, to samemu w stosowaniu jej zasad w życiu, trzeba wybrać te przedewszystkiem, któ- bo doświadczenie osobiste więcej znaczy,

bowiem mowy Ojców wszystkim jedna- VII. Przygotowanie kaznokowo służyć mogą za wzór i przykład, dziejskie. a) Dalsze: 1) Czy-Na ogół jednak mowy największych tanie dla wyrobienia sobie smaku Ojców tak greckich, jak i łacińskich naj- i rozwiniecia przyrodzonych zdolności. więcej mogą pouczyć i podać przedmio- Ku temu służą dzieła wzorowe pierwszotu. Z pośród greckich wymienić nale- rzędnych autorów. Nie wiele ksiąg czyży: Bazylego, Grzegorza Nazyanzeńskiego, tać, ale dobrze czytać i wczytywać się Jana Złotoustego. Z łacińskich: Augu-długo należy. Wybierać do czytania styna i Bernarda. Dobrze jednego z dzieła zawierające przedmioty, najwięcej nich, który najlepiej odpowiada naszemu nam potrzebne, a więc kaznodzieja czyusposobieniu, obrać i w jego mowy wczy- tać ma z Ojców: Jana Złotoustego i Autywać się, tłumaczyć i przerabiać dla gustyna; z pośród kaznodziejów polskich: własnego pożytku i wyrobienia się. Do Wujka, Skarge; z dziet teologie i katecytowania zaś w kazaniach, aby nie chizmy. Na raz nie wiele czytać, a naprzywodzić wciąż jednego tylko i tego tomiast dobrze rozważyć rzecz przeczytasamego Ojca, uciec się należy do wycią- na: "multum legendum non multa" gów i dzieł Ojców zw. "Thesaurus Pa· (Pliniusz Młodszy, lib. 7. c. 9). W przetrum." Cytaty takie maja być krótkie, czytanych ustępach należy odszukać dosadne i odpowiednie dzisiejszym cza- wszelkie kryjące się w nich piękności estetyczne.

2) Wypisy i zbiory z tego, co znodziei przeobfite przykłady, czerpane się czytało, słyszało, lnb samemu się z żywotów Świętych, ze zdarzeń i wy- obmyśliło, stanowią nieocenioną kopal-padków, stwierdzających opatrzne rządy nię dla kaznodziei. Św. Damazy o czy-nad Kłem, z obyczajów i karności, z których czerpać można przestrogi lub sine stylo, somnium puta. Wypisy te należy zbierać w pewnym porządku, naj-Przy korzystaniu z dziejów pamiętać lepiej alfabetycznym. Nie wszystko zanależy, aby zbyt nie nagromadzać pisywać, ale tylko ważniejsze rzeczy, ani świadectw, ani wydarzeń; wybrany szczególniej to, co nas uderzyło i wzru-

3) Cwiczenia piśmienne służa niepotrzebne; wyprowadzić z niego odpo- do wyrobienia się w stylu, co już Cicero uznawal: Caput est... quamplurimum Te ologia jest podstawa dobrego, scribere. Czynić to można, albo pisząc kazania według szczegółowego planu mowy, którąśmy bardzo starannie przeczytali; albo przerabianie ustępów, wziętych z kazania znakomitego jakiego mówcy; lub przerabiając kazania, pisane w starym polskim języku, na modłę nowożytną; –lub też tłumacząc piękniejsze ustępy z Pism św. lub z Ojców; wreszcienaśladując i przerabiając obce mowy.

b) Bliższe. Obowiązek przygotowy wania sie do kazania wypływa z uszanowania dla słowa Bożego, z poważania dla swietego obowiązku kaznodziei, ze stosunku, jaki zachodzi miedzy Bogiem i kaznodzieja, który jest posłannikiem Bożym, powinien wiec żywić cześć i wierność dla Tego, co go posyla; ze względu na milość dla słuchaczy, których ma nauczać prawd do zbawienia potrzebnych; wreszcie ze wzgledu na odpowiedzialność, jaką na siebie sprowadza, jak to Prorok mówi: "Przeklęty, który czyni sprawe Pańską zdradliwie" (Jer. 48, 10). Sw. Augustyn po trzydziestu latach nauczania pisze: "magno labore quaesita et inventa sunt magno labore nuntiata disputata sunt, sit labor noster fructuosus vobis et benedicat anima nostra Dominum" (Serm. IV in Ps. 103).

1) Rozmaite są sposoby przygotowywania kazań: pisane nauki całkowicie i mówione co do słowa; — pisane nauki całkowicie, mówione swobodnie bez trzymania się ściśle tekstu:—pisane w podstawowej treści, z zaznaczeniem przejść, znakomitszych ustępów, figur, porównań, cytat;—zaznaczenie na piśmie tylko planu, wyrażenie podziału, dowodów;—nauki nie pisane ale przygotowywane w myśli; wreszcie nauki mówione z kazań,

ulożonych przez kogoś innego.

2) Kazania pisać należy całkowicie, przynajmniej dopóki nie nabierze się odpowiedniej wprawy; bo przez to lepiej kaznodzieja przygotuje się na chwilę obecną i zabezpiecza na przyszłość; bo przez takie pisanie urabia w sobie i udoskonala talent. Po nabyciu pewnej wprawy kaznodzieja może zadowolić się tylko skrótem, rzadko zaś można ograniczyć się na samym tylko planie, a rzadziej jeszcze przygotowaniem się w myśli.

3) Co zaś do wypowiadania słowo w słowo tego, co tekst napisany zawiera, toby można powiedzieć, że początkujący mówca, nieśmiały i niewprawny w wysłowieniu, dobrze czyni, gdy kazania nauczy się dosłownie i co do słowa je wypowie. I ani zbyt wcześnie nie weźmie się do improwizacyi, ani zbyt długo nie będzie przywiązywał się do tekstu napisanego, ale ucząc się treści, nie zaśstów, dobierać będzie sobie przy powtarzaniu zwrotów, zdań, wysłowienia.

4) Wypowiadać kazanie cudze jest karygodnem lenistwem i lekceważeniem, czy chęcia uzyskania pochwał z cudzej zaslugi. Wyręczanie się takie cudza praca szkodzi słuchaczom, których potrzebom i pojęciom odpowiadać w zupełności nie może nauka, pisana w inwarunkach i okolicznościach. Szkodzi też i mówcy, który, przyzwyczaiwszy sie do korzystania z cudzej gotower pracy, nigdy nie rozwinie swych własnych zdolności kaznodziejskich. Tłumaczyć tylko mówcę może: brak czasu, lub zdolności, jak św. Augustyn pisze: "Sunt quidam qui bene pronuntiare possunt, quid autem pronuntient excogitare non possunt. Quodsi ab alius sumant, eloquenter sapienterque conscriptum, memoriaeque commendent, atque ad populum proferant, non improbe faciunt" (De Doctr. Ch.. 4, 62).
VIII). Dla teoryi wymowy

viti). Dia teoryi wy ino wy pierwsze zasady w Kościele ułożył św. Augustyn († 430) w dziele De Doctrina Christiana; potem pisał o tem Raban Maur, De clericoruminstitutione. Św. Izydor Sewilski († 636), De divinis eath. Eccl. officiis ac ministeriis. Z pośród Dominikanów w w. XIII-ym Humbert († 1272) ułożył prawidla dla kaznodziejów w dziele De eruditione concionatorum. Św. Karol Boromeusz Instructiones pastorum. Później bardzo wielu pisało po łacinie o zasadach, wskazujących kaznodziejom sposoby właściwego i pożytecznego przemawiania do

Indn.

Z polskich pisarzy Wojciech Jastrzębiec arbp gnieźnieński pozostawił rękopism De praedicatoribus et doctoribus Verbi Dei (Wiszniewski, Hist. lit. pol. V. 21); Sokołowski napisał Partitiones ecclesiasticae, Crac. 1589; Kojalowicz. Institutionum Rhetoricarum partes II, Vilnae, 1634: J. M. Nogawski, Seminarium spiritus et artis concionatoriae, Vars. 1731; W. Szylarski, Rhetorica ecclesiastica, Crac.

Hołowiński, Homiletyka, Kraków 1859; Lipnicki, Zasady Kaznodziejstwa, 2 tomy, Wilno 1860; Wilczek, Pastoralna o homiletyce, I. Krak. 1864; Szpaderski O zasadach wymowy. 2 tomy, Krak. 1870; Krukowski, Teologia pasterska. Kr. 1837; Ważyński, Homiletyka, Kr. 1891; Markiewicz, O wymowie kaznodziejskiej, Krak. 1898; Jougan, O kazaniach karcacych jubileuszowych; Nauki katechizmowe w Polsce, Lwów 1901, 1902; W. Krynicki, Wymowa Swięta, Warsz. Biblioteka Dz. Chrz." 1906: artykuły w Encyklopedyi klnej ks. Nowodw.: Homiletyka, Kaznodziejstwo ks. J. Chodyńskiego, oraz w miesięczniku Homiletyka. Z francuskich pisarzy wyliczam: Feuleons, Dialogues sur l'e'loquence, Gisbert S. J. L'eloquence chrétienne, Paris, 1860; Fontaine, La chaire et l'apologétique, Paris, 1887; z włoskich: Muratori, Della eloquenza populare; Gatti, Lezioni di eloquenza sacra; z niemieckich: Graser, Lehrart zu predigen; Wurz, Anleitung zu geistlicher Beredsamkeit; Sailer, Kurzgefasste Erinnerungen; Schleiniger S. J., Grundzüge der Beredsamkeit, oraz Das Kirchliche Predigtamt, jak również: Die Bildung des jungen Predigers; Jungmann S. J., Theorie der geistlichen Beredsamkeit, -O planie i rodzajach kazań patrz art. Kazanie: (Por. też art. Homilia, Kaznodziejstwo, Wymowa, oraz Patrologia i Patrystyka).

X. A. S.

Homiletyka-pismo miesięczne, wychodzi w Włocławku pod redakcyą ks. Maryana Nassalskiego magistra teologii, od roku 1898, w 8-ce. Pismo to poświecone jest kaznodziejstwu i życiu duchowne mu; podaje artykuły z dziedziny patrologii, wymowy św., katechetyki, ascetyki; drukuje też całe kazania niedzielne i świąteczne, mowy przygodne oraz szkice kazalne. Nadto pomieszcza artykuły społeczne, apologetyczne, przeglądy literackie, biograficzne i bibliograficzne. Cena roczna w prenumeracie z przesyłka rs. 8.

Homilja jest to latwy i przystępny dla lu-

1765; ks. Jan Skidełło, *Celniejsze* cyi, oraz prawd w niej zawartych, z zastoso-prawidła Homiletyki, Wilno, 1835; waniem moralnem ku zbudowaniu słuchacza. Różni się od kazania, ktore z jednego tylko tekstu P. S. wyprowadza jedną prawdę i o niej wyłącznie mówi, podczas kiedy tematem homilii może być kilka naraz prawd wiary; różni się też od naukowego wykładu P. Śtego, które ma na celu nauczanie, podczas gdy homilia zamierza zbudować jedynie wiernych. Zależnie od układu perykopy homilja przybiera różne formy: jeżeli perykopa zawiera jedną tylko myśl lub prawde, homilia bedzie mówiła o jednej prawdzie i zwie się wtedy syntetyczną, zbiorowa: jeżeli zaś kilka myśli w niej się mieści-homilia zwać się będzie analityczna -- rozbiorowa; homilia treści mieszanej zwie się syntetyczno-analityczna; jeśli homilia obejmie kilka tylko ważniejszych myśli, perykopę taka nazwać można nauką homiletyczną. Składowemi częściami homilii są: 1) wstęp, w którym za treść mogą poslużyć albo powody wyboru przedmiotu, obyczaje dawne lub warunki i zwyczaje obecne, 2) miejsca P. S., które sie wykłada, 3) zastosowanie, 4) zacheta, 5) zakończenie. Przymiotami dobrej homilii są: krótkość, wiedza, ścisłość, prostota, naturalność i pożytek. Aby przygotować się dobrze do homilii, należy przedewszwszystkiem 1) wyrozumieć dobrze dany ustep P. S. na podstawie dobrego komentarza lub nauki Ojców Kościoła, 2) obrać jeden ze wskazanych rodzajów homilii, 3) obmyśleć praktyczne zastosowanie, względnie do miejscowości, słuchacza i warunków. Homilia ma swe zalety: jest zrozumiała, bo kaznodzieja w sposób przystępny i latwy wykłada prawdy wiary, 2) przy ciągłem cytowaniu P. Ś. jest uważana przez lud jako słowo Boże, podczas gdy kazania w opinii ludu są słowami kaplana, 3) hom. jest bardziej urozmaicona, bo mówiac o kilku prawdach, kaznodzieja nie nuży słuchacza, dając mu co chwila zmianę przedmiotu; nawet syntetyczna ułatwia słuchanie rozmaitościa wykładu a zwłaszcza zastosowaniem; 4) przez homilie lud obznajmia się P. S. 5) słuchajac kilku naraz prawd, przynajmniej jedną lub druga zrozumie i zastosuje; spóźniwszy się na naukę, o niektórych rzeczach dowiedzieć się jeszcze może, a tak nie straci całej korzyści; 6) sam kaznodzieja du wykład perykopy ewangelijnej lub lek przez sumienne przygotowanie się do

zbiera bogaty materyal do kazań. Homilie mawiane naprzemian z kazaniami sa najpraktyczniejszym sposobem nauczania prawd wiary, nietylko ludu prostego, lecz i ogólu wiernych. Homiletyczny sposób wykładu prawd chrześcijańskich siega czasów początkowego Kościola. Kiedy wiara była żywa, nie potrzeba było zapuszczać się w rozbiór P. Ś., poprzestawano na zachęcie i zalecaniu wykonywania prawd znanych przez wszystkich. W dziejach Apost, (rozdz. XX. 11) znajdujemy wyraz δμιλεῖν w mowie Apostola w Troadzie "o lamaniu chleba." Od tego czasu poczęto używać tego wyrazu dla oznaczenia chrześcijańskiej mowy religijnej. O P. Jezusie i Apostolach czytamy, że podobnież trzymali się tego zwyczaju (Luc. IV, 16; Act. XIII, 14; XIV, 1; XVII, 1-10; XVIII, 4.). W synagogach żydowskich po przeczytaniu P. S. następował wykład i moralne upomnienie. Do pierwszych pomników homilij zaliczają homilie Orygenesa z III w. Do użycia for-my homilijnej przyczyniły się wielce szkoły w Aleksandryi i Antyochii. Piękne wzory himilij zostawili z Ojców wschodnich: SS. Atanazy, Bazyli, Grzegorz Naz. i Grzegorz Nyss; Cyryl Aleksander, Cyryl Jerozolimski i Chryzo-stom. Z Ojców Zachodnich: ŚŚ. Hilary, Ambroży, Augustyn, Piotr Chryzolog, Grzegorz i Leon W. papież. W wieku XI scholastyka wprowadziła do kazań sucha formę, pko której powstał mistycyzm działający więcej na uczucie, co spostrzegamy w homiliach Św. Bernar-da. W XVI wieku powrócono do studyowania Ojców Kościola, stąd mówiono więcej homilij; w XVIII wieku kazania zastępuja dawne homilie. wybitniejsi homileci byli: Marcin Białobrzeski, Jakób Wujek, Józef Weresz-czyński, Pociej, Piotr Skarga, Tomasz Młodzianowski, Szymon Starowolski. -Literatura: Wetz. u. Welt., Kirchenlexikon; Bergier; Dict. de théol.; Encykl. kościel. M. Nowodworskiego Jungmann, Theorie der geistlichen Beredsamkeit, t. II; Ribet, La Farole Sainte; Nailepszy sposób do kazań (z fr. Warsz. 1785): ks. Krukowski, Teologia pastoralna; ks. Władysław Krynicki, Wymowa Święta. "Biblioteka dem ubogich i nieposzlakowana uczcidzieł chrześcijańskich," zeszyt 62 i 63, wością. Wspierał ubogich nietylko ma-

homilii nabiera znajomości P. Św i rok 1906); Dr. M. Buchberger, Kirchliches Handlexikon München, 1907 tom II, p. 2008 i nastepne).

X. B. S.

Homiliarz (Homiliarius, Homeliarius doctorum sc. liber). Ksiega zawierająca zbiór homilij Ojców Kła i znakomitszych autorów na Ewangelie niedzielne i uroczystości. Takie zbiory na początku wieków średnich były źródłami dla kaznodziejów. Mabillon wspomina o bardzo starożytnym Homiliarium Gallicanum (De liturg. Gall.). Wielebny Beda († 735) ułożył homiliarz, który zawierał 50 homilij. W bibliotece biskupiej w Würzburgu zachował sie w rekopisie H. bpa Burharda z Würzburga, towarzysza św. Bonifacego (Eckart, Commentarii de rebus Franciae o-rientalis I, 837). Początek H-y datuje się z czasów Karola W., kiedy kapłani mieli zalecane, ażeby zaopatrywali się w zbiory homilij prawowiernych Ojców Kła (Cap. gen. Aquisgr. 802; 813; Ludovici II capit eccles. 865; Con. Reim. 813; Conc. Tour. 813; Conc. Mogunt. 847; z w. XII jest H. bpa Hermana z Pragi [ed. Hecht, 1863]. Wielkiego zna-czenia zażywał H. Karoliński, sporządzony przez Warnefryda Pawia z rozkazu Karota W. Według treści H. dzieli się na dwie części: pars hiemalis i pars vestivalis. Na każdy dzień prawie przypadają dwie lub więcej homilij. H. Karola W. przeznaczony był do zreformowania lekcyi nokturnów przy śpiewie chóralnym, potem zyskał wartość homiletyczną. Drukowano H-e w Spirze, 1482, w Bazylei 1505; w Kolonii 1530–1620. (Por. Ranke, Zur Geschichte des Homiliars Karls d. Gr. ("Studien u. Kritiken," 1855, II, 386); Marbach, Gesch. der deutschen Predigt vor Luther, Berlin, 1873; Lintz, Gesch. der Homiletik, Brunswik 1839; Ebert, Allgemeine Geschichte der Lit. des Mittelalters im Abendland., 1880, II, 9; Nebe, Evangelische Pericopen. Wiesbaden 1869, I, 18). X, S, G.

Homobonus św., kupiec z Kremony, † w r. 1197, wychowany w pobożności nigdy nie zeszedł z drogi cnoty. Zawód kupiecki uświęcał miłosierdziem wzglęteryalnie, ale i duchowną obficie udzielał im jalmużnę; to też cnotliwe życie H. taki miało wpływ na współczesnych, że wielu nawracał do Boga chrześcijan oziebłych i nawet heretyków. Kanonizowany został przez Inocentego III w rok po śmierci. Święto 13 listopada. (Por. Glaire, Dictionnaire des sciences. 1868, 8-o, t. I, str. 1039).

Homofonia ob. Muzyka.

Homolicki Michał dr. medycyny, profesor fizyologii w uniw. wileńskim i archeolog, ur. w r. 1791 w Białowiczach, † w r. 1861. Medycynę ukończył w Wilnie, był profesorem chirurgii i filozofii w uniwersytecie, w r. 1824 profesorem nadzwyczajnym. W r. 1827 porzuca uniw, i poświęca się studyom filologicznym i historycznym. Napisał m. i. Katedra wileńska, ozdobienie i wyporzadzenie kościoła katedr. i t. d. w "Wizerunkach i roztrzasaniach naukowych" 1838; Katedra wileńska, odnowa kaplicy św. Kazimierza i t.d. Tamże 1840; *Historya Wilna*. Tamże; *Kilka uwag nad dziełem*; "Wilno od początku jego aż do r. 1750." Tamże 1842, i w. in. prac, które zostały w rękopisie. (Por. S. Orgelbranda Encykl. powsz. Warszawa, 1900, 4-o, t. VII, str. 142).

Homologia, wyraz grecki, w Kle greckim znaczy to samo co Confessio, Symbol, klne wyznanie wiary; stad Homologetą nazywano wyznawce: w takiem znaczeniu wyraz ten ostatni spotykamy niekiedy w martyrologiach.

Homologumena ob. Antilegomen a.

Homoiusios ob. Aryanizm. Homousios ob. Aryanizm.

Homs bostwo ob. art. Emesa.

Homuncyoniści byli to heretycy, zwolennicy Photyna; uczyli oni, że Jezus Chrystus był tylko człowiekiem.

Honan — jedna z wewnętrznych prowincyj Chińskich w dorzeczu dolnego Ho-ang-ho; graniczy z prowincyą Peczili i Szansi-na północ; z Szensi-na zachód; z Hupe—na południe; z Ngan—

trzydzieści kilka milionów ludności. Główne miasto prowincyi - Kai-fung. W prowincyi tej na misyach pracowali Jezuici od 1622 r.; Lazaryści do r. 1869. W 1843 r. utworzono w Honan wikaryat apostolski z części dyecezyi Nanking. Od r. 1869 apostolują tu misyonarze z seminaryum Medyolańskiego. W 1882 r. utworzono w H-n dwa wikaryaty apostolskie dla południowej i północnej części H-a, a w 1906 r. z częwikaryatu południowego Honanu utworzono prefekture apostolską dla zachodniej części Honanu: W 1905 r. liczono w Wikaryacie apost. północnego Honanu. 4,100 wiernych, 60 kościołów i kaplic; 12 kaplanów z Włoch i 2—chińczyków; 1 kolegium, 32 szkoły, 2 domy dla sierot; wikaryusz apostolski rezyduje w Siao-tszioang pod miastem Lin hien.-W wikaryacie apost, poludniowego Honanu było 12,400 wiernych; 94 kościoły i kaplice; 15 kaplanów Włochów i 10 chińczyków; 6 zakonnie z Europy, 38 pochodzenia miejscowego; 1 seminaryum; 1 kolegium i 50 szkół. Rezydencya wi-karyusza apostolskiego w Nan-jang-fu. (Por. W. E. J. t. XXIX-XXX, str. 312; Werner S. J., Orbis terrarum catholicus, Friburgi Brisg., 1890, p. 189; Madras Cath. Dir., 1907, 204..., Kath. Miss., 1904, 1905, 1906; Buchberger, Kirchliches Handlexikon, München, 1907, t. I, k. 2012).

X. C. S.

Honduras - nazwa oznacza: 1-o rzeczpospolitę H-s w Ameryce środkowej, od r. 1839 istniejaca samodzielniew 1901 liczono tu ok. 745 tys. mieszkańców, przeważnie katolików. Rzecz, pospolita stanowi dyecezyę Comayagua; sufraganie arcypa z Guatemala (ob. art. Comayagua). — 2-0 Honduras Brytański, albo Belize — posiadłość angielska w Ameryce środk. Od 1853 r., miedzy Jukatanem, Guatemala i o. ceanem Atlantyckim położoną; obszar ok. 20 tys. km. kw., w 1904 r. zaludniało ok. 40 tvs. mieszkańców. Miasto główne Belize 26 tys. mieszkańców. Pod względem kościelnym cała ta posiadlość stanowi wikaryat apostolski H-s Brytański. W 1888 r. hoei, Kiang-su i Szantung—na wschód; powstala tu prefektura apostolska; w obszar wynosi 176 tys. km. kwadr.; 1893 r. zamieniona na wikaryat apo-

stolski. Na misyach pracuja tu Jezuici. W 1907 r. liczono 22,500 wiernych, 55 kościołów i kaplic; 16 kaplanów Jezuitów, utrzymujących kolegium dla chłopców: 12 sióstr miłosierdzia, utrzymujących akademię dla panien; 6 sióstr od Rodziny Świętej - pracujacych w szkołach; 21 szkół parafialnych z 1715 ucz-Wikaryusz aplski rezyduje w Belize. (Por. W. E. I. t. XXIX—XXXX, str. 319; Werner S. J., Orbis terrarum catholicus, Friburgi Brisg., 1890, p. 222; Cath. Dir., Milw., 1907, III, 175; Buchberger, Kirchliches Handlexikon, München, 1907, t. I, k. 2012). X. C. S.

Honestas publica ob. Malžeństwo. Przeszkody.

Hong-Kong — wikaryat apostolski w posiadłościach angielskich w Chinach.-Hong-Kong (po chińsk. Heang-Keang zn. dolina wód pachnących) jest to wysepka na południowo-wsch. wybrzeżu Chin, naprzeciw półwyspu Makao. Wraz z częścia poblizkiego pólwyspu Kwantung stanowi H-g posiadlość angielska z glównem m. Wiktorya na północnem wybrzeżu wyspy Hong-Kong. Miasto Wiktorya posiada liczne gmachy, godna uwagi katedrę, szkoły i t. p. Na przestrzeni tej posiadłości angielskiej (okolo 79 km. kw.) w 1901 r. liczono 283,905 mieszkańców, wiekszość Chińczyków. - Pod wzgledem kościelnym, gdy H-K-g przeszło pod panowa-nie angielskie w 1841 r. erygowano tu prefekturę apostolską z części oddzielonej od bpstwa Makao. Prefekt tutejszy do r. 1874 piastował stale urząd prokuratora Kongr. de Propaganda, na misyach pracowali Franciszkanie wło-scy. W 1874 r. erygowano tu wikaryat apostolski i oddano misyonarzom z seminaryum Medyolańskiego. Wikaryat aplski obeimuje wyspe Hong-Kong z przyległemi wysepkami i dystryktami prowincyi Kwantung: Su-non, Kwaichau, Hai-fong. W 1904 r. liczono tu 11,500 wiernych; 71 kościołów i kaplic, 13 kapłanów europejczyków i 10 tuziemców; 12 braci szkół Chrz., 40 zakonnic, posiadających tu dom macierzysty; 12 sióstr miłosierdzia francuskich i miejscowe tercyarki. Wikaryusz aplski rezyduje w m. Wiktorya. (Por. W. E. I. t. XXIX -XXX, str. 321; Werner S. J., Orbis Rodrygueza (przerobione); Czem jest

terrarum catholicus, Friburgi Brisg., 1890, p. 192; Madras Cath Dir. 1907, 207; Buchberger, Kirchliches Handlexikon, München, 1907, t. I, k. 2012).

Honor ob. Cześć.

Honorat (Antoninus) bp. Konstantyny w Algierze, napisał piękny list pociesza-jący i zachęcający Arkadjusza, którego król Wandalów Geizeryk (427-477) wy slal na wygnanie (Migne P P. lat LVIII, str. 116, 4, 567-570).

Honorat św. bp z Arles, pochodził ze znakomitej rodziny, mieszkającej na gra-nicach Szampanii i Lotaryngii: otrzy-mał chrzest wbrew woli rodziców: opuścił kraj rodzinny i udał się do Grecyi z bratem swoim Wenancyuszem, który tam umarl. Wypadek ten sklonil H. do powrotu do Galii. W r. 391 osiadł ze św. Kaprazyuszem i innymi towarzyszami na wyspie Leryna i tu założył klasztor, dzisiejsze Saint-Honorat. Wyspa ta mało nawiedzana, z powodu wielkiej obfitości weżów, dzięki H. zamieniła się w ognisko życia zakonnego na Zachodzie. Ok. r. 426 H. wezwany zostal na stolice metropolitalna Arles. Na tem stanowisku zajaśniał żywą wiarą, niezwykłą pokorą i miłością, którą podbijal serca wszystkich. † w r. 428 lub 429. Napisal Regule dla swoich zakonników, Homilję i Listy. Dzieła te zaginely, zostaly tylko urywki. Święto 16 stycznia. (Por. Bardenhawer, Les Pères de l'Eglise, Paris 1899, 8-o, t. II, str. 469; Glare, Dictionnaire. 8-0, I, str. 1041).

Honorat o. Kapucyn (Wacław, Florentyn Koźmiński), ur. 16 paźdz. 1829 r. w Białej, gdzie też oraz w Płocku pobierał pierwsze wykształcenie. Jakiś czas uczęszczał do szkoły Sztuk Pięknych w Warszawie, w r. jednak 1849, 11 grud. przywdział w Lubartowie habit zakonny. Złożywszy w r. 1851 śluby zakonne, a w r. 1852 przyjawszy święcenia kaplańskie z całą gorliwością poświęcił się pracy duchownej na ambonie i w konfesyonale. O. H. napisał też sporo dziel, przeważnie ascetycznych, z których szczególnie wymienić należy: Zywot św. Róży Witerbskiej; Droga do uświętobliwienia; "Odoskonałości chrześc."O.

Marya, wreszcie 5-cio tomowe dzieło czy o jego urudycyi i wszechstronności p. t. Św. Franciszek i jego naśladowcy. Jako gruntowny znawca życia wewnętrznego, H. w r. 1852 założył zgromadzenie sióstr Felicyanek (ob.), dla których napisał regulę i jej wykład, oraz wszelkie najszczegółowsze przepisy. Jest też o. H. założycielem innych korporacyj bogomyślnych, lub dla dobra ludu chrześcijańskiego pracujących. Oczasy sprawa Maryawitów statnimi stwierdziła, że o. H. zamkniety w celi zakonnej, żyjący zdala od prądów chwili, nie zawsze należycie rozumie i ocenia przejawy życia współczesnego. Nie rzuca to bynajmniej plamy na żywot pobożnego zakonnika, ale dowodzi wymownie potrzeby przezorności i roztropności nawet w najpodnioślejszych przedsiewzieciach.

Honorat bp. Marsylii w V. w. chwalony przez Genadjusza dla swej żarliwości pasterskiej i kaznodziejskiego talentu, Przypisują mu też pismo Vita S. Hilarii. Inne pisma jego zaginęły. (Migne, P. P. lat. t. LVIII, 1118—1120).

Honorias ob. Azya mniejsza. I, 7.

Honoryusz z Autun (Augustod u n u m), scholastyk z XII w. Osoba H-a należy do najbardziej zagadkowych w calym średniowieczu. H. nosi nazwy "Solitarius, Inclusus." Przy końcu swego dz. De lumin. eccles. pisze o sobie: "Honorius, Augustodunensis ecclesiae presbyter et scholasticus, haud spernenda opuscula edidit,.. (tu następuje wyliczenie 22 pism) sub Henrico V floruit." Z tej wzmianki i innych uwag wnioskują uczeni, iż H-sz pisał w pierwszej połowie XII w., a umarł po r. 1152. Również z pism H-a wnioskuja badacze, iż był on niemcem z pochodzenia, a Augustodunum jest to Augusta Rauracorum (ob. art. Bazylejskie b p s t w o) lub Augsburg (Augusta Vindelicorum). Utrzymują też niektórzy pisarze, iż H-sz właściwie pochodził z Angli, był zakonnikiem klasztoru św. Augustyna w Kanterbury, a zatem "Augustodunensis" należy czytać... "Augustinensis;" pisał zaś i przebywał na zie-

wykształcenia. W cyt. wyżej dziele swojem De lumin. eccl. H-sz mówi, iż napisal dz.: Elucidarium seu dialogus de summa totius christianae theologiaelib. 3 de Christo, de Ecclesia et de Vita futura; Sigillum Sanctae Ma-riae (tłumaczy Cant. o Najśw. Maryi P.); Inecitabile seu de libero arbitrio ...; Speculum Ecclesiae (zbiór kazań); dziela historyczne, jak: Summa totius de omnimoda historia... (Kronika świata do r. 1135); Imago mundi (Dzielo to omówii obszernie Otto Doberentz w "Zeitschr. für deutsche Philologie," XII, 275); dziela liturgiczne Gemma animae i skrót tegoż dziela: Sacramentarium. Pod wpływem pogladów Skotusa Erigeny napisal H-sz dz. Clavis physicae. Dz. dogmat. Eucharisticon, czyli ksiega o Ciele i Krwi Pańskiej. Cyt. już dzieło De luminaribus Ecclesiae podaje wiadomości o pisarzach kościelnych z dz. De viris illustribus św. Hieronima; Gennadjusza, św. Izydora Hisp. i z innych jeszcze źródeł (zwłaszcza ułożył księge czwartą). Wyliczaja też jego pisma egzegetyczne, poszczególne rozprawy teologiczne i t. p. Pisma H-a wyszly w *Bibl. Max. PP. Lugd.*, t. 21; u Migne'a P. L. t. 172, 193, 194, 40; niektóre w *Mon. Germ.* SS. X. Libelli de lite III. (Por. szczególowy wykaz dzieł w art. Stanonika w W. W. t. VI, k. 268-274 i tam cyt. bibliografie; *Hist. litt. de la France*, XII, 165...; Hurter, *Nomenclator* theologiae cath., Oeniponte, 1899, t. IV, k. 24-26; Sauer, Symbolik des Kirchengebäudes, 1902; Untersuchungen über einzelne s. Schr. von Joh. v. Kelle, w., Wiener Sitz.-ber.", 1901-1906; Buchberger, Kirchliches Handlexikon, München, t. I, 1907, k. 2016). X. C. S.

nia, a Augustodunum jest to Augusta Rauracorum (ob. art. Bazylejskie skie bpstwo) lub Augsburg (Augusta Vindelicorum). Utrzymuja też niektórzy pisarze, iż H-sz właściwie pochodził sciej rezydował, 27, VIII, 423 r., pochowany w Watykanie, tam bowiem już Angli, był zukonnikiem klasztoru św. Augustyna w Kanterbury, a zatem "Augustyna w Kanterbury, a zatem "Augustodunensis" należy czytać... "Augustodunensis" należy czytać... "Augustodunensis" należy czytać... "Augustodunensis" należy czytać... "Augustodunensis" należy czytać... "Augustodunensis" należy czytać... "Augustodunensis" należy czytać... "Augustodunensis" należy czytać... "Augustodunensis" należy czytać... "Augustodunensis" należy ochowany w Watykanie, tam bowiem już 417 przygotował rożekow wany w Watykanie, tam bowiem już 417 przygotował rożekowo sprawował rządy w duchu ojca pod opieką św. Ambrożego i wodza swego dzielnego Stylichona, niestety brak mu było zdolności ojcowskich, e-

nergii i wytrwałości. Zaraz po objęciu i rządów wprowadził w wykonanie prawo wydane przez ojca w 391, zabraniające obrzędów pogańskich, prawem zas 23, III, 395 r. potwierdził prawa nada-ne chrześcijanom i uznał herezyę za zdrade stanu. Mimo to, że w sprawach kościelnych przyznał władzę sądowniczą biskupom, surowemi karami ścigał Manichejczyków i Pelagianów. Z powodu napadów na Italie uzurpatorów. cesarzami po prowincyach obwoływanych, a także najścia barbarzyńskich plemion germańskich, a szczególniej z powodu buntu prefekta Attali i zdobycia i spustoszenia w 410 r. Rzymu przez Alaryka, panowanie H. należy do bar-dzo nieszczęśliwych. Władza H., jako zachodniego cesarza rzymskiego, skutkiem znacznych ustępstw poczynionych barbarzyńcom nie sięgała już tak daleko jak za czasów Teodozyusza. Ze względów politycznych dał za żone, następcy Alaryka, Athaulfowi siostre swa Gallę Placydę. Potomstwa po sobie nie zostawił. Ciężkim błędem w jego życiu było zachowanie względem oddanego sobie teścia swego Stylichona, którego, ulegając intrygom Olimpiusza, w r. 408 skazal jako zdrajce na kare śmierci. (Ob. Grisar, Geschichte Roms und der Päpste im Mittelalter t. I, str. 8 i nast.).

Honoryusz I, pż. (625—638), ur. w Kampanii rzymskiej z rodziny zamożnej. Jonasz, opat Bobio, współczesny H. tak go charakteryzuje: "Sagax animo, vigens consilio, doctrina clarus, dulcedine et humilitate pollens." (Por. Baronius ad an 626, n. 39). Wstępując w ślady nauczyciela swego pża Grzegorza W. H. gorliwie prowadził dalej ewangelizacyę Anglosasów. Za jego pontyfikatu w 634 przyjął wiarę chrześcijańską Edwin, król Northumberlandzki. Do Wessex w celach misyjnych wysłał św. Birina. Honoryuszowi bpwi z Canterbury i Paulinowe bpowi Yorku udzielił paliusze. Irlandczyków (w 633) upominał, aby obchodzili święta Wielkiejnocy według zwyczaju przyjętego w Kościele rzymskim.

Popierał także, chociaż mniej skutecznie, rozpoczęte przez Grzegorza W. prace apostolskie w królestwie Longobardzkiem.

Szcześliwszym był w sprawie schyzmy wyniklej na tle sporów o "Trzy rozdziały" (tria capitula) w prowincyi Weneckiej i w Istryi. Przy pomocy egzarchy raweńskiego na miejsce schyzmatyka Fortunata wprowadził na stolicę metropolitalną w Akwilei i Grado, subdyakona rzymskiego, Primogenjusza. Potrafił utrzymać dobre stosunki z cesarstwem wschodniem i wiele zdziałał dla dobra mieszkańców półwyspu. (Por. Jaffé, Regesta Pontificum, t. I, str. 223—228. Wyd. w Lipsku 1885). Budował także i przyozdabiał kościoły w Rzymie (św. Agnieszki za murami).

Imię jednak H. stało się szczególniej głośnem z powodu stanowiska jakie zajął względem rodzącego się wówczas Mo-

noteletyzmu (Ob.).

Wielkie sobory określiły jasno i wyraźnie stosunek Bóstwa do Człowieczeństwa w Chrystusie. Sobór Chalcedoński orzekl, że "każda z dwóch natur Chrystusa zachowała swe właściwości," a list dogmatyczny Leona I do Flawiana wyjaśniał, że każda z nich zachowała nadto swe działanie. Orzeczenia te wszakże, mimo swej jasności, nie wszystkich zadowoliły. Jedni pytali jeszcze, czy cialo Chrystusa było skazitelne czy nieskazitelne, inni — czy dusza Chrystusa podlegała ograniczoności i nieświadomości duszy ludzkiej? Stąd zaś o krok tylko dalej leżało pytanie; jakiej natury w Chrystusie była Jego wola i zewnętrzne jej objawy (działanie)? Odpowiedź na to pytanie, z duchem nauki katolickiej niezgodną sformulował Sergiusz (od r. 610 patryarcha Konplski). Przypuszczał on, że jedność o-oby w Chrystusie, zastrzeżona przeciw Nestoryanom na soborze Efeskim (431), koniecznie wymaga jedności woli i jedności działania: jedna osoba,-jeden chcacy,-jedna wola,-jedno działanie. System ten, zwany mo-noteletyzmem, był pokrewny monofizy-tyzmowi, bo kto przypuszcza jedność woli w Chrystusie, przyjmuje tem samem jedność natury. Łatwo było przeto dla tego systemu pozyskać monofizytów, i w tym własnie celu stworzył go Sergiusz.

Mysl te, jako doniosły również czynnik polityczny, podsunął Sergiusz cesarzowi Herakliuszowi, który odtąd już się z nią nie rozstaje. Od r. 630 stolice patryarszą w Aleksandryi zajmował

Cyrus, zwolennik monoteletyzmu. tym gruncie udało mu się zawrzeć unię z jedną z sekt monofizyckich w Egipcie

z Teodozyanami.

Zdarzyło się, że podczas tych układów znajdował się w Aleksandryi światobliwy i uczony mnich palestyński, Sofroniusz. Gdy Cyrus pokazał mu swoją formułę zgody, Sofroniusz, dostrzegłszy błąd dogmatyczny, błagał go na kleczkach, aby formuly tej nie ogłaszał. Cyrus pozostał niewzruszony. Sofroniusz wiec udał się do Knstpla, aby przez tamtejszego patryarchę Sergiusza skłonić Cyrusa do poprawienia formuly zgody z monofizytami. Sergiusz sam zarażony herezya, obłudnie przyjał na się postawę pośrednika, uspakajał Sofroniusza, że obawy jego są przesadne, i ze swej strony podstępnie radził, aby o tej sprawie głębokie zachował milczenie. Sofroniusz przyrzekł to wszystko w dobrej wierze i pożegnawszy Sergiusza w najlepszej zgodzie, podążył z powrotem do swej laury w Palestynie. Wkrótce potem Sofroniusz wyniesiony został na stoicę patryarszą w Jerozolimie. Gdy się o tem Sergiusz dowiedział, przeraził się nie mało, obawiając się stąd pokrzyżowania swych planów. Żeby to niebezpieczeństwo odwrócić, postanowił z jednej strony zjednać sobie pża, a z drugiej-zaostrzyć opór cesarza Herakliusza. Do pża tedy H. wysłał list, zręcznie obmyślany, w którym przedstawia sprawę w ten sposób, jak gdyby Sofroniusz przypuszczał w Chrystusie durie wole, boską i ludzką (namiętność), wzajem się zwalczające. Wynosił przytem po nad wszelka miare powrót monofizytów egipskich do Kościoła na podstawie formuły o jednem działaniu, przyczem podstępnie dodawał, że byłoby rzecza bardzo przykrą odrzucać te miliony ludzi dla próżnej jakiejś gry słów, dla jakiegoś-tam ganionego przez Sofroniusza wyrażenia o jednem działaniu Chrystusa, i że, jego zdaniem, najlepiej byłoby nie wspominać ani o jednem, ani o dwóch działaniach a poprostu trzymać się nauki Ojców: że jeden i ten sam Syn Boży działa rzeczy zarówno boskie, jak ludzkie.

H. dopiero z powyższego listu dowiedział się o nowym sporze teologicznym na Wschodzie. Nie domyśliwszy się za-

Na rzył słowom patryarchy Sergiusza i w odpowiedzi swej (list 1) na jego pismo chwali zalecane przezeń roztropne milczenie, zarówno o jednej, jak o dwóch wolach i działaniach Chrystusa i, przytoczywszy teksty Pisma św. na dowód hipostatycznej łączności dwóch natur w Chrystusie (I Cor. II, 8; Jan. III, 13), powiada: "Dlatego też i my także uznajamy jedną wolę Pana naszego Jezusa Chrystusa, boć w rzeczywistości bóstwo przyjęło na się naszą naturę i to naturę niewinną, jaką była przed upadkiem." Wkrótce po wysłaniu tego listu otrzy-mal H. list synodalny nowego patryarchy jerozolimskiego, Sofroniusza. Pod wpływem tego Synodiconu wystosował H. drugi list do Sergiusza, w którym niemasz już wyrażenia o jednej woli i o jednem działaniu Chrystusa, ale natomiast wypowiedziane jest życzenie, aby nowy ten spór stłumiono i nadał wierzono, że obie natury w jednym Chrystusie działają wspólnie, każda w swoim zakresie.

Dwa te listy posłużyły do oskarżeń H. o monoteletyzm; stad też wyprowadzano zarzut przeciwko nieomylności pskiej, tembardziej że VI sobór powszechny (680-681) potepił H., a pż Leon II (682-683) zatwierdził akta soboru i ponowił potępienie swego poprzednika.

Sprawa ta, która w okresie Soboru watykańskiego (1870-71) była powszechnie omawiana przez uczonych, wyłoniła się po raz pierwszy w IX w. Focyusz i Grecy, na podstawie wyżej wspomnianych listów, a zwłaszcza na podstawie potępienia Honoryusza przez VI sobór ekumeniczny, uznali go za heretyka. Od zarzutu herezyi bronil go wtedy Anastazyusz bibliotekarz (Hergenröther, Photius t. II, str. 307, 560). Przez ciąg wieków średnich spór odnośny toczył się ospale. Zywiej wystapiil znów przeciw H. z zarzutem herezyi protestanci i gallikanie XVII i XVIII-go wiekn oraz nowsi uczeni XIX-go wieku. Daleko jednak liczniejsi byli obrońcy Honoryusza, którzy różnemi drogami dażyli do celu: a) jedni uważali akta soboru VI ekumenicznego za podrobione. Na czele tych uczonych stał Albert Pighius († 1549), za którym poszli Baroniusz, Belarmin, a z nowszych Roisselet de Sauclières, sadzki, w prostocie swego ducha uwie- Boucat i Damberger i w. in. Przeciwwystapili dominikanin trancuski Combefis, Pagi, Garnier, Nutalis Aleksander. Mammachi, Chmiel, Palma i in. b) Inni znów przypuszczali t. z. error in facto dogmatico po stronie soboru ekumenicznego, który miał jakoby blędnie uważac listy H. za heretyckie. Do tych należą: uczony maronita Józef Szymon Assemani, Habert, a zwłaszcza prof. Pennachi. c) Inni uczeni wreszcie, broniąc nieomylności pskiej, dowieść usiłowali, że listy H. miały charakter zupel-

nie prywatny.

Wiekszość obrońców H. przypuszcza autentyczność dokumentów i faktu po-tepienia przez VI sobór ekumeniczny, ale przytem naidowodniej wykazuje, że sobór potepił H. nie jako właściwego nauczyciela błędu, lecz tylko jako opieszalego i niero/tropnego pasterza, który swoją Occonomia Silentii rozzuchwalił heretyków. Podobnież jak sobor rozu-miał winę H. pż Leon II, potwierdzający uchwaly soborowe, przyczem wine rzeczonego pża okresla, że dozwotił, aby nieskalana wiarę pokalała dłoń heretycka. Takiż sam sad o winie H. przebija z listu Leona II do bpów hiszpańskich: ....quia flammam haeretici dogmatis non, ut decuit apostolicam auctoritatem, incipientem extinxit, sed negligendo con-fovit." (Por. J. Harduini, Concilio-rum collectio, Paris 1715, tom III, 1429). Toż samo zawiera list Leona II do króla hiszpań-kiego Ervinga: ....omnes haereticae assertationis actores ... et una cum iis Honorius, immaculatam apostolicae traditionis regulam, quam a praedecessoribus suis accepit, maculari consensit." (Por. Mansi. Sacrorum Conciliorum nova et amplissima collectio. Florentiae et Venetiis 1759, XI, 1055). Ani sobór wiec ekumeniczny, ani Stolica Apostolska nie mówi nie o tem, żeby H. nauczał błedu, toż samo po twi rdza najławniejszy obrońca H. od zarzutu herezyi Jan Symponus, kaplan rzymski, który wlaśnie pisał H. inkryminowany list do Sergiusza, a słowa jego przytacza św. Maksym w dyspucie z patryarcha Pyrrbusem i sam staje także w obronie prawowierności H. (Por. Migne, Patrologiae Graecae, Series I, t. 91, 329). Doktadnie również myśl H. wyjaśnia pż Jan IV w liście do lecta Romana, Roma 1839 str. 385;

ko tej niemożliwej zreszta hypotezie, Pyrrhusa, patryarchy knstplskiego: "Honoryusz, dowiedziawszy się od Sergiusza, że niektórzy przypuszczali w Chrystusie dwie wole sprzeczne miedzy sobą, (dpowiedział: wprawdzie Chrystus wział na się rzeczywiste człowieczeństwo, lecz wziął je takie, jakie było przed upad-kiem, a nie zepsute przez grzech pier-worodny: nie było więc w Nim zakonu członków, sprzeciwiajacego sie zakonowi ducha. Przeto Chrystus, mówi daler Jan IV, mial jedna wole, jako miał Adam pierwotnie po swojem stworzeniu, a nie dwie sprzeczne, jakie w nas są (wola ciala i wola ducha). Taka była prawdziwa myśl H,: zaprzeczył on tylko woli członków w Chrystusie, która jest przeciwna woli ducha ludzkiego; mówił tylko o naturze ludzkiej Chrystusa i nikt nie może mu mieć za zle, że mówił tylko o tej naturze, milcząc o naturze boskiej." (Por. Epistola Joannis IV, cyt. Hefele, Conc. Geschichte append. n. VII). Jasną więc jest rzeczą, że H. przez te jedność woli rozumiał nie fizyczną jedność w znaczeniu monoteleckiem, lecz jeaność moralną (hypostatyczna) woli ludzkiej z wola boska, tj. że pierwsza fizycznie różna od drugiej, moralnie jej podlega bez żadnego buntu namietności, albowiem Słowo przyjelo na się naturę ludzką nie upadłą lecz niewinna.

Czy listy H. mają charakter tylko prywatny, czy też są definicya dogmatyczną, po wyjaśnieniu jakie daliśmy wyżej, nie stanowi to dla nas kwestyi zasadniczej. Między teologami niema pod tym względem jedności. "Kwestya ta, mówi Schanz, pozostaje jeszcze o-twartą. Niektórzy zaprzeczają charakteru dogmatycznego w rostrzygnieciu H., ponieważ on sam takiego charakteru mu nie nadawał. Ale nie rozstrzygajac tego pytania, mus my jednak zaznaczyć, że brak definicyi nie określa jeszcze charakteru pisma, które posiadało mewąt-pliwie domosłe znaczenie dogmatyczne." (Por. Dr. Pawel Schanz, Apologia Chrześcijaństwa, tłumaczenie pol-skie tom VIII, str. 184 i 5 wyd. "Bihl dz. chrześć."). a także doskonala rozprawę w Slavorum litt. theolog cae, annus III, 1907—P. Sinthern, De causa papae Hovor i, str. 147— 194; również (). Gri-ara T. J. w AnaHistoriae Ecclesiasticae, t. II. Veronae 1902, str. 45-63 zamieszcza dość wyczerpująca rozprawkę i wiele podaje źródel; Schneemann, Studien über de Honoriusfrage, Freiburg 1864; Jungmann Dissertationes selectae in Hist. Eccles. w. z 1881 r., t. II, 832-453; Ks. Władydaw Szcześniak, Dzieje kościoła katolickiego t. I, str. 453-467, przyczem bogata zamieszcza literaturę).

Honoryusz II antypż ob. Cadalo- wyd. II, t. V, str. 386-406). us.

Honoryusz II pż. (15 gr. 1124-14 lut. 1130) poprzednio Lambert Scannabechi, ur. w Fagnano pod Imola. Paschalia II, 1117 mianował go kardynałem bpem Ostyi. Pżem wybrany przez stronnictwo Frangipani'ch, przeciwko kardynalowi Teobaldowi (Celestyn II), który w zakże dobrowolnie ustapił, a kardynałowie, kiedy H. złożył oznaki go tności pskiej, uważając wybór swój za nieprawny, wszyscy głosy swe mu oddali. H. slyslynał jako maż uczony, pobożny i szczerze milujący pokój. Przed wyniesieniem na godność pską, dla zdolności jego nieraz powierzano mu trudne misye; np. był legatem pża Kaliksta II podczas układów Wormackich (1122).

Po śmierci cesarza Henryka V energicznie popieral kandydaturę Lotara II | przeciwko Konradowi Hohensztaufowi (późniejszy Konrad III), którego za wi chrzenia w cesarstwie klątwa obłożył. Toż samo uczynił z Anzelmem, b. arliczne synody prowincyonalne, odbywa- chorażym kła Rzymskiego. ne po wiekszej części pod prezydencyą

J. B. Pighi w swoich Institutiones | dy angielskie: londvński w 1125, west minsterski 1128, londyński 1129, w Rouen w 1128; w Placencyi 1129, (hi-zpań--ki); synody francuskie: w Nuntes 1127, w Arras 1128, w Saint-Germain-des-Près 1129 odnawiały dawne pra va przeciwko symonii, inwestyturze, konkubinatowi i innym wygroczeniom osób duchwnych. (Por. Migne, Patrologia latina t. 166; Jaffe, Regesta Pontificum Rom. Wyd. II, t. I i II; Watterch, Pontificum Rom. Vitae t. II, str. 158 i nast.; Hefele, Conciliengschichte

> Honoryusz III pż (18. VII 1216 - 18. III 1227), poprze into Cencio Savelli, ur. w Rzymie. Wcześnie został kanonikiem w Sta Maria Maggiore i podskarbim papieskim (camerarius) w 1188. W 1193 otrzymał godność kardynalską. Na stanowisku podskarbiego gorliwa rozwinal działalność około uporzadkowania skarbu pskiego (Liber censuum consaum S. romanae Ecclesiae—ostatnie wydanie Fabre - Duchesne. Paris 1839 r).

W podesztym już wieku po śmierci Inocentego III został wybrany pżem w W calej działalności swej Perugii. pskiej starał się prowadzić w dalszym ciągu dzieło Inocentego II. Szczególniej zabiegał około sformowania powszechnej wyprawy krzyżowej. Niestetyi ani podatek na ten cel wyznaczony, anwyprawa Andrzeja II, króla wegierskiego, ani koronacya na cesarza łacińskiego Piotra Courtenay (1217), ani ciagle ustepstwa w czasie całego pontyfikatu cybpem medyolańskim, za to, że koro- swego czynione cesarzowi Fryderykowi nowal (w 1128) Konrada w Monza na II (ob) do celu nie doprowadziły. Frykróla włoskiego. Z Henrykiem I, kró- deryk, licząc na łagodny niezmieruje lem angielskim wznowił stosunki ko- charakter H-a, przez cały czas jego rząścielne; wysłał delegatów do Danii. Po dów, mimo przysiąg i ślubów, wyzyskiśmierci Wilhelma ks. Apulii, który u- wal tylko wpływy pskie, o wyprawie zaś mierając (w 1127) bezdzietnie, zapisal ne myślał. H. umarł w przeddzień odziedzietwo swe St. Ap., przyszło do statecznego zerwania stosunków z wiawojny z krewnym jego hr. Rogerem rolomnym Fryderykiem II, z racyi mia-Sycylijskim. Wojna zakończyła się po- nowania przez pża bpów na opróżnione kojem w 1128, na mocy którego hr. stolice w Apulii (do czego Fryderyk Roger otrzymał Apulię w posiadanie wyłącznie rościł sobie prawo) i z racyi lenne. Za czasów H. daje się zauważyć niesłusznego zatargu tegoż cesarza z teogólny ruch śród duchowieństwa, w ce- ściem jego Janem de Brienne, królem lu reformy obyczajów. Dowo tem tego jerozolimskim, którego H. mianował

Przeciwko Albigensom wezwal legatów papieskich kardynalów Jana z króla francuskiego. Ludwika VIII-go, Kremy i Mateusza bpa Albano. Syno końca tej wojny jednak nie doczekal.

Dzięki pojednawczemu usposobieniu, | szczęśliwie załagodził spór miedzy Francya i Aragonia. Zatwierdził prawa wydane przez Fryderyka II przeciwko heretykom. Potwierdził także zakony: Do minikanów (1216) Franc szkanów (1217) i Karmelitów (1226). Czuwał również bardzo nad poprawa obyczajów. Jego legaci: Konrad, kardynał bp Portueński, kardynal Roman, Jakob, kanonik od św. Wiktora w Paryżu, odprawiali w tym celu synody we Francyi, Niemczech, Dalmacyi, Szkocyi (Por. Hefele, Concilien geschichte § 650 — 653). Kardynal dyakon Grzegorz de Crescen-tio był legatem na Czechy, Danie i Polskę: odprawił synod w Szlezwiku (1222), dla przywrócen a celibatu wśród duchowieństwa duńskieg w 1223 r. w Polsce zatwierdził u-tawy synodalne, których bliżej nie znamy (Por. Długosz, Histor a Pol. VI str, 630; Bi low-ki Mon. Pol. II, 802). Drugi legat Wilhelm, bp Modeny, wysłany był dla urzadzenie kla w Inflantach, Kurlandyi, Prusach i sasiednich prowincvach (Por. Augustus Potthast, Rogesta, n. 7337, 7345 - 6. Préez Libri censuum H. wydal zbiér Decreta/ium do r. 1226, znany pod nazwą Compilatio quinta. Zbiorowego wydanie oziel dokonal Horov 5 tomów Paris 1879-1883; listy w Monumenta Germaniae histor. (Epistolas). G. H. Pertz, saecul. XIII, 1-260 (Berlin 1890). (Por. Knebel, Kaiser Friederich II und Honorius III. Münster 1905; Wetzer und Weite, Kirchenlexicon t. IV; Herzog-Hauck, Reasencyklopädie für protestantische Theologie und Kirche. Leipzig 1896-1905, VIII, 318 str.; Hergenröther, Handbuch der Kir-chengeschichte, wydanie 4, tom 11, str, 557 i nast.; 605 i nast.).

Honoryusz IV pż (2. IV 1285-3. IV 1287), poprzednio Jakób Savelli (z tej samej rodziny, co Honoryusz 1II), ur. około 1210 r. w Rzymie, w 1261 został krdłem dyakonem. Jako 75 letni starzec, przytem slabowity, został jednogłośnie bez konklawe wybrany pżem w Perugii, w cztery dni po śmierci Marcina IV. Rząd, klne ujął silną ręką, podczas, gdy brat Pandulf, jako senator, sprawował z niemniejszą energią rządy świeckie w Rzymie. Zajął się zbieramem zalecanej przez sobór łyoński w 1284 r. dziesięciny Saladynowej. Do wy-

prawy krzyżowej nie przyszło, gdyż z wyjatkiem Edwarda, króla angielskiego, malo kto okazywał do wyprawy ochotę. W Polsce prócz Jana Muskaty, ówczesnego archidyakona łęczyckiego, który zbierał świętopietrze, kollektorem dzie-sięciny Saładynowej był Adam, kanonik krakowski w 1287 r. (Por. Potthast Re esta n. 22.555, 6). Przytem H. stanal w obronie praw młodego Karola, króla neapolitańskiego, wobec uroszczeń Piotra, króla aragoń-kiego, a później syna jego Jakóba, którego popieral brat Alfons, król Aragoński. Skutkiem tego zatargu pż zmu-zony był rzucić klatwe na pretendenta i popierających go Alfonsa, króla aragońskiego i matkę jego Kon-stancyę (córkę Manfreda ks. Tarentu) i obłożyć interdyktem kraj. H. nie doczekał się zakończenia sporu; † 1287 r.

W polityce niemieckiej szedl śladami Grzegorza X, żył w przyjaźni z Rudolfem Habsburyiem, którego zapraszał na koronacyę do Rzymu na 2 lut. 1287, ale Rudolf zwlekał. Przyjazne stosunki łączyły H. również z Edwardem królem angielskim. Rozporządzeniem z 17 września 1285 położył w zasadzie kres gospodarce francuskiej w południowych Włoszech.

Szczególniejsza opieka otaczał zakony żebrzace, a zwiaszcza: Augustyanów, Karmelitów i Withelmitów. Stłumił herezyę t. zw. Bracı aplskich. Dzięki usilnym staraniom H. powstala katedra języków wschodnich w uniwersytecie paryskim. W zatargach między Henrykiem IV, ks. wrocławskim, a bpem Tomaszem, H. zatwierdził wyrok legata Filipa i polecił bpom poznańskiemu i wro-cławskiemu wykląć Henryka, jeżeli się nie poprawi, a na jego księstwo rzucić interdykt. Królowi węgierskiemu Władysławowi, który żonę Elżbietę porzucil i do więzienia wtrącił, a nadto sprzymierzył się z tatarami, H. nakazal pojednać się z żoną i stosunki z nieprzyjaciołmi wiary św. zerwać; gdyby zaś tego uczynić nie chciał, arbp. Granu w imien u pża miał użyć cenzur klnych przeciw niemu. (Por. Prou, Les registres d'H, IV. Paris 1889; Hefele. Concilienyeschichte wyd. 2, t. VI, str. 211, 245 i nast.)

Honoryusz a Sancta-Maria, karmelita bosy, ur. w Limoges w r. 1651 † w Lille w 1729, na świecie nazywał się Blażej Vauzel'e. Był profesorem filozofii i teologii w prowincyi akwitańskiej, nastepnie przeorem, definitorem, prowincyalem i wizvtatorem generalnym na 3 prowincye. Odznaczał się rzadką erudycya i znajomością gruntowną Pisma św., OO Kla, soborów, historyi klnej, teologii mistycznej i krytyki. Napisał m. i. dzieła: Expositio symboli Apostolorum dogniatica, historico-haeretica, historico-positiva et scholastica etc. Perpignan 1869: Dissertation apologetique sur la théologie mystique. Bordeaux 1701, in 12-o, ditton des Pères et des au-teurs ecclé la tiques sur la Contempla-tion, Paris 1706, 2 vol. 8 o; Des motifs et de la pratique de l'amour de Dieu. Tamée 1712, 8-0; Traité des in du/gences et de jubilé. Bordeaux 170; Reflexions sur les règles et sur l'u sage de la critique touchant de l'Eglise, les ouvrages des Pères, les Actes des martyrs etc. Paris et Lyon 1723-1720, 3 vol. in 80; Vie de saint Jean de la Croix. Tournay 1724; Observations dogmatiques, historiques et critiques sur les ouvrages de Jansenius, de Saint-Cyran, d'Arnauld etc. Ypres 1724, in 4-o; Dissertation historique et critique sur la chevalerie ancienne et moderne, séculière et régulière. Paris 1718, in 4-o i w. in. Wykaz wszystkich dziel H. znajduje się w Richard et Giraud, Bibliothèque sacrée. (Por. Zywot o. H. w Biblioth. Script. utriusque Congreg. et sexus Carmelit. excalceatorum a. S. Joanne-Baptista, ejusdem Ordinis etc. Bordeaux 1830, 4-0; Journal des Savants 1708, 1713 i t. d.; Glaire, Dictionnaire des Sciences 1868, 8-o t. I.). X. J. N.

Honter Jan, pedagog i reformator siedmiogrodzki, ur. 1498 r. w Kronsztacie. Kształcił się w akademii krakowskiej i Bazylci, a następnie został uczniem Lutra w Wirtemberdze. Po powrocie do kraju zaczął szerzyć luteranizm. Założył w Kronsztacie drukarnie własnym kosztem i zaczął rozpowszechniać książki szkolne. Ponieważ pisma Lutra, sprowadzane z Lipska były b. drogie, H. zajął się ich tlumaczeniem i sprzedażą, robiąc na tem dobre interesa. D. 22 Kwietnia 1544 został H. kaznodzieją w Kronsztacie i za jegp wpływem kraj Barceński przyjął wyznanie

aug-burskie. Luter i Melanchton nazywali Ha ewangielista Siedmiogrodu, Zdolności i nauka zjednały H-i niepospolita powagę, był on zręcznym mówca, bieglym matematykiem i astronomem; zajmował się także poezyą, prawem, filozofia i teologia. Un arl d. 23 stycznia 1549 r. Dzieła jego: Rudimentorum Cosmographiae libri duo, quo. rum prior Astronomiae posterior Geographiae principia, brevissima complectitur. Cracoviae, 1530; De gram. libri duo quorum prior est de octo partibus orationis posterior de syntaxi, figuris et ratione carminum. Adjecta est vocabulis expositio polonica, ib. 1532; Sententine ex omnibus operibus divi Augustini excerpiae; Sententiae catholicue; Formula reformationis ecclesiae Coronensis et Burcensis; Agenda für die Schulsorger - u. Kirchendiener n Siebenbürgen. (Por. Tentsch, Honter u. Kronstadt in seiner Zeit 1870) X. S. G.

Hontheim (Febroniusz) Jan Mikolaj ur. w Trewirze w 1701 r. Studya odbywał w Lowanium; był nadto na kilku uuiwersytetach w Niemczech i we Włoszech, kilka lat spedził w seminaryum niemieckiem w Rzymie. W r. 1732 zostaje profesorem pandektów w uniwersytecie trewirskim, 1738 rektorem seminaryum. Brał udział w pracy nad przeróbka brewiarza trewirskiego. Przez arbpa elektora Franciszka Grzegorza Schönborn powołany na sufragana i wikaryusza jeneralnego 1748. Był gorliwym w wypelnianiu obowiazków; ele ktor i jego następca w najtrudniejszych sprawach zasięgali rady H. Pomimo wielu obowiązków, H. oddawal się studyom nad prawem i wvdsl: Historia trevirensis diplomatica et praymatica, gdzie pomieszcza nietylko prawa arbpa i elektora trewirskiego, ale pisze dzielo tak, że stanowi ono historyę świecką i klną Niemiec i wyjaśna wszystkie prawa i przywileje niemieckie (Augus ae 1750, t 3). Akta zjazdu lipskiego 1754 r. nazywają dzielo H: "egregium, patriae nostrze gloriosum." H-i zawdzięcza Trewir swoją pierwsza hi-torve, oparta na źródłach i zachowanie dokumentów, nad którymi zab czasu pastwić się zaczynał. Wydał nadto: Prodromus Historiae Trecirensis

nieskalane, gdyby na dwóch tych rze- potepione przez Kongreg. Indeksu 1764 czach poprzestał. Nie-zczęście chcialo, że w 1763 wydał we Frankfurcie dzielo p. t Justini Febronii jurisconsulti statu Ecclesiae deque legitima potestate romani pontificis. Pod pozornem wynalezieniem sposobu pojednania katolików z dyssydentami, przy zape-wnieniu miłości dla Stol. apl-kiej w przedmowie, dzieło to zmierzało do podkopania powagi i praw pża. Stosunki z Jan-enistami i prelekcye van Espena miały wielki wpływ na umysł Ha; one to sprawily, że został twórcą systemu. znanego jako Febronianizm. System jego na-tepujący: "Chrystus nadal Kłowi wladze kluczów, tak, że zasadniczo (radicaliter i principaliter) naležy ona do ogólu wieroych, do pralatów zaś wykonawczo (usua/iter i usufructualiter) Bpi otrzymują władzę od Boga i mają p awo dysponowania i orzekania o herezyi. Chrystus wyróżnił Piotra i nadał mu prymat; lecz ztad nie wyplywa, że zwierzchnictwo zostało przywiazane do Rzymu; papież o tyle wyższy, o ile bp nad sufraganami. Papież jest głową w stosunku do poszczególnych bpów, lecz ogól bpów wyższy od pża. Sobór ważny bez pża, bo pż sprawuje rządy w Kle nie nad Klem. Od pża można zawsze odw lywać sie do soboru, jako wyższej instancyi. Pż nie jest nieomylny, ztad bez zgody Kla nie może wydawać przepisów ogólnoobowiązujących, nawet ekskomunika nie wpływa na ich powage. powinni wrócić do organizacyi pierwszych czterech soborów, odebrać pżowi przywileje, nadane przez nieodważnych swych poprzedników, a gdyby dobrowolnie zrzec sie ich nie chciał, pomoga sobie nieogla-zaniem bulli pskich i od odaniem się o pomoc do monarchów katolickich." Klemens XIII w breve z r. 1764 do Klemensa Saskiego, hpa Ratysbony, mówiąc o książce H-a, oświadczył, że nic nowego w niej nie znajduje; że są to poglady i wyciagi z dziel dawnych heretyków (Dupin, Richerius), do których H. dorzuca swoje blędy. Wkróce H. wydał nowe dzieło 1765 r.; następnie wobec krytyki wielu napisal 3 tomy (ib. 1770 - 1774); Febronius abreviatus et emendatus (Colonia Frankfurt r. 1777), w którym niektóre zdania odwołuje, poprawia, lagodzi. Dzielo anonimowe H-a zostalo 18-o.

r. H. długi czas nie przyznawał się do autorstwa; wre-zcie przeslal odwołanie zdań swoich do Piusa VI 1778 r., o czem pż doniósł w liście pasterskim 1779 r. H w r. 1781 wydał we Frankfurcie: Commentarius na swe tlumaczenie pżowi, w którym posiłkując się dwuznacznikami, stara się oslabić wraženie swego tłumaczenia przed pżem i zdradza ni-które przeciwne zasadom Kla pogla ly na prymat St. św. Gerdil, krdł napisal Animadversiones, na komentarz H·a. (Opera Gerdil XIII, 197 - 390). Potepiony był H. przez wielu bpów i akademie w Kolomi 1765 i 1775 r. i wielokrotnie przez zjazdy duchowieństwa francuskiego, którego powagi nadużywał, H. † pogodzony z Klem 2 wrzesnia 1790 r. w Montquintin w Luksemburgu (Por. Hurter, Nomencl. liter. t. III.) X. B. S.

Hontheim Józef ks. T. J., ur. w r. 1858 w Olewig pod Trewirem, filozof, napisal Institutiones theodicaeae. Friburgi 1893, 8-o, dzielo to stanowi cześć wydawnictwa "Philosophia Lacensis"; Der logische Algorithmus. 1895; Das Buch Job als strophi-ches Kuratwerk etc., 8-0, 1904 i inne. (Por. Keiters, Katholischer Literaturkalender. Essen 1900. 16-o, str. 200).

Hoonacker Albin Van, ks. egzegeta belgij-ki, ur. w r. 1857 w Bruges, wyswięcony na kaplana w r. 1880, zostal od r. 1889 profesorem w katolickim uniwersytecie w Lovanium. Jest członkiem konsultorem Komisyi do studvów biblijnych. Napisał: Néhémie et Esdras. Gent. 1891; Zorobabel et le second temple. Tamže 1892; Le lieu du culte dans la législation des Henr. Tamze 1894; Nouv. études sur la Restauration juive. Paris 1896; Le sacerdoce lévitique. Louvain 1899 i inne.

Hoornaert Hektor ks., współczesny historyk sztuki, rektor belgijskiego kła św. Andrzeja w Madrycie. Napisał cenne studyum o malarstwie hiszpańskiem D'apres les Maitres Espagnols. Bruxelle 1899, 8 o; L'Heure de l'âme. Poème, 1898, 8 o; Le Pays des Sa-pins. Voyage en Norvège. 1883, in

go nazwiska, ur. w r. 1724 w Waterbury w Konnecticut, † w r. 1803, był pastorem kla w Newport. Nauka H. zasadzala się na błędnem pojęciu grze-Według niego grzech na świecie obrócił się na dobro ogólne, bo dał okazyę Bogu do objawienia Jego madrości, świętości i miłosierdzia. Skutki grzechu nie przechodzą na potomków Adama; usprawiedliwienie uprzedza wiarę w Jezusa Chrystusa. Wierzyli też zwolennicy H-a, jak Kalwiniści, w przeznaczenie bezwarunkowe.

Hooppe Rudolf, jezuita ur. w Naitsse w r. 1839, wstapił do nowicyatu w r. 1857. Był profesorem filozofii w Szremie, Pisma św. i hebrajskiego w Krakowie, gdzie † w r. 1885. Wydał: Ioannis Polanci S. J. Industriae ad usum doctrinamque operariorum Soc. Jesu. Cracoviae 1883, 16-0; V. P. Lancicii a S. 1. De meditationibus rerum divinarum etc. Taniže 1883. 8-0; V. P. Lancicii a S. I., De mediis conservandi spiritus. Tamže 1884, 8-0. (Por. Sommervogel, Bibliothèque de la Comp. 1893, 4-o, t. IX, k. 457 i nast).

Hoppenot, jezuita współczesny, autor pieknych monografij, artystycznie wydanych nakładem "Societé de St. Augustin" w Bruges; Le Crucifix dans l'Art, dans l'Ame des Saints et dans notre vie. Bruges in vol. z rysunkami; La Sainte Vierge dans la Tradition et dans l'Art. etc. Tamże in fol. z rysunkami; La Messe dans l'Histoire et dans l'Art, etc. Tamże, in fol. z 150 ilustracyami.

Hor, góra, na której umarł Aaron (Num. 20, 29). Józef Flawiusz, opierając się na dawnej tradycyi, umieszcza ją w łańcuchu gór Edom, w pobliżu grodu arabskiego Arke, który później nazywał się Petra (Ant. IV. 4, 7). Opinie te potwierdzaja również Euzebiusz i św. Hieronim (Onom, ed. Lag. 303, 88: 144, 14). Dzisiaj tam także poka-zują górę proroka Aarona (Dżebel Nabi Harun). Jednakże nowsi badacze (Knobel, Hummelauer, Trumbull, Guthe, Lagrange) dowodzą, że góry tej należy zukać raczej w pobliżu Kadesbarne.

Hopkins Samuel, założyciel sekty swe- siis. 1907 t. Il; Vigouroux, Dictionnaire de la Bible, t. III).

Horae canonicae ob. Brewiarz.

Horae Diurnae ob. Diurnalik.

Harain Aleksander Mikolaj bp. żmujdzki, przedtem kustosz i oficyał wileński; probo-zcz infulat gieronoński, od r. 1700 bp sufragan bialoruski, od 1710 bp smoleński, a od r. 1717 bp żmujdzki, † w r. 1735. W ciagu 18 lat rzadów dvecezya dal sie poznać jako pasterz gorliwy i roztropny; w r. 1733, gdy umarł August II król polski, H. wyjechał do Warszawy. Gdy powrócił, musiał wkrótce opuścić dyecezyę, gdyż. mimo wysokich opłat pienieżnych generalem wojsk rosvjskich, które naplynęly na Zmujdź, nie czuł się bezpiecznym; wyjechał tedy do Prus, osiadł w Szylgalu, a rządy sprawował przez swego synowca Aleksandra Horain a (ur. w r. 1685, od r. 1732 sufr. bp. žmu dzki i bp h rineński, † w r. 17.4), sufragana i oficyala, któremu polecił mie-zkać w Tylży i na jego rece przysyłał swe rozporządzenia. † w Szylgalu w r. 1735. Ciało H. przewieziono z Prus do Worń i tu złożono w sklepach kla katedralnego. Napisal: "Księga św. Józefa o wszelakich bractwach." Wilno 1734. (Por. Wolonczewski Maciej bp, Biskupatwo Zmujdzkie. Kraków 1898, 8-ka, str. 92-95; S. Or gelbranda, Encyklopedya powsz. 1900, 4-o, t VII, str, 152). X. J. N.

Horcziczka-1) Daniel zw. Sinapius, pisarz słowacki, pastor ewang. ur. w Turze, † w r. 1706 w Lewoczy. W r. 1673 z powodu zamieszek religijnych, zmuszony ustąpić z kraju przybył do Pol-ki i tu przebywał od r. 1673-83 w Bojanowie, jako nauczyciel. Napisał kilka dzieł treści religijno moralnej, wydał śpiewnik klny Cythara Sancto. rum i dzieło lingwistyczne ważne dla jezyka czeskiego p. t.: Neoforum latino slavonicum. Novy trh latinsko-slovensky i t. d. Leszno 1678.-2) Jakób z Tepenczy zw. także Sinapius, ur. w r. 1575, † w 1622 w Pradze, botanik i chemik, gorliwy katolik; cały majątek zapisał Jezuitom, których był uczniem. Wydał Konfesja Karolicka t. j. wy-Per, Hagen, Lexicon biblicum, Pariznanie prawdziwej wiary chrześcijańskiej

powszechnej i t. d. Praga 1609; wyd. 3 cie 1782. (Por. S. Orgelbrauda, Enc. powsz. 1900. 4-a. t. VII. str. 153).

Hordyna Ignacy jezuita, rusin z pochodzenia, ur. w r. 1711, wstapił do nowicyatu w r. 1726, uczył gramatyki i filozofii. Oddawał się kazu dziejstwu; † w Witebsku w r. 1757. Napisal: Kaza-nie na powitanie J. O. Trybunatu W. X. Litewskiego Wilno 1745, (Por. Sommervogel, Bibliothèque de Comp. 4-0, t. IV, k. 459).

Horeb-nazwa góry znanej także jako Synai. Na tej górze ukazał się Pan Bóg Mojżeszowi w krzaku płonącym, z n ej Pan ogłosił swe Prawo Żydom i t. d. (Exod. III. XVII. 6: XXIII, 6; Deuter (Exod. 111. AVII. 6: XXIII., 6; Deuter I. 2, 6, 19; IV, 10, 15; V, 2; IX, 8; XVIII, 10; XIX. 1; III R. g. VIII, 9; XIX. 8; II Par. V. 10; Mal. 1V, 14; Eccli XLVIII, 7). Jak widać z wskazanych miejsc, Horeb i Synai, sa to naz używane jedna zamiast drugiej, synonimy. Zdaniem jednych egzegetów Horeb nazywała sie cała góra, a Synai tylko ten szczyt góry, z której było ogłoszone Prawo Żydom. Inni znów sądzą, że cześć góry północna niższa nazywala się Horeb, a część południowa, a szczególniej szczyt najwyższy tych gór nosił nazwę Svnai. (Por. Hagen S. J., Lexicon Biblicum t. II, p. 555; F. Vigouroux, Dict. de la Bible, t. 111, p. 653).

X. R. J,

## Horebici ob. Husyci.

Horma, miasto chananejskie, inaczej zwane Harma, Herma, Arama, co znaczy "klątwa"; pierwotnie nazywało się Sephanth. Było to miasto królewskie. w pobliżu którego Izraelici, chcący przeciw woti Bożej wkroczyć do Palestyny, na glowę pobici zo-tali przez Amalecytów i Ch nanejczyków (Num. 14, 45: Deut. 1, 44), Kiedy Żydzi pod koniec swej tułaczki postępowali przez inszczę Sin ku górze Hor, króla miasta Arad zwyciężyli, a na to miasto i inne należące do niego rzucili klatwe (do miast tych zaliczało się i Horma) (Num. 21, 3). Również przez Jozuego była H. zdo-byta (Jos. 12, 14), następnie przez pokolenia Judy i Symeona znowu spustoszona (Jud. 1, 17). Pi-mo Święte umieszcza H. między miastami znajdującemi się w części najbardziej południo- uzupełniony t. z. Dekret Gelazyusza

wej w dziale pokolenia Judy, bezpośrednio przed Syceleg (Jos. 15, 30), później należała do Symeonitów (Jos. 19, Par. 4,30). Do H-my Daniel. przebywając w Syceleg, przesłał lupy zdobyte na Amalecytach (1 Reg 30, 30). (Por. Hagen, Lexicon Biblicum, Parisiis, 1907, t. II; Vigouroux, Dictionnaire de la Bible, t. III).

Hörmann Szymon z rzydomkiem Bawarski, był przeorem w Attomün-ter w Górnej Bawaryi, później generalem Zakonu, † w r. 1701. Napisal Breviarium una cum missali monialium: wydał Revelationes coclestes S. Brigittae ord. S. Salvatoris Fundatricis. Monachii 1680. (Por. Schäfler, Hendlexicon der kath. Theologie. Regensburg 1883, 7-o. t. II, str. 349.)

Formizdas, św. pż (514-523), rodem z Frozmone (w Kampanii) za pża Symmacha był dyakonom Kła rzymskiego. Pontyfikat tego pża wypełniają bogate w szcześliwe dla Kła nastepstwa wypadki i wspaniaty rozwój życia klnego. Zaraz na początku rządów udalo mu się szczęśliwie uspokojć rozruchy, wzniecone przez antypża Laurencyusza, Dwukrotnie wysyłał (w 515 i w 518 r.) posel-two do cesarza Anastazyu-za I (491 - 518) w sprawie przywrócenia jedności, zerwanej skutkiem schyzmy akacyańskiej w 484 r. Wszystkie zabiegi jednak rozbijały się o heretycki upór cesarza. Dopiero po śmierci Anastazyusza poraz trzeci wysłane poselstwo osiągnęło pożądany skutek w 519 r. Na-tepca Anastazyusza cesarz Justyn I, wraz z arbpem kpl-kim Janem II gorąco pragnął przywrócenia jedności i w tym celu wyprawił poselstwo do pża. H. z radością przyjął wysłańców cesarza i niezwłocznie wysłał swoich legatów, zaopatrzywszy ich w formule zgody (Formula Hormisdae), W marcu (28) 519 podpisał formule arbp Jan II, a za nim okolo 250 bpów wschodnich. Formula H. zawierała uznanie soboru Chalcedońskiego i dogmatycznych listów pża Leona W. jak również potępienie głośniejszych monofizytów, a między nimi i sprawcy schyzmy Akacyusza. Wypadek ten podniósł urok Stol. Aplskiej na Wschodzie i potwierdził jej powagę w rzeczach wiary, W 520 r. H. wydał na nowo

(Decretum Gelasianum de libris recipiendis et non recipiendis, czyli kanon Pisma św.). W 521 r. zabronił H. mnichom scytyjskim używania ulubionego wyrażenia o tajemnicy Wcielenia: "Jeden z Trójcy św. ukrzyżowany został " H. uważał formule te nie za heretycka, gdyż z zastrzeżeniem, że cierpienia i krzyż dotyczą natury ludzkiej, jest ona prawdziwa, ale za niebezpieczną, w tych zwłaszcza czasach szerzenia sie blędów nestorvańskich i monofizyckich. Ponieważ zaś później mni-i nestoryańcy nadużywali orzeczen a H. pż Jan II (532-535 r) w r. 53‡ używać formuły powyższej pozwolił i wywody mnichów nestorvńskich potepił (Por. Noris, Historia controversiae de uno ex Trinitate passo). Z rego powodu niektórzy wrogowie Kła starali eie dowieść, że to, co jeden pż, jako heretyckie potępil, następca jako zgodne z nauką wiary uznal. Albo jeden więc, albo drugi, mówili, w rzeczach dotyczacych wiary pobladził. Zla wola jest tu aż nadto widoczna, gdyż H. nie potępiał zdania mnichów scytyjskich, ale uznał je tylko jako niebezpieczne i mogące dać okazyę do nadużyć w czasach sporów nestoryań-ko monofizyckich. (Por. J. Pghi, Institutiones historiae Ecclesiasticae, Veronae 1901 t. I. str. 358 i 9).

Ważnem jest również dla spraw klnych, że H. w cza-ie swych rządów potrafil utrzymać jaknajlepsze stosunki z Teodorykiem W. Za jego pontyfikatu skończyło się ciężkie przesladowa nie Kła w Afryce pod rządami Trasa-munda, króla Wandalów. H. pozosta wil 95 listów. (Por. Jaffé, Reyesta pontificum Romanorum t. I. wvd. 2. Lipsk 1885-8; Hefele, Concilien-Geschichte t. 2 wyd. 2. str. 167 i na-t.; 692 i na-t.; Hergenröther, Katholische Kirche und Christliche Staat, 872 r. str. 953; Pfeil-chitter, Der Ostgotenkönig Theodorick. 1896 str. 138 i nast; Grisar, Geschichte Roms und der Päpste. I t. str. 478 i 517).

Horn-1) Elzear, minoryta, napisal Iconographiae locorum et monumentorum Veterum Terrae Sanctae, accurate delineatae et descriptae. E. Codice Vaticano Latino Nr. 9233 excerptis. In folio. - 2) E m i l. historyk współcze-

grie, 12-0; L'Organisation religieuse de la Hongrie, 12-0; Saint Etienne, roi de Hongrie, 12-o. 3-édition.

Hornik Michał ksiądz łużycki ur. w r. 1833 w Workledy (Rackelwitz) blizko klaszto u Marcina Hwiezda (Marienstern' w Łużycach. Skończył gimnazyum w Budyszynie, ksztalcił się w serbskiem seminaryum w Pradze Czeskiej, na wydziale teologicznym uniwersytetu w Pradze. Wyświęcony na kapłana w 1856 r. był wikaryuszem w Budyszynie i nauczycielem przy szkole; w 1859 r. profesorem jezyka serbsko-łużyckiego w seminaryum, czlonkiem serbskiej Macierzy, towarzystwa naukowego górno - użyckiego w Zgorzelicach, (Görlitz) i uniwersytetu Charkowskiego. Pismami i praca miedzy ludem oddał nieskończone usługi narodowości łużyckiej. W 1859 redagował gazetę polityczną Serbske Nowiny: 1860 založil miesięcznik Łuziczan; był współpracownik em w wydawnictwie Słownika łużycko niemieckiego. W pismach swych zmienił pisownie na łacińska. Oddzielnie wydał H.: Kratke stawizny nabożeństwa w S.a. rym a Now m Zakonju i Zywot X. B. S. św. Genowefy.

Hornstein Edward ks., regens seminaryum w S lotura i prof. teologii. ur. w r. 1826, † w 1887. Napisal: Biographie de Mgr. Lachat évèque de Bale. Paris 1863, 8-0; L'Eglise enseignante ou le Pape et le Concile; Les Sépultures devant l'histoire, l'archéologie, la liturgie, le droit ecclé-ia-tique et la légi-lation civile. Tamze 1863, in 8 o: Le Divorce, reponse à M. Al Dumas et à ceux qui préconisent cette doctrine antireligieuse et antisociale, Tamže 1880: La Crémation devant l'histoire, la science et le christian sme. Tamže 1886, in 8 o i inne. (Por. Hurter, Nomenclator literarius theol. 1895, 8 o, t. III, k. 1207).

Horoch Bogusław od św. Józefa, nijar. poch dal z ziemi chelmskiej, w Chelmie kończył szkoły pijarskie i do Pijarów wstąpił. Był następnie profesorem w nowootworzonem kolegium warszawskiem. Kosztem ks. Grabowskiego, bpa warmiósny, napisal: Le Christianisme en Hon- skiego wysłany za granicę, gdzie studya

wyższe odbył; po powrocie został profesorem fizyki i teologii. Szczególniejsza odznaczał się znajomością fizyki i mechanikl; wiele przyrzadów do wykładu tych nauk własnorecznie zbudował. Zebral też wielka biblioteke, która darowal kolegium w Chelmie. Niezmordowanej pracy i niezwykłych zdolności maż, lubiany dla wielkich przymiotów serca. Sterauy praca udał się dla poratowania zdrowia do Chelmu, i tu † w r. 1780. Przelożył na jezyk polski bulle kanonizacyi św. Józefa Kala-antego i wydał z dodatkiem rozmyślań o życiu i czynach Świętego. Warszawa 1767, in 8-o. (Por. Vita et scripta Quorumdam e Congregatione, Cler. Reg. Scholarum Piarum in Provin. Polona etc., Varsaviae 1812, 12-0), X, J, N

Horodelska Unia, w 1413 r. Zwiazek Polski z Litwa, zawarty w 1386 r., a odnowiony w Wilnie 12. I. 1401 r. nie zapobiegal dualizmowi politycznemu i kulturalnemu, który cechował dawniej byt obu krajów i narodów. Polska bowiem posiadala długoletnia już kulture, gdy tymczasem Litwa była państwem je-zcze nawskroś pierwotnem, nie więc dziwnego, że unia dwu tych państw nie mogla być odrazu trwalą. Ks. Witold (1392-1430), ten wiekopomny cywilizator Litwy, ale też i genialny obrońca jej odrębności politycznej, aczkolwiek rozumial potrzebe kulturalnego wpływu Polski na Litwę, to jednak ze względów po-litycznych nie był chętny temu. Dopiero rok 1413, w którym, dz ęki Grunwaldowi i zręcznej polityce Witolda względem Zakonu, Niemiec, Polski i Rusi, stanowisko polityczne Litwy wzrosło do niebywalego przedtem poz omu nieza: wisłości a nawet i rzewagi, wydał się Witoldowi odpowiednim do przeprowadzenia zamierzonego dziela. Na zjeździe wiec obytym w Horodle nad Bugiem, związala sie Litwa z Polską w d. 2 października ponowna, trzecią z kolei unią, która różniąc się niestychanie od poprzednich unit dyplomatycznych, zrównała teoretycznie pod względem politycznym, kulturalnym i prawnym drugorzędną Litwę z Polską, a jej bojarów ze szlachta koronna.

Akt Unii horodel-kiej; dzieło oparte nastu

Kościół katolicki i szlachta katolicka (bojarowie) otrzymala te same prawa co w Koronie, Lud uwolniony został od jarzma niewoli. Litwa otrzymała organizacye pol-ka i hierarchie urzedów państwowych. Polska i Litwa odrad mialy wybierać wspólnych władzców. Unia ta mimo abstrakcyjnego nad nia zwierzchnictwa Jagielly, faktycznie gwarantowa-

la zupelną samodzielność na Litwie. (Por. J. K. Kochanowski, Horodelska Unia w "Enc. III.," Działyński, Zbiór praw litewskich, Poznań 1841, Volumina legum 1. I. str. 66; Antoni Malecki, Znaczenie Unu horode/skiej w 1413 r. z punktu widzenia heraldycznego "Kwartalnik historyczny, t. XII, 751).

Horolt Stanisław, kaznodzieja z zakonu OO. Franciszkanów, żyl w końcu XVI i początku XVII w. w klasztorach kaliskim i poznańskim. Napisal: Kazania niektóre panegiryczne na uroczystosci Swietvch, Kaniz, 1717; Wysokość w enotach św. Franciszka Ksaw, 1718: Uwayi chrześcijańskie w narodzeniu, życiu i męce Chrystusowej wyrazone. Poznan 1717: Anatomia duchowna w trojakim wieku życia ludzkiego uczyniona, ib. 1730.

Horov Cezary August, dr. prawa i teologo, profesor na fakultecie prawoym w Douai, ur. w 1822, † w 1891. Pisal wiele o małżeństwie, i tak m. i. Mariage unité, indissolubilité, nullités, ideal et tyre divin etc. Paris 1877, wyd. 2-ie. Traité du Mariagé 1886, in 16 o, Du Mariage civil du prêtre cath en France: legalité canonique et civile etc. Tamze 1890; Gratien auteur du De-cret et fondateur de l'enseign ment canomque; étude suivie d'un plan et projet d'encyclopedie é du droit canon etc-Tamže 1890; Des Rapports du sacerdoce avec l'autorité civile à travers les âges etc. Tamże 1883-84, 2 tomy uczone dzielo; Le Clé du Syllabus nouveau commentaire historique et doctrinal d'après les acta. Tamze 1877, i w. in. H. zamierzał wydawać w dalszym ciągu Patrologię Migne'a od lnocentego III do Piusa IV pża, a mianowicie w. XIII tylko; wydał jednak 2 na pomyśle Witolda, zawarł w ośm- tomy zaledwie p. t. Medii aeci bibliopunktach reforme olbrzymią, theca patristica. Tamże 1879 (Por,

Bund. Catalogus auctorum. 1900, 8-0, str. 79: Hurter, Nomenclator literarius. 8-0, t. III, k. 1443-44).

X. J. N.

Horsflus Błażej, karmelita z klasztoru poznańskiego, wydał w r. 1621 Historyge zakonu karmelitańskiego. (Por. Święcki Tomasz, Historyczne pamiątki znamienitszych rodzin i osób. Warszawa 1856, 8-ka, t. I, str. 89).

Horstius Jakób inaczej Merler Merio lub Merion zwany, teolog holenderski, ur. w Horst w r. 1597, † w Kolonii w r. 1644, kapelan Franci-zka Lotarvńskiego, bpa z Verdun i pro-boszcz kla N. M. P. in Pasculo. Napisal: Enchiridion officii divini etc. Coloniae 1623, 8-o. Monita Sapientiae christianae etc. Fasciculus myrrhae et thuris. Tamż- 1630, iu 24 o, Paradisus anime christianae etc. Tamże 1630, in 24 o, czesto przedrukowywane. Niektórzy bpi zabronili tego dzielka, g 'yż autor w niem zdaje się przechylać do opinii, że Jezus Chr umail tylko za wybranych; Viaticum quotidianum hominis christiani. Colonias 1633, in 4 o; Septem tubae orbis christiani etc. Tamže 1633, in 18-o; S. Bernardi abbatis Clarrevalensis, vita et opera etc. Tamżo 1641, 2 tomy, in fol.; Christiani Theodidactus, seu doctrina pie vivendi et bene moriendi etc. Tamże 16±3 in 18-o; Viator christianus etc. Tamże  $164^{\circ}$ , 2 tomy in 12-0 i inne. (Por. Glaire, Dictionnaire t. II, str. 1471 -72; Nouv. biogr. génér. Feller et Michaud, Biographie).

Hortig Karol Antoni ur. w Pleistein w wyższym Palatynacie w roku 1774; 1794 wstąpił do Benedyktynów, był profesorem teologii w Landshucie i Monachium; kanonikiem katedralnym. członkiem rady klnej i szkolnej w Monachium. † w 1847 r. Napisał: Predigten für alle Festtage (Landsch. 1821); Predigten über die Sonntägigen Evangelien (ib. 1832) Handbuch der Christ. Kirchengeschichte (Landshut 1826–27, 2 tt.); drugie wydanie To u I i II-go część I a ib. 1828, do czasów reformacyi. Dokończył to dzieło Döllinger (Landshut 1828).

Hortulanie ob. Clancularii.

Horyel, hebr. hari, gr. Xopçaiot, lac. Horraei, pierwotni mieszk. Idumei. Mieszkeli w jaskiniach, ztad ich nazwa powstala. Hebr. "hor" znaczy "iaskinia." nich po czterykroć wzmiznka w P. Ś. (Gen. XIV, 6; XXXVI, 20.30; I Par. 1, 38-42; Deut. II, 12, 22). () pochodzeniu Horytów nie pewnego nie wiadomo. Zdaje się, że należeli do rodziny Herejczyków zajmowali Pale-tynę jeszcze przed przyjściem Chanenejczyków. Horytów wypędzili i do reszty wygladzili Monbici. (Deut. II, 12). (Por. F. Vigouroux, Dictionnaire de la Bible, t. III, p. 757-7.8; X. M. Godlewski, Archeologia Biblijna, Warszawa, 1901 r. tom I, str. 87 1.

Hosanna (greckie hosanna, hebrhoszianna — ratuj) — okrzyk, kiórym lud izraelski witał Zbawiciela, wjeżdżającego do Jeruzalem na pięć dni przed nieką. Wyraz ten wyjęty jest z 25 wiersza Ps. 117, który śpiewano podczas święta namiotów (Ztąd 7-my dzień tej uroczystości nazywano "Wielkiem Hosanna" — "Hoszanna Rabba"); H. od bardzo dawnych czasów śpiewa się we mszy św. po "Sanctus".

Hosschius albo de Hossche Sidroniusz ks. jezuita, ur. w Merckem we Flandryi w r. 1596, wstapił do nowicyatu w r. 1616. Nauczał przez lat 5 humaniorów, następnie przez lat 13 literatury. Arcyksiąże Leopoid Wilhelm rządca Niderlandów wezwał go na nauczyciela do swoich paziów, lecz po 2 latach H. porzucil te obowiazki i oddal sie nauczaniu ludu. Był także superyorem domu w Tongres, gdzie † w r. 1653. Pisał wiersze, elegie, m. i. Une pièce de vers à louauge du P. Casimir Sarbiewski, wydrukowane w wielu zbiorach poe-H-a, m. i. w wyd. w Antwerpii (1632 r.) str. 315-18; Matri Misericordiae Votum e letali morbo vitae sibique redditus solvebat Sidronius etc B. m. i r., in 4-o, i inne. (Por. Sommervogel, Bibliothèque de la Comp. de Jésus. Bruxelies 1893, 4-o, t. IV, k. 473-479).

Hoste Pawel jezuita, matematyk, ur. w 1652 w Pont de-Veyile (Ain), został jezuitą w r. 1666. Był czas jakiś profesorem gramatyki, następnie poświęcił się matematyce. Ok. r. 1689 został profe-

sorem królewskim matematyki w Lyonie i w Tulonie, gdzie † w r. 1700. Jego wielkie zdolności matematyczne sprawiły, że wszedł w stosunki z uczonymi, a marszałkowie d'Estrées i de Tourville opiekowali się nim i przyjmowali u siebie. Odbył on wraz z nimi i z księciem de Mortemart wiele podróży morskich i w ciągu 14 lat był ich nieodstepnym towarzyszem w ich wyprawach naukowych. Napisał wiele dzieł matematycznych; astronomicznych i tyczących się żeglugi (Por. Sommervogel, Bibliothéque de la Comp. de Jésus. Bru xelles 1903, 4 o, t. IV, k. 479—80).

Hostja, ad hostire—zabijać na ofiare. Jest to opłatek (z łacińskiego obłata), czyli chleb z maki p-zennej, czy-tą wodą rozrobionej, w osobnej formie upieczony, jaki przy Mszy św. używa się za materyę do przeistoczenia w Ciało Chrystusowe. Na hostjach umieszcza się znak krzyża, podobieństwo baranka. W tej formie i materyi, jak wyżej, używa się od XII z. w Kle katolickim, a także i luterskim. Wschód używa prosfory; kalwini zwykły chleb.

Hostovinus albo Hostounsky Baltazar, jezuita czeski, ur. w Hostomitz (Czechv) w r. 153 . W r. 1564 to-warzyszył Franciszkowi Commendoniemu, legatowi Stol. Aplskiej do Zygmunta III króla pol-kiego i dal początek kolegiom w Brunsbergu. Poltawie i Wilnie. Wreszcie był profesorem teologii w Pradze i Olomuńcu; † w r. 1600 w Kommotau. Napisal m. i. O zretelnym Słowie Bożym Kniszka techto času welmi užitičia Litomyšl 1574, 8 o) Historie o rozširzeni viry Křestanske ve vychodnich krajinach. Litomyšl 1281; Ant. Poševina tehoż znameni cirkve kutolicke, V Praze 1584; Tomaše Kempenskyho Knihy čtyry o Nasledowanj krysta Pana. Praze. 12-o; Listy z Indie d. oteuv. Tov. J. z.; Vyk/ad praveho podobrji z pusobon přijimani. V Praze 1614 inne. (Por. Sommervogel, B bliothèque de la Comp. 1893, 4-o, t. IV. k, 481— X. J. N. 821.

Hostyński-l) Jan ks. jezuita, ur. w bpów krak. i t. d. Tamże 1884, 8-a; Wielkopolsce w r. 1630, przyjęty został do nowicyatu w 1647 r., uczył humaniorów, przez lat 7 filozofii; był rekto- S. Orgelbr., Encykl. powsz. 1900, 4-o,

rem nowicyatu i kolegium w Krakowie, oraz profesorem teologii przez lat 10. Był także superjorem domu profesów w Krakowie, gdzie † w r. 1685. Naoisał Tractatus Theó'ogicus de Deo Homine seu Verbi Divini Incarnatione. Cracoviae 1679, in 4-0; (Posnaniae 1679, 4 0.—2) Je r z y Stanisła w ks. jezuita niemiecki, ur. w r. 1654 w Prusach; przyjęty do Towarzystwa w r. 1669, † w r. 1726 na misyach w Cinaloa. Pisał poezye. (Por. Sommervogel, Bibliothéque de la Comp. de Jésus. Bruxelles 1893, 4-0, t. IV, k. 481).

Hoszowski Konstanty, historyk polski, ur. w r. 1805, † w 1884. Studya prawnicze odbył w Krakowie, gdzie nastepn e był profesorem, sedzią, senatorem wolnego miasta Krakowa i t. d. Był członkiem Towarz, naukowego i Akademii nauk. Napisał: De re numma ia in Polonia. Cracoviae 1828; Wiadomość o starożut obrazie N. M P. i o Domu schronienia przy ulicy św. Szczejana w Krakowie, Kraków 1857; Żywot ks. Antoniego Bystrzonowskiego i t. d. Tamże 1851; Zywot Andrzeja Zawiszy Trzebickiego bpa krak wsk. Tamże 1861: Żywot Juna Mu katy bpa krak. Tamże 1866; Obraz zycia i zasług opatów Mogilskich. Tamże 1867; Kościół katedralny, jego instytucye, szkoły, starożytnicze szczególy życia i obyczajów wyższego kleru i t. d. Tamže 1881; Wspomnienie zasług ś p. ks. Fr. Piotra Pękolskiego i t. d. Tamže 1881; Jan Wels, medyk krakows, z XV w. i t. d. Tamże 1882, 16-a; Jun Korczbuch, kanonik krakow, i słynny architekt z XVI w. i t. d. Tamże 1882, 16 a; Jan ze Strzelec Suchywilk zwany, Kanel. W koronnv i t. d. Tamże 1883, 8 a; O ubyłych kościołach w Krakowie. Tamże 1883, 16-a; Rrzyczynek do hist, krak. Tow-Dobroczynności, Tamże 1882, 8 a; Rezydencya i fundacya niegdyś Pawła Włodzimierskiego... kustosza krak. i t. d. Tamże 1883, 8-a; Fundacya krdla Zbignieura Oleknickiego i t. d. Tamže 1884; Rezydencya niegdyš Jana Chojeńskiego i Jędrzeja Lipskiego, bpów krak. i t. d. Tamże 1884, 8-a; Krótki rys życia ks. Karola Teliyi i t. d. Tamże 18-8, 8-a, i w. in. (Por.

t. VII, str. 164; Karol Estreicher, Bibliogr. polska XIX stul. 1881-1900. Kraków 1907, 8-a, t. II, str. 189-140) X. J. N.

Hoszowski Ludwik ks. jezuita, ur. w r. 1732, odbył nowicyat w Krakowie, nauczał matematyki we Lwowie, retoryki w Żytomierzu i filozofii w Stanisławowie. W r. 1769 był profesorem matematyki i dyrektorem obserwatorrum we Lwowie. Po kasacie zakonu H. otrzymał godność kanonika w Przemyślu. Napisał Synopsis Philosophiae recentioris in Univ. leopolitanae traditae etc. Leopoli 1766, 8 o. (Por. Sommervogel, Bibliothéque de la Comp. Bruxelles 1893. 4 o, t. IV, k. 483).

Hattinger-teologowie kalwińscy. 1) Jan Henryk oryentalista, historyk literatury ur. w Zurvchu 10 marca 1620 r. Ukończywszy studya przygotowawcze, zostal w r. 1642 profesorem w rodzinnem mieście historyi klnej, oraz krótko katechetyki, języka hebrajskiego, a wre szcie logiki i retoryki. W r. 1655 zostal powołany do Heidelberga. Po sześciu latach powrócił do Zurychu, jako prof. teologii, wreszcie w r. 1666 przeniósł się do Leyden. Podczas wycieczki z trojgiem dzieci utonął 5 czerw. 1667 r. Dorobek literacki H a jest b. obfity zwłaszcza w zakresie Pisma św. i j zyków wschodnich. Z głównych jego dziet wymienić należy: Exercitationes Anti-Marinianae de Pentateucho samaritano etc. Tigur. 1644: Erotematum linguae sanctae libri duo. Tigur. 1647; Thesaurus philologicus etc. Tigur 1649 — 1659; Grammaticae Chaldaeo Syriacae libri duo etc. Tigur. 1652; Promptuarium seu bibliothe. ca orienta is etc. Heidelb. 1658; Gram. matica quatuor linguarum hebrai. cae chaidaicae syriacae atque arabicae, harmonica Heidelb, 1658; Etymologicum orientale, sive lexicon etc. Francf. 1661. Z prac historycznych wyrôżnia się jego Hisi. eccl Novi Test. Tigur 1651-1657 i Historia orientalis etc. Tigur 1650 — 1661. Pozostawil też sporo pism polemicznej treści. Przy tak obfitej i szybkiej twórczości wiele jego prac grzeszy powierzchownościa, a czę to nawet zakradają sie blędy. Naj-

orientale, a natomiast naipobieżniej pisane są: Promotuarium i Grammatica Chaldaeo - Syriacu (por. Heidegger Hist. vitae et obitus J. H. H-i. Tigur. 1667; Steiner, D. zurich. prof. J. H. in Heidelbery. Zurich 1886).

Jan Jakob, historyk klny, syn poprzedniego, ur. w r. 1652 w Zurychu, objął w r. 1698 katedrę teologii w Zurychu, † 13 grud, 1735 r. Już jako pastor poświęcał się studyom nad historya klna Szwajcaryi, a w r. 1698-1707, wydal swoją prace w 4-ch to nach, po-czynając od wprowadzenia Chijań-twa aż do XVIII w. Praca ta jest stronnicza i nacechowana namiętnością. wiekową rocznicę przyjęcia kalwinizmu napisal broszure p. t.: De necessaria majorum ab Ecclesia Romana secessione etc. Wobec powstajacych na końcu XVII a początku XVIII pradów pietystycznych, grożących rozdwojeniem w kle reformowanym, H. wydal kilka pism okolicznościowych w języku niemieckim m. i. Unverfälsch'e Milch d. christl. Lehre; Versuchungstunde über d. evang. Kirche etc. i inne. Jego poglady i wierzenia ściśle kalwiń-kie wymowniej przejawiają się w Dissert. irenica de veritatis et charitatis amicissimo in eccl. Protestantium connulno. Friburg 1721, a także w Fata doctrinae de praedestinatione et gratia Dei salutari. Friburg 1727 (Por. Meisler Berühmte Zuricher. Basel 1782, II, 239 i nast.). (Ch).

linguae sanctae libri duo. Tigur. 1647; Thesaurus philologicus etc. Tigur 1649 – 1659; Grammaticae Chaldeo Syriacae libri duo etc. Tigur. 1652; Promptuarium seu bibliotheca orienta'is etc. Heidelb. 1658; Grammatica quatuor linguarum hebrai cae chaldaicae syriacae atque arabicae, harmonica Heidelb. 1658; Etyphologicum orientale, sive lexicon etc. Franct. 1661. Zonac historycznych wyróżnia się jego Hisi. eccl. Novi Test. Tigur 1651–1657 i Historia orientaliże etc. Tigur 1650 – 1661. Pozostawił też sporo pism polemicznej treści. Przy tak obsitej i szybkiej twórczości wiele jego prac grzeszy powierzchownościa, a czę-to nawet zakradają sie blędy. Najwięcej pilności włożył w Etymologicum

quam plurimis expurgati, (Leyd. 1748). Najslynniej-zem dzielem H-a jest Biblia Hebraica (4 voll. Paris, 1753 - 1754. H. umieszcza tu i ksiegi deutero kanoniczne. Praca to olbrzymia, lecz nieraz dowolna w poprawkach. Stad miało to dzielo dużo krytyków. Cyt. ich Hurter, Nomenclator theol., Ocniponte, 1895, t. IV. kol. 304, depisek 1). Nadto w pogladach teologicznych H. postap l dowolnie, twierdząc np. o preegzystencyi duszy Chrystusa Pana. Zbijal to twier-dzenie jeneral Zakonu, O de Lavalette. Pomimo tego erudycyę i pracowitość H-a cenili ówcześni uczeni, z którymi H. utrzymywał list wne stosunki, Benedykt XIV uczcił jego pamięć złotymi medalami, duchowieństwo - stypendyami. (Por. Adry, Notice sur la vie et les ourrages du M. Houbigant w, Magaz en yclop 1806; Seb. Ravius, Spec. observat. ad Hubiganti Proley in Scripturam, Treviris, 1776; W. W. t. VI, k. 314 - 315; Hurter, dz. cyt. k. 303 - 305; Vigouroux, Diction de la Bible, t. 111, k. 765.; Buchberger, Kirchliches Handlexicon, München 1907, t. I, k. 2025-2026).

X. C. S.

Houdry Wincenty ks. jezuita, znakomity kaznodzieja, ur. w r. 1631 w Tours albo w okolicach tego miasta, w r. 1646 wstąpił w Paryżu do Towarzystwa, uczył humaniorów, retoryki i filozofii i byl kaznodzieją przez 24 lat. † w Paryżu w r. 1729. Jako kaznodzieja dal sie poznać we wszystkich prawie znaczniejszych miastach Francyi. Ostatnie chwile życia spędził na modlitwie i pisaniu dzieł. Napisal: Poésies latines; Sermons sur tous les suiets de la morale chrétienne. Paris 1696 i nast. Paris 1903, 8-o, str. 535). 20 tomow; Traité de la manière d'i-m ter les bons prédicateurs. Tamze 1705; Bibliothèque des prédicateurs Temže 1711-1733, 23 tomy; Bibliotheca concionatoria ethices christ. praecipua cont argnmenta ord. alphabe tico digesta. Angsb. 1749, 4 tomy; Bi-b'iotheca concionatoria theol. com-plectens mysteria Dom. Nostri et B. Virg. etc. Tan że 1764, 6 części; Exercitia spiritualia juxta usum receptum S. Ignatii, Lugduni 1802; 2 tomy. (Por. Sommervogel, Bibliothèque de la Comp. Bruxelles 1892, 4-0, t. IV, k. 485-491; les Catholiques de France au XIX siè-

Schäfler, Handlexicon der kath. Theologie. 8 o. t. II. str. 353).

X. J. N.

Hourat Piotr ks., współczesny, napisal Le Syllabus. Etude documentaire; 3 vol. I Première Phase: 1849 — 1861. II. Deuxième Phase: 1861 - 1862; III, Troisième Phase: 1862 - 1864, Paris. in 12-o.

Houssaye - 1) Arseniusz, (właściwe nazwisko jego jest Housset), romansopisarz i krytyk francuski, ur. w Bruyères w r. 1815, † w 1896. Pi-arz plodny (przeszło 100 dzieł napisał), ale w pismach swoich zbyt wolny, w jednem tylko dziele filozoficznem Les Destinées de l'âme (Paris 1879) okazuje sie spirytualista, rozprawia o taj mnicy wieczności i t. d. Oprócz romansów pisał też dzieła poważne, jak: His'oire de la peinture Française et hollandaise. Pans 1846; Histoire de Léonard de Vinci: 1869: 2 wyd. 1876, i inne; (Por. Blanc, Repertoire bib iographique, 1902, 8-0; Tenze, Dictionn. univers. de la Pensée. 1899, 4-o. t, I. str. 790; Bethleem, Romans etc. Cambrai 1896, 12-0).-2) Michał ks. z dyecezyi paryskiej, kanonik honorowy w Autun, ur. wr. 1834. + w r. 1880. Napisal M. de Bérulle et les Carmelites de France; Le Pére de Bérulle de l'Oratoire; Le cardinal de Bérulie et le cardinal de Riche. lieu (1625 - 9). Paris 1875, 8-0; Vie de la Rév. Mère Thérese de Jesus (Xaverine de Maistre). Poitiers et Paris. 1882. 12-o, dzieło to zostawił autor niedokończone; dokończył je i oglosił drukiem Mgr. Gay. (Por. Blanc, Repertoire bibliogr. Paris 1902, 8-o, str. 201; Daniel, Manuel des Sciences ecclés.

Houtin Albert ks., współczesny, napisal Dom Couturier, abbé de Solesmes. Angers 1899, 18-0; La Controverse de l'apostolicite des Eglises de France Au XIX s. Paris, 1901, wyd. 2-ie, 8-0; Les Origines de l'E lise d'Angers. Laval 1901, 8-0; Le Petit Séminaire Mongazon. Angers 1900; Un dernier Gallican. Henri Berner, ch noine d' Angers. 1901; Lettre à Dom Chamard sur un dernier Gallican. Paris 1901. 8-o; La question biblique chez

cle. Paris 1902, 8-o i inne. W ostatnich latach ks. H. zarażony blędami modernistycznymi występować zaczął w swych pismach z opiniami, niezgodnemi z nauką Kła. Nadto w pełnym żółci i sarkazmu paszkwilu "La crise du Clerge" wystąpił pko różnym osobistościom z kleru, używającym powszechnego szacuoku a sobe memilym. Wreszcie skończył na zupelnei anostazyi od Kła. (Por. Blanc, Repertoire bibliogr. Paris 1902, 8-o, str. 101; Recue pratique d'Apologetique. 1908, Nr. 74, str. 136—143).

X. J. N.

Houzé Florentyn, malarz belgijski, ur' w r. 1812 w Tournay, był uczmem ma larza łyońskiego P. H. Hennequm'a. H. zamieszkał w Liege i malował obrazy historyczne i religijne. Celniejsze z jezo obrazów są: "Wejście do klasztoru" 1846, "Św. W ncenty à Paulo ratujący tonących." "Św. Karol Boromeusz udzielający Sakramenta zarażonym", "Św. Augustyn umierający uzdrawia chorego", "Ukrzyżowanie" obraz przyjęty na wystawę powszechną w Paryżu w r. 1855. H. otrzymał w r. 1842 medal w Frukselli. (Por. Vapereau, Dictionnaire univers. des Contemporains. 1893, 4-0, str. 808).

Hovelacque Abel, lingwista, antropo log i polityk wrogo usposobiony do religii, ur. w r. 1843 w Paryżu, † w 1896. Studyował najpierw prawo, potem języki: w r. 1876 mianowany profesorem antropologił lingwistycznej w szkole antropologicznej, założonej przez Broca, był kierownikiem czasopisma "Revue de linguistique«; zas adal w Radzie municypalnej paryskiej (1878-89) i w izbie deputowanvch (1889-94). H. był zwolennikiem pozytywizmu matervalistycznego i wyznawcą transformizmu; jako pisarz i polityk był zaciętym wrogiem religii. Napisal m. i. Langues, races, nationali és. 1873; Lettre sur l'homme préhistorique du type le plus ancien. etc. 1875; La Linguistique 1875, wvd. 4-te 1888. dzieło godne zaznaczenia; N tre ancetre, recherches d'anatomie et d'ethnologie sur le précurseur de l' homme 1877; Mélanges de linguistique et d'antropologie. 1880; Les Races humaines 1882; Les Debuts de l'humonité, l'homme primitif contemporain.

Nègres de l'Afrique sus-équatoriale. 1889, i inne. (Por. Blanc, Lietionnaire univ. de la Pensée 189), 4 o, t. I, str. 790; Tenze, Histoire de la Philos. Paris, 12 o, t. III, str. 92-93; Distron. de la Philos. 1906, 4-o, k. 640; De Gubernatis, Diction. intern. des Ecrivains. Florence 1890, 4-o, t. II, k. 1207).

X. J. N.

Höveler Piotr ks. dziennikarz, ur w r. 1847 w Kreitz pod Neuss. Napisał Die Aufgaben des Gesanges. 1880; Musica ästhetik. Erklärung des "Stabat Mster" von Dr. Witt. 1881; Das St. Marienhospital in Köln. 1891; A. Kolping als Volksschriftsteller; Vier Lebensbilder aus der jüngste, i inne. H. Jest redaktorem czasopism "Rhein-Sontagsblatt" i "Katholischer Literatur-Kalender. 1902, 16-0, str. 130);

Hovard Edward ks., ur. w r. 1829 w Notungham, pochodził z rodziny ksiażęcej Norfolk. Z poczatku był oficerem regimentu gwardvi królowej, w r. 26 życia opuścił służbe wojskowa i wstapił do stanu duchownego. Wyświecony na kaplana w Rzymie. poświecił się na u-sługi Piusa IX. Następnie udał się do Indyj i zamieszkał w Goa; wróciwszy do Europy został archiprezbyterem bazyliki watykańskiej, w r. 187? wyświecony na bpa Neocezarei "in partibus infidel um" i mianowany koadyutorem krdła-bpa Fras ati. W r. 1877 kreowany krdlemkaplanem z tytulem śś. Jana i Pawla, w r. zaś 1884 — krdlem bpem Albano. Od r. 1878 miał także tytul protektora kolegium angielskiego w Rzymie. H. znany był jako wybitny oryentalista, znał języki arabski, armeński i rosyjski. (Por. Vapereau, Dictionnaire universel des Contemporains. Paris 1893, 4-o, str. 809). X. J. N.

nali és. 1873; Lettre sur l'homme préhistorique du type le plus ancien. krdi z Norfolk, ur. 21 września 1629 w etc. 1875; La Linguistique 1875, wyd. 4-te 1888. dzielo godne zazaczenia; Nitre ancetre, recherches d'anatomie et d'ethnologie sur le préfurseor de l'homme 1877; Mélanges de linguistique et d'antropologie. 1880; Les Races humaines 1882; Les Debuts de l'humaines 1882; Les Debuts de l'humaines 1882; Précis d'antropologie 1887; Les angielskich Dominikanów klasztor w

Bornhem, którego był pierwszym przeo- profesora seminaryum poznańskiego. Zgarem; przy pomocy Antoniny H. zaklada w 1660 r. klasztor dla siostr zakonnych (Dominikanek) w Vilvorde, który przenosi w 1690 do Bruk-elli Od r. 1662 do r. 1674 jest kapelanem królowej Katarzyny, generalnym wikaryuszem zakonu, wikaryuszem aplskim. W r. 1674 zostaje wygnany z Anglii, wraca do klasztoru w Bornhem; d. 17 maja 1675 r. zostaje krdlem. Gdy zamie-zkal w Rzymie, pracował niezmordowanie nad zachowaniem i rozszerzeniem katolicyzmu w Anglii, jako krdl protektor Anglii i Szkocyi przez założenie kolegium angielskiego w Rzymie i Lowanium. (Por. Monumenta ordinis Fra trum Praedicatorum historica, ed B. M. Reichert. Rzym, 1896, t. XIII. 175, 405; XIV, 74; Touron, Hist. des hommes ill. de l'Ordre de St. Domin. Paryż, 1743/9, V. 648 i nast.; De Jonghe, Belgium Dominicanum, Bruk-ella, 1719, 400 i nast.; Palmer (Londyn, Dictionary of National Biography ed. by L. Stephen and S. Lee., 13,54-7; Buchberger Michael, Kirchliches Handlexicon, 2, 2026.) X. H. P.

Hovois Józef, adwokat, działacz społeczny belgijski, deputowany do parlamentu belgijskiego.. Napisal Liberté, tolerance ou repression en matière de Moeurs. Etudes juridiques et sociales, 1883, 8-o; Les Bourses du Travail pour Femmes. 1890; 8-0; Dix mots sur le Travail des Femmes à Bruxelles- 1892, 8 o, stanowi dalszy ciag poprzedniej pracy; Le Socialisme renie par les socialistes au Parlement belge. Discours prononcé à la Chambre des Représentants le 17 mars 18·o.

Hozakowski Władysław ks. współczesny; ur. 9 stycznia 1869, po skończeniu gimnazyum Maryi Magdaleny w Poznaniu, odbywał studya teologiczne w akademii duchownej w Monasterze (Münster w Westfalii) oraz w seminaryum poznańskiem i gnieźnieńskiem. Wyświęcony 5 marca 1893 r. na kaplana, poświecił się studyom biblijnym i języków semickich w Monasterze, i w r. 1896 otrzymał stopień doktorski. Chwilowo poświęciwszy się pracy parafialnej już pod koniec 1895 r. został powołany na

sty ks. arbp Stablewski, z wielka żarliwością pasterską krzatający się o podniesienie poziomu naukowego w seminaryum poznańskiem, uznając zasługi i gorliwość ks. H. powierzył mu, oprócz wykładu Pisma św. także obowazki wice regensa. Ks. H. był przez kilka lat dziekanem Kolegiaty poznańskiej, obecnie zaś jest cenzorem k-jag duchownych, egzammatorem i sedzia prosynodalnym. Ks. H. rozwinal bardzo obfitą działalność naukowo-literacką i zasilał, począwszy od r. 1894, artykułami treści teologicznej, filozoficznej, historycznej, belletrystycznej politycznej i e stetycznej różne czasopisma polskie i niemieckie, m. in. Westfälischer Merkur Kuryer i Dziennik Poznański, Przegląd Kościelny i Ruch spoceczny, a wreszcie doskonalemi pracami w zakresie nauk biblijnych nasza Podręczna Encyklopedye Kościelna. Wogóle nauki biolijue stanowia ulubiony przedmiot prac ks. H., liczba też ich jest poważna, a cechuje je glębokość i gruntowność. M. i. ks. H. w jezyku nie-mieckim wydał w r. 1899 Die biblische Geogonie, dla użytku swoich słuchaczów: Der Psalter, 1901: Das Leben Jesu w kilku tomach, od r. 1899 -1902; Zur Geschichte d bibl. Textes 1901 r.; Zur Geschichte de bibl. Ca-nons. 1903 i in. W polskim języku wyszly z pod pióra ks. H. Szkie o kościele Przemieniania Pańskiego w Po naniu, 1900 r.; Ecce Agnus Dei; Alfred Loisy, wszystkie te prace, jako odbitki Przegladu kościelnego. Oprócz tego napisał Rzymska komisya hiblijna. 1903; Jak dawno człowiek żyje na ziemt, 1907, w kierowanych przez siebie "Głosach na czasie", wreszcie Żywoty Swietuch Pańskich, 1908. Ostatnio ks. H rozpoczął w Poznaniu wydawnictwo miesięcznika kościelnego "Unitas", pi-ma duchowieństwa archidyecezyi Gnieżnieńskiej i Poznańskiej. (Ch.)

Hozyusz (Osius, Osios) bp. Korduby w Hiszpanii w końcu III-go i poczatkach IV w. wielki obrońca wiary, omał nie padł ofiara w czasie prześladowania Dyoklecyana. Wyniesiony na stolice bpia zajaśniał taka świętością i rozumem, że na synodzie w Uwirze (Illiberis in provincia Baetica/ między wieloma bpa-

dzonym w walce z aryanizmem. Przez Konstantego W. wysłany do Aleksandryi staral się zażegnać spory aryańskie, z którymi nie mógł poradzić sobie i Aleksander bp na dwoch zwolanych przez się soborach. Lecz i H. nie doszedł do porozumienia z aryanami. Bral udz al w walce z herezyą sabeljanów. Za rada H. e sarz Kon-tantvn zwołal sobór powszechny w Nicei. Na soborze tym prezydował H. jako delegat pża Sylwestra I. Za pża Juliusza I na soborze w Sardyce (dzisiejsza Sofia) zwolanym w celu usuniecia zamieszek i blędów, wywolanych aryanizmem, przewodniczył H., jako 90-letni starzec w r. 344. Za czasów Konstancyusza, zwolennika arvanizmu, H. łącznie ze św. Atana/ym stal s e przedmiotem prześladowania aryanów. Zeslany przez cesa rza do Sirmium w Pannonii jako starzec przeszło stuletni, i tam nie był wolny od przesladowań; na soborze bpów aryańskich w Sirmium 357 r. wymuszono na H. podpisanie wyznania wiary, podstępnie ulozonego przez aryan. Wedle świadectwa św. Atanazego i Sozomena, H. poznał swój bląd, odwołał podpis i klątwą oblożył herczye. Umari na wygnaniu w Sirmium 357 r. Z pism H. pozostały listy do Konstancyusza w odpowiedzi na namowy i list do siostry o cnocie dziewictwa, zachowany u św. Izydora z Sewill. (Por. Euzebius, Hist. Const.; Sozomenus, Historia, Eccles.; Athanas., Historia Arian.; Barenius, Ann. Eccl; H fele, Conc Geschichte; Hergenröther, Historya Kościelna t. II, wydauie "Bibl. dzieł Chrześcijańskich"). X. B. S.

Hozyusz Stanisław bp. poznański, ur 1673 r. svn Wojciecha i Anny z Wolo-Ksztalc.l się w Brunsberdze, potem w Rzymie. W 1709 został kanonikiem krakowskim, później chełmińskim w 1717 r. safraganem przemyskim, nastepnie po śmierci Łubieńskiego administratorem krakowskim, w r. 1721 objal dyecezye inflancka, a wkrótce kamieniecka po bpie Rupniewskim i nareszcie, po Janie Tarle w 1732 r. dyec. poznań-

mi zajmował 2-gie miejsce. Był niestru- skim d. 12 września 1733 r. popieranego przez Francyę Stanislawa Le-zczyńskiego, H. z nieliczna garstką przeciwników obwotal d. 5 października królem Fryderyka Augusta saskiego, jako Augusta 111. Poteżna opieka, jakiej Augustowi III udzielily Aus rya i zwłaszcza Rosya, przechylila szale na jego stronę. H. główne narzędzie wyniesienia Augusta III zjednal sobie powszechną prawie nieprzyjaźń, przed którą aż za granicę schron ć się musiał. W r. 1733 d. 7 lipca odbył w Poznaniu synod dvecezyalny. Ustawy tego synodu Constitutiones wydał Leon Morawski. Powróciwszy z synodu na sejm do Warszawy we wrześniu, końca obrad nie doczekal się, bo umarł 13 października 1738 r. w War-zawie i pochowany w grobach kla św. Jana.

Hozyusz Stanisław, kardynał, książe biskup warmiński, urodził się dn. 5 maja 1504 r. w Krakowie, z ojca Ulryka i matki Anny, majetnych mie-zczan krakowskich. Rodzice jego pochodzili z rodziny mie-zczań-kiej, - która miała przywędrować z Niemiec, z margrabstwa badeńskiego. Rychlo po narodzeniu się Stanislawa, rodzice jego przenieśli się do Wilna, gdzie ojciec jego objął zarząd mennicy litewskiej,-tu więc przepędzał Stanislaw lata dziecięce, i tu mial pobierać pierwsze nauki u OO. Dominikanów wileńskich. Do zakonu też Dominikanów pragnął wstąpić młody Hozyusz, slabe jednak zdrowie i niechęć ojca stanęły temu na przeszkodzie. Udaje sie przeto na uniwersytet do Krakowa, gdzie go spotykamy już w r. 1519, tu w r. 1520 uzyskoje bakalaureat, — na-tepnie przebywa na dworze blskupa krakowskiego Jana Konarskiego, a od r. 1525 Piotra Tomickiego, piastując jednocześnie godność sekretarza biskupiego, jak i nauczyciela kr wnych obu biskupów, Protekcyi przepotężnego i możnego a wysoce wykształconego Piotra Tomickiego użył Hozyusz do przeprowadzenia planu wyjazdu do Włoch, dla dopelnienia swego wyksztalcenia w tamtejszych wszechnicach. Naukę pobieral w Padwie i Bolonii, ksztalcąc ska. Po śmierci Augusta II odegrał się pod kierunkiem takich uczonych, dość ważna role polityczna. Gdy ogrom- jak Łukasz Bonamico i Hugo Buoncomna większość narodu, z prymasem Potoc- pagni (późniejszy papież Grzegorz XIII), skim na czele, wybrała na sejmie warszaw- i obcując z elitą umysłową ówczesnych

Włoch. Dn. 8 czerwca 1553 r. został dników, gdyż Hozyusz w ulgach, w da-Hozyusz promowany w Bolonii dokto- ninach i opłatach ludności był hojnym, rem obojga praw; rychło potem powrocił do kraju. Plan dalszych studyów za granicą, a zwłaszcza plan udania się do słynnego humanisty Erazma z Rotterdamu, który z tyloma wybitnymi w owym czasie Polakami pozostawał w najbliższych i najserdeczniejszych stosunkach, rozbił się o brak środków, trzeba było pomysleć o twardej rzeczywistości życia. Hozyusz cieszacy się protekcya kanclerza biskupa Tomickiego, wstepuje do kancelarvi królewskiej, - a okazane przezeń zdolności torowały mu drogę do dostojeństw i beneficyów świeckich i kościelnych. Został regensem kancelaryi, otrzymał z kolei probostwa w Wieluniu, Wiślicy, Golebiu i Radłowie, w r. 1538 otrzymał kanonie warmińską, w r. 1539 krakowską,-w r. 1540 przyjął święcenia kaplańskie, - wreszcie w r. 1549 postapił na biskupstwo chelmińskie, mimo oporu stanów pruskich, które sobie tego nie życzyły. Hozyusz nie posiadał indygenatu pruskiego, je-dnak przeparto Hozyusza, było to bowiem życzeniem przedśmiertnem króla Zygmunta Starego. W tymże roku od-był poselstwo od Zygmunta Augusta do cesarza Karola V i króla Ferdynanda I, a następnie po powrocie z Pragi, Brukselli i Gandawy w r. 1550 został wyświęcony na biskupstwo chełmińskie. Na stolicy jednak chełmińskiej nie pozostawał zbyt długo, w r. 1551 przeniósł go Juliusz III na życzenie Zygmunta Augusta na biskupstwo warmińskie, przyczem dano mu też administracyę biskupstwa poznańskiego, pozbawionego biskupów wskutek rozszerzenia się luteranizmu. Hozyusz zajął się teraz całą duszą administracyą swej dyecezyi, stanał na czele katolicyzmu nie tylko w Prusiech ale i w Polsce, i zainicyował a w znacznej części przeprowadził ruch zwany "kontrreformacya." Nie ograniczył się tylko do wizytacyj kanonicznych, udzielania sakramentów, ale i sięgnął głębiej i szerzej. Zajął się pilnie podniesieniem gospodarstwa kra-jowego, przemysłu i handlu, który wymagal gorliwej opieki. Nie chodziło mu przytem o podniesienie własnych dochodów, które owszem, za czasów Hozyusza bywały niższe, niż za jego poprze-

pragnal tylko podniesienia ogólnego bogactwa, które korzyści każdemu z osobna przynosi. Najważniejszem polem jego działalności był jednak Kościół i literatura kościelna. Wiedział, że walka z reformacya musi być prowadzona odpowiednia bronia, że nie wystarcza już używane dotychczas formy i sposoby walki, a ponieważ środki po temu znalazł gotowe w utworzonem właśnie Towarzystwie Jezusowem (Jezuitach), przeto sprowadził ich do Brunsbergi, ufundował im w r. 1565 kolegium i oddał pieczę nad seminaryum dyecezyalnem w Brunsberdze, powierzając im temsamem wychowanie mlodych kleryków, jak i wprowadzając ich jako wychowawców młodzieży w Polsce w ogóle.

Brał udział w najważniejszych synodach, i tam jak i na arenie politycznej walczył z nowatorstwem i reformacyą. W r. 1551 na synodzie piotrkowskim wystapił z głośnem swojeni wyznaniem wiary, -miało to przeciąć całą agitacyę w duchu nowatorskim, którą prowadzo-no w łonie episkopatu, na dworze jak i wśród niż-zego duchowieństwa; wiadomo, że sprawa kościoła narodowego, stała na porządku dziennym. Rzeczywiście "Wyznanie wiary" Hozyusza, które było krótkiem i treściwem wygłoszeniem religijnych przekonań prawowiernych katolików, zostało przez ogół zgromadzonych jednomyślnie przyjęte i zaprzysiężone. Owo "Wyznanie wiary" posłuży-ło następnie Hozyuszowi do opracowania osobnego dziela p. t. "Confessio fidei catholicae christianae" wydane w r. 1557, które służyło następnie jako podstawa utworzenia katechizmu, i które było tłumaczone na prawie wszystkie języki europejskie, a za życia Hozyusza doczekało się 30 wydań. W r. 1555 na sejmie piotrkowskim wypracowano program naprawy Rzeczypospolitej, a przedewszystkiem postawiono projekt Kościoła narodowego. Senat o tej sprawie zgodził się z izba poselską, - biskupi byli chwiejni, — jeden tylko Hozyusz stał niewzruszenie przy Kościele katolickim, i zwalczał projekt reformy. Król Zygmunt August się wahał, przyjął w końcu taktykę odkładania sprawy z sejmu na sejm. W końcu oddano sprawę

do roztrzygnięcia obradującemu soboro Jehu, przeciwnie dodali mocy i energii wi trydenckiemu. Jednym z posłów polskich był Hozyusz. Hozyusz nie po raz pierwszy bawił u boku papieża. r. 1557 powołał go do Rzymu papież Paweł IV i nie puścił go aż do swej śmierci (1559), obdarzając Hozyusza wysokiem zautaniem, i kierując się jego doświadczeniem, radą i głęboką uczonością. Następca Pawła Pius IV polecił Hozyuszowi trudna misyę dyplomatyczna nakłonienia cesarza Ferdynanda do współdziałania sprawie otwarcia na nowo przerwanego soboru Trydenckiego. Hozyusz za atwił sprawe w r. 1560 pomyślnie, - jako nagrodę za to otrzymał teraz kape usz kardynalski (26 lutego 1561). Jako kardynał przeto wystąpił teraz Hozyusz na soborze, przewodniczyl jego obradom, został mianowany legatem papieskiem a latere, słowem jego wpływ na sprawy Kościoła rozwinał się i spotężniał niezmiernie. Na tok obrad i na uchwały soberu miał wpływ bardzo znaczny, który mu zyskał powszechne uznanie. To też po śmierci Piusa IV przy konklawe padła na Hozyusza dość znaczna ilość głosów, z czego widać, jak wielką sobie zdobył wziętość i uznanie w świętem kolegium. Po zamknięciu obrad soboru (grudzień 1563) powrócił Hozyusz do Polski, gdzie chodziło o rzeczy pierwszorzędnej wagi, mianowicie o wprowadzenie księgi ustaw uchwalonych na soborze. Za Hozyuszem przybył do Polski znakomity nuncyusz papieski Jan Franciszek Commendoni (1564),—i głównie zapobiegliwości, taktowi i rozumowi tych dwu ludzi przypisać należy, że upadająca sprawa katolicyzmu w Polsce, mogła się podźwignąć, i ostatecznie zwyciężyć. Na sejmie egzekucyjnym w r. 1562 wydał Zygmunt August oddawna upragniona ustawę tolerancyjną, odejmującą sądom duchownym prawo odwoływania się do egzekutywy władz świeckich. Rokowania Stolicy apostolskiej z Iwanem Groźnym w celu przyciągnięcia go na katolicyzm, jakkolwiek nie przyniosły kogusta od katolicyzmu. Mimo to Ho- habita in exequiis St Hosii, Romae zyusz i Commendoni nie upadli na du- 1579; tenże, Teatrum virtutum St.

duchowieństwu i zwolennikom Kła, a nadto potrafili tak wplynąć na króla, że ten nie uległ wpiywom i namowom, lecz przyjął uroczyście z rak Commendoniego ksiege ustaw soboru trydenc-kiego, i na sejmie w r. 1565 oświadczył się stanowczym przeciwnikiem kościoła narodowego. Bylo to zwyciestwo, do którego w znacznej cześci przyczynił się

Hozyusz. Przedewszystkiem jako pisarz kościelny, - po Confessio fidei napisal w roku 1557 dzieło Verae christianae catholicaeque doctrinae solida propugnatio, rzecz o źródlach Objawienia, praca polemiczna przeciw dzielu J. Breuza p. t. Confessio Wirtembergica. Za ta praca poszedł szereg prac innych, jak De expresso verbo Dei (1558); Judicium et censura de adoranda Trinitate (1564); De loco et auctorilate Romani pontificis (1565); Palinodia (1567), — i wiele innych. W r. 1567 Pius V mianował go legatem a latere dla całej Polski. Działalność jednak jego w kraju trwała nie długo, - dnia 20 sierpnia 1569 r. składa rządy swej dyecezyi w ręce swego koadyutora, historyka Marcina Kromera i udaje się znowu do Rzymu, gdzie do swej śmierci (5 sierpnia 1579 r.) przy boku Piusa V i Grzegorza XIII przebywał. Można powiedzieć, że żadna z ważniejszych spraw Kościoła nie obyła się teraz bez rady Hozyusza. W Rzymie był sta-lym rzecznikiem spraw polskich, utworzył też tu dla polaków szpital i kościół św. Stanisława. W ostatnich latach był jego towarzyszem i sekretarzem znany w Polsce działacz kościelny X. Stanisław Reszka, Jakkolwiek źródła do dziejów Hozyusza są bardzo liczne, życie jego i działalność są prawie nieopracowane. Najważniejsze źródła: Hipler i Zakrzewski, Stanislai Hosii epistolae t. I-II ("Acta historica res gestas Poloniae illustrantia" t. IV i IX 1 i 2); T. Wierzbowski, Uchańsciana t. I-V; Acta podkanclerskie Fr. Krarzyści, to jednak naprężyły stosunki sińskiego w "Bibl. ord. hr. Krasińmiędzy Polską a Rzymem. Podobnie skich" t. I—III. Opracowania i sprawa rozwodu króla z Katarzyną Au- żywoty: Reszka St., Epistola de stryacką, czemu Commendoni oparł się transitu St. Hosii, 1579; tenże, Hosii stanowczo, odstręczały Zygmunta Au- vita, Romae 1587; Treter T., Oratio

Hosii, Poznań 1580; Eichhorn, Stani- lub w części jej pisma. Wybór pism slaus Hosius, Mainz 1864, 2 t.; Hipler Fr., Die Biographen des Stan. Hosius; ("Zeitschrift für Geschichte Ermlands" s. VII); Zaleski, Jezuici w Polsce t. II; Nowodworski, Encyklopedya kościelna t. VII. str. 467; Żukowicz P., Kardinał Hozij i polskaja cerkow jewo wriemeni, Petersburg 1882; Hipler Fr., Hosius als Schriftsteller ("Pastoralblat für die Diöc. Ermland." 1892, Nr. 10); Voigt J., Der Herzog Albrecht von Preussen und der Cardinal Hosius (,, Neue preuss, Prov. Blätter." 1849. Por. tež: Estreicher, Bibliografia pol-ska t. XVIII str. 277 i nast. i Finkel, Bibl. hist. polskiej. st. 1742 pod Ho-St. Ketrzyński.

Hrabanus Maurus ob. Rabanus Maurus.

Hradec Králové -- bpstwo w Czechach ob. art. Königrätz.

Hrebnicki Floryan metropolita kijowski, grecko-unicki, ur. w polowie XVII w. Po ukończeniu nauk we Lwowie, został bazyljaninem, w 1719 arcybiskupem połockim po Jozafacie Kuncewiczu. Gorliwy i światły pasterz, zajmował się troskliwie swymi obowiązkami. Wiódł spory o majatki arcybiskupie z Jezuitami, w klasztorze Bazyljanek zaprowadził ustawy, przepisane przez sobór Trydencki.

Hrothsuita albo Roswitha, zakonnica w klasztorze Benedyktynek w Gaudersheim, ur. w r. 912, + w 968, pierwsza poetka dramatyczna niemiecka i historyczna pisarka. Owocem jej talentu jest 6 dramatów (Gallicanus, Dulcitius, Abraham, Paphnutius, Kallimachus i Sapientia według Terencyusza) napisanych proza rytmiczna; nadto 8 historyj czyli Legend z życia Chr. P., N. M. P. i ŚŚ. w leoninowych hexame-trach; poemat De primordiis coenobii Gandersh., wreszcie niedokończony poemat De gestis Oddonis I imperatoris. Imię H. w średnich wiekach zupełnie jakby zapomniane, przypomniał K. Celtes, który większą część pism H. wydał w Norymberdze 1501 roku. Odtad coraz częściej wydawano w całości

H. wydali: Schurzfleich (Wittemberga 1707), Migne w "Patr. Lat." (Paryż 1853), Barack (Norymberga 1858—calkowite wydanie), i w. in. wydań niektó-rych pism H-y. W XIX w. zaczęto podawać w watpliwość, czy przypisywane H. pisma, są rzeczywiście jej pióra. Wątpliwość tę uzasadnił Aschbach w dziele R. u. K. Celtes. Wien 1867; przypuszcza on, że pisma te powstały nie w X w., lecz w epoce humanizmu, i że napisał je Celtes i jego przyjaciele towarzystwa "Societas Rhenana." Por. Schäfler, Handl. der kath. Theologie, 1883, 8-o, t. II, str. 353 i nast.).

Hroznata bł., ur. ok. 1160 z ojca Sezimy hr. na Guttenstein i matki Dobrosławy z rodziny hr. Czerninów. Urodzony nieżywym, już z rozkazu matki miał być pochowany, gdy ta za rada służebnej ofiarowała go Matce Bożej i dziecko ożyło. Dwa razy jeszcze został od śmierci uratowany; raz gdy wypadł z powozu, drugi raz, gdy bawiac u siostry swej Woisławy, malżonki starosty krakowskiego w Krakowie wpadl do Wisły; poleciwszy się opiece Maryi, widział, jak jakaś Pani niezwykłej piekności wycią-gnąwszy nad nim rękę, osłoniła go swym płaszczem, tak iż szczęśliwie wyplynał, a na podziękowanie ślubował swą Panią Obronicielke szczególniejszym uczcić sposobem, Po śmierci ojca wraca do oiczyzny 1179, gdzie osobiste cnoty, majątek odziedziczony i ród, do którego należał, stawiają go w rzędzie pierwszych panów kraju; obowiazki swe względem poddanych spełniał po chrześcijańsku --Straciwszy żonę i dziecko, zapoznał się z Norbertanami na Strahowie w drodze, a widząc ich cześć do Bogarodzicy, postanowił przez wybudowanie im klasztoru wywiązać się ze ślubu złożonego po wyratowaniu z topieli. W tym celu wybrał miejsce niedaleko zamku Tepi i r. 1193 poczęla się budowa wspaniałej świątyni Zwiastowania N. M. P. i są-siedniego klasztoru, w 3 lata później skończona. Niedługo potem przybył do Czech kard. Piotr, legat Celestyna III wezwać do udziału w krucyacie. Hr. poszedł za tem wezwaniem, sporządziwszy wprzód testament, w którym dobra Tepl zapisał klasztorowi fundowanemu

wiedział się, że wskutek morowej zarazy książeczka do nabożeństwa. krzyżacy przestraszeni cofnęli się z por- 1892, 16-a, wyd. 2-ie. tu; do powrotu ich do domu przyczyniła się również śmierć Henryka VI. — Wobec tego Hr. wraca do Czech, stawstąpiła siostra jego Judyta, a i Woisława po śmierci meża tam za pieszkała. Nastepnie udaje sie do Rzymu, gdzie 1201 Inocenty III bierze w opieke oba klasztory, a H-ę obleka w habit norbertański i na subdyakona wyświęca. H. zamieszkuje w klasztorze w Tepl, gdzie z woli opata zajmuje się administracyą mienia zakonnego, a sprężystość i roztropność jego broni je przed chciwością obcych. Na czas pewien przed śmiercia zachorowawszy w klasztorze chociszowskim, zerwał się pewnego razu, wołając, że nieprzyjaciele biorą go i uprowadzają. Uspokojono go na razie, ale przeczucie śmierci naglej ciagle mu towarzyszyło. Wyzdrowiawszy wrócił do Tepl, poczem puścił się w podróż w interesach klasztornych. Ostrzeżony wewnętrznem przeczuciem, że to ostatnia jego podróż, wyspowiadał się i 4 maja przyjał ostatni raz wspólnie z braćmi Komunię ś. W drodze, niedaleko zamku Rinsberg napadło go kilku raubritterów, mających doń urazę, że im nie dal rabować mienia klasztornego, i ci go osadzili w więzieniu na tym zamku zapowiadajac, że jeżeli nie złoży nałożonego okupu, to napróżno, gdyż raubritterzy żadali co-raz większego. Tymczasem d. 14 lipca 1217 r. umarł H. w więzieniu. Zwłoki jego wykupione pochowano w kościele w Tepl. Cześć mu oddawana od niepamietnych czasów zatwierdził Leon XIII 16 wrześ., 1897 r. a szczątki bł. męczennika pochowano uroczyście d. 14 lipca 1898. (Por. Zywot Bł. Męczennika H. Zuk. premonstrateńskiego... Kraków 1899 nakładem P. P. Norbertanek (z rycina); X. Wl. Knapińskiego art. w Encykl. Kościel. Nowodworskiego, t. VII).

Hrubant Józef ks. T. J. napisal Prze-

przez siebie. Przybywszy do Apulii do- wodnik Kongregacyi Maryańskiej i

Hryniewickl Karol, biskup wileński, ur. 1841 r. w majatku Pulsach, ziemi wia w Chociszowie koło Tepla klasztor Bielskiej, w dawnem województwie Poddla P. P. Norbertanek, do którego laskiem. Kształcił się w Białymstoku, w r. 1861 wstapił do seminaryum mińsko-mohylewskiego. Ztad po 3 latach wysłany do akademii duchownej w Petersburgu, otrzymał święcenia kapłańskie w r. 1867 z rak bpa Staniewski go, sufragana mohylewskiego. Ukończywszy akademie w 1868 r. ze stopniem magi-stra teologii, zostal nauczycielem religii i kapelanem przy instytucie szlacheckim w Orszy, oraz wikaryuszem tamże. W r. 1869 został mianowany profesorem akademii duchownej w Petersburgu, gdzie wykładał archeologie biblijna i liturgikę, w r. 1870 objął katedrę historyi kościelnej i prawa kanonicznego, która przez 6 lat zajmował. Dla braku zdrowia uwolnił się od obowiązków profesora i ks. arcybp A. Fijalkowski mianowal go kanonikiom metropolitalnym mohylewskim. W r. 1877 został ks. H-i inspektorem akademii i znów objał katedrę prawa kanonicznego. W r. 1879 kiedy arcb. Fijalkowski uzyskał pozwolenie na otwarcie seminarvum metropolitalnego w Petersburgu, powołał ks. H-go jako doświadczonego kierownika młodzieży duchownej, na rektora tego zakładu, a oceniając jego zasługi, zginie śmiercią głodową. H. nie chcąc mianował go prałatem-scholastykiem, się zgodzić, by pieniądze przeznaczone Prócz tego był cenzorem dziel treści na chwałę Bożą miały iść ni jego okup, religijnej i obrońcą nierozerwalności małwybrał to ostatnie; mimo to Norbertanie żeństwa. W r. 1883 nowa dla Kła w pokryli dwukrotnie żądany okup, zawsze państwie Rosyjskiem nastała era. Zawarto ze Stolica Apostolska układy, określające "modus vivendi" a na osierocone stolice biskupie powołano kaplanów, jaśniejących cnotą i nauką. Pomiedzy nimi byl i ks. H. prekonizowany przez Leona XIII d. 15 marca na pasterza rozległej dyecezyi Wileńskiej, po bpie Adamie Krasińskim, który zmuszony był wyjechać za granjcę. Konsekrowany przez ks. arcybpa Warszaw. W. Popiela d. 7 maja (25 kwietnia) w Petersburgu. Ingres do katedry wileńskiej odbył 2 czerwca 1883 r. Bp. H. począł wizytować swą dyecezye, zagrzewając swe owieczki do stałości w wierze i posłuszeństwa Kłowi. Zbawienny też wywarł

wpływ na podwładne duchowieństwo, ' starając się przywrócić rozluźniona miejscami dyscyplinę kościelną. 10 lutego 1885 r. wezwany bp H. do Petersburga z powodu nieporozumienia z general-gubernatorem Kochanowem, miał sobie wskazane miejsce pobytu w Jarosławiu nad Wolga. Uwolniony z Jarosławia w maju r. 1890, bp. H. wyjechał za gra-nicę, mianowany przez pża Leona XIII arcybiskupem tytularnym pergeńskim. Osiedliwszy się w archidyccezyi lwowskiej, po dłuższym pobycie w Szwajcaryi na kuracyi, objal probostwo tuszyńskie, które dla watlego zdrowia opuścił i przyjał kanonie kapituly metropolitalnej z rezydencyą we Lwowie, pełniąc zarazem urząd egzaminatora prosynodalnego i asesora kurvi arcybiskupiej. X. S. G.

Hrynkiewicz Krzysztof jezuita, litwin, ur. w r. 1623, przyjęty do nowicyatu w r. 1640, był profesorem humaniorów, retoryki, filozofii i teologii przez lat 8; w Wilnie w r. 1674. Napisał Duo soles, Divi Joannes et Stephanus. 1660—eleg.a wierszem; Oratio eucharistica Fundatoribus brunsbergensis Collegii centenarium annum celebrantis 1660. (Por. Sommervogel, Bibliothèque de la Comp. de Jésus. Bruxell et le de la comp. de Jésus. Bruxell et le de la comp. de Jésus. Bruxell et le de la comp. de Jésus. Bruxell et le de la comp. de Jésus. Bruxell et le de la comp. de Jésus. Bruxell et le de la comp. de Jésus. Bruxell et le de la comp. de Jésus. Bruxell et le de la comp. de Jésus. Bruxell et le de la comp. de Jésus. Bruxell et le de la comp. de Jésus. Bruxell et le de la comp. de Jésus. Bruxell et le de la comp. de Jésus. Bruxell et le de la comp. de Jésus. Bruxell et le de la comp. de Jésus. Bruxell et le de la comp. de Jésus. Bruxell et le de la comp. de Jésus. Bruxell et le de la comp. de Jésus. Bruxell et le de la comp. de Jésus. Bruxell et le de la comp. de Jésus. Bruxell et le de la comp. de Jésus. Bruxell et le de la comp. de Jésus. Bruxell et le de la comp. de Jésus. Bruxell et le de la comp. de Jésus. Bruxell et le de la comp. de Jésus. Bruxell et le de la comp. de Jésus. Bruxell et le de la comp. de Jésus. Bruxell et le de la comp. de Jésus. Bruxell et le de la comp. de Jésus. Bruxell et le de la comp. de Jésus et le de la comp. de la comp. de Jésus et le de la comp. de la comp. de la comp. de la comp. de la comp. de la comp. de la comp. de la comp. de la comp. de la comp. de la comp. de la comp. de la comp. de la comp. de la comp. de la comp. de la comp. de la comp. de la comp. de la comp. de la comp. de la comp. de la comp. de la comp. de la comp. de la comp. de la comp. de la comp. de la comp. de la comp. de la comp. de la comp. de la comp. de la comp. de la comp. de la comp. de la comp. de la comp. de la comp. de la comp. de la comp. de la comp. de la comp. de la comp. de la comp. de la comp. de la comp. d

Huanuco -bpstwo w Peru (dioec. Huanucensis). — Miasto H-o (Huanuc u m) nad Huallaha, na północno-wschód od Limy polożone, jest głównem miastem departamentu tej też nazwy w rzeczp. Peruwiańskiej; miasto liczy ok. 10 tys. mieszkańców.—Bpstwo H-o erygowano w 1861 r., jako suffraganię arcybpa z Limy. Dyecezye H-o stanowi część oddzielna w archidyecezyi Lima i obejmuje departamenty Huanuco i Junin, 100,709 km. kw. Podług Annuaire pontif. cath. (Paris, 1907, p. 242), dyecezya ta liczy 288,100 wiernych; 45 parafii, 210 kościotów I kaplic, 75 kaplanów, przeważnie Franciszkanów. (Por. W. E. I. t. XXIX -XXX, str. 430: Werner, Orbis terrarum catholicus, Friburgi Brisg., 1890. p. 216; Buchberger, Kirchliches Handlexikon, München, 1907, t. I, k. 2023). X. C. S.

Huaraz (Huaras), bpstwo w Peru. — Miasto H-z, nad zatoką Ferrol położone, jest głównem miastem prowincyi tej też nazwy w środkowem Peru, posiada szkoły, szpital, seminaryum duchowne, klasztor Franciszkanów i t. p. Bpstwo w H-z erygowano w 1899 r. z części archidyecezyi Lima. Dyecezya ta, sufiragania metropolii w Lima, obejmuje departament Ancachs; w liczbie 350 tys. mieszkańców znaczną część stanowią katolicy. W dyecezyi obok Franciszkanów pracują Redemptoryści. (Por. W. E. I., t. XXIX—XXX, str. 430; Buchberger, Kirehliches Handlexikon, München, 1907, t. I, k. 2028).

X. C. S.

Hube Józef ks. z Zak. Zmartwychwstania Pańskiego, ur. w r. 1804 w Warszawie, ukończywszy w r. 1824 uniwersytet warszawski ze stopniem magistra obojga praw, udal. się na uniwersytet berliński, następnie na dalsze studya do Paryża. W r. 1828 został aplikantem w prokuratoryi generalnej, w r. 1830 objat katedre historyi prawa, w r. 1840 poświęcił się stanowi duchownemu, wstąpiwszy do Zak. O. O. Zmartwych-wstańców, został wyświęcony na kaplana i otrzymał stopień dra teologii. Napisal m. i. Nauka o Sakramencie Najświętszym i t. d. Warszawa 1855; O pokorze nauka dla wszystkich. Tamże 1861; oprócz tego przełożył na język polski Dom Sans'a od św. Katarzyny Cystersa, Złota książeczka o praktyce pokory i t. d. Lwów 1885, 8-a. Właściwie autorem tej ksiażki jest Leon XIII pż. (Por. S. Orgelbranda, Encykl. powszechna. 1900, 4-o, t. VII, str. 180; Estreicher, Bibliogr. Polska. Kraków 1906, 4-o, t. I, str. 319).

Hube Romuald, prawnik polski, brat poprzedniego, ur. w r. 1803 w Warszawie, † w 1890. Po ukończeniu szkół pijarskich w Krakowie wstąpił na uniw. w Warszawie i tu w r. 1823 otrzymał stopień magistra prawa. Dalsze studya odbywał w Berlinie. W r. 1826 został profesorem prawa kryminalnego w Warszawie, w r. 1832 prokuratorem sądu kryminalnego. Był nadto w r. 1843 profesorem historyi prawodawstwa polskiego, prawa kanonicznego, karnego i administracyi w uniw. petersburskim. W r. 1846 towarzyszył hr. Bludowowi,

jako posłowi do pża Grzegorza XVI, a następnie Piusa IX. W r. 1861 został dyrektorem głównym w komisyi rządowej sprawiedliwości. Napisał Doctrina de furtis ex jure romano explicata; Zasady prawa karnego. 1830; Prawo polskie z XIV w. Ustawodawstwo Kazim. Wielkiego. Warszawa 1881—86; Kodeks dypłomatyczny Tyniecki, 1872; Statuta Nieszawskie. 1875; Roty przysiąg krakowskich z końca XIV w. 1875; Dwa rękopisy średniowiecznego zbioru praw klnych, gnież. i krakowski. Warszawa 1885, 8-a; Wiadomość o sądach bożych, czyli ordaliach w dawnej Polsce i t. d. Tamże 1868; Zbiór rot przysiąg sądowych poznańsk., kościańsk. t. d. Tamże 1888, i w. in. (Por. S. Orgelbr., Encyk. powsz. 1900, 4-o, t. VII; Estreicher, Bibl. polska. Kraków 1906, 8-a, t. I, s. 141).

Hübel Lukasz Karol, malarz, ur. w r. 1722 w Szwajnicach na Szląsku. Śpiesząc na studya malarskie do Petersburga został napadniety przez rozbójników pod Zelwą. Okupiwszy życie pieniędzmi uczynił ślub wstapienia do zakonu, jaki najpierw spotka i przybywszy do Zelwy wstąpił do Pijarów i tu w r. 1748 przyjęty został przybrawszy imię zakonne Łukasz. Wysłany do nowicyatu do Lubieszowa po 3 latach w r. 1751 złożył śluby uroczyste. Przez lat kilka malował obrazy olejne oraz refektarz i korytarze kolegium. W r. 1754 dostał pomieszania zmysłów, lecz uzdrowiony został cudownie za przyłożeniem relikwij św. Józefa Kalasantego. W r. 1755 przeniesiony do Dabrowicy wykonał tam kilkanaście obrazów "Swiętych" i "Wizerunków znakomitych" Pijarów." Następnie wysłany został do Wiednia i Włoch dla studyów artystycznych, lecz zaledwie do Krakowa dojechał, gdy go zwrócono do Wilna, gdzie użyto go do ozdobienia obrazami nowowznoszącego się tam kła. Po roku pobytu w Wilnie wezwano go do Szczuczyna, a po 3 latach w r. 1762 znów wraca do Lubieszowa, gdzie świeżo wykończony kł. wymalował wewnątrz alfresco. Praca ta trwająca lat 3 do najzuakomitszych policzona być może. Najpiekniejsze sa: "Objawienie św. Jana" na sklepieniu, "Anioł z kadzielnicą" nad prezbyterium.

Pracował też lat kilka w prywatnych domach hrabiowskich i książęcych i pędzla z rąk nie wypuszczał aż do śmierci, która nastąpiła nagle w r. 1793. Obok talentu ks. H. posiadał w wysokim stopniu pobožnošć i slodycz charakteru. Oprócz utworów pędzla ks. H. wyżej wymienionych do cennych zali-czają: "Św. Rodzina," "Św. Józef Kalasanty przyjmujący profesyę nowicyusza." Św. Józef Oblubieniec z Dzieciątkiem Jezus," "Sw. Michal Archaniol," »Sw. Jan Ewangelista» i w. innych. O H. znajdują się wiadomości w »Wizerunkach i roztrząsaniach naukowych" Wilno 1839, VI, st. 36-51, zebrane przez X. Antoniego Moszyńskiego pijara. (Por. Rastawiecki, Słownik malarzów polskich. Warszawa 1850, 8-o, t. I, str. 199-202).

Huber Adryan, augustyanin, ur. w Landsbergu, † w r. 1767, był lektorem teologii. Napisał Tractatus historiae missae romano-catholicae seu apparatus praevius, in quo formatur idea praevia totius historiae missaticae etc. Monachii 1758, in fol.

Huber Jan, jezuita, ur. w Würzburgu w r. 1557, wstąpił do nowicyatu w Rzymie w r. 1583, złożył professyę 4 ślubów. Przysłany do Polski był profesorem teologii moralnej w Wilnie, prefektem seminaryów przez lat 11, rektorem w Brunsberdze i Gdańsku, wreszcie kaznodzieją do końca życia bardzo wziętym, a nawet przez protestantów chętnie słuchanym. † w r. 1622. Pisał przeważnie po niemiecku. Ważniejsze dziela H-a sa: Von der Kirche. Braunsberg 1609; Vom Richter in Religion-streitigkeiten. Tamze 1611, 4-0; De libero arbitrio das ist katholische Lehre wider der Kalvinischen etc. Münster 1609, 8-o; Beweiss das nicht alle heilige Bücher zu finden sind etc. Gdy na to ostatnie dzielko minister protestancki Daniel Kramer napisał replikę, H. odpowiedział mu apologią swej książki p. t. Die Bibel ist nicht ganz. 1607, i in. (Por. Zaleski, Jezuici w Polsce. Lwów 1901, 8-o, t. II, str. 683; Brown, Biblioteka pisarzów assyst. polsk. Poznań 1862, 8-a, str. 199 i nast.). X. J. N

Huber Jan Nepomucen, filozof nie-

miecki, gorliwy rzecznik starokatolicyzmu, ur. w r. 1830 w Monachium, studyował tamże filozofję i teologię, w r. 1854 ukończył kurs teologii i zdobył stopień dra filozofii, nastepnie habilitował się jako prywatny docent w uniw. w Monachium, w r. 1859 został nad-zwyczajnym, a w r. 1864 zwyczajnym profesorem filozofii i pedagogiki. Od r. 1867 występuje H. do walki z Jezuitami, a w r. 1869 bierze udział w opozycyi pko Kłowi, pomagając w piśmie Der Papst u. das Concil von Janus. Leipzig 1869, i w innej Concilsbrie-fen aus Rom, wyd w czasopismie "Augs-burg. Allgem. Zeitung." 1869—70, wskutek czego zabroniono studentom katolikom sluchać jego prelekcyj. Odtad już jawnie popierał ruch starokatolicki piórem i czynem, † w r. 1879. Z innych pism H. główniejsze są: Das Papsthum u. der Staat. München 1870; Die Freiheiten der französ. Kirche. Tamże 1871. W duchu ateistyczno-maryalistycznej filozofii pisane sa dziela H.: Die Lehre Darwin's kritisch betrachtet. München 1871; Der alte und der neue Glaube (Straussa) Kritisch gewürgigt. Nördlingen 1873; Zur Kritik moderner Schöpfungslehren (gegen Häckel). Munchen 1875 r inne. Z filozoficznych: Ueber die Cartesianischen Beweise vom Dasein Gottes. München 1854; Die Philosophie der Kurchenväter. Tamze 1859; Johannes Scotus Erigena etc. Tamże 1861; Die Idee der Unsterblichkeit. Tamże 1864, wyd. 2-ie; *Der Pessimismus*. Tamże 1876, i w. in. Pisal też bardzo wiele artykulów do czasopism fachowych. (Por. Schäfler, Handlexikon der kath. Theologie. Regensburg 1883, 8-o, t. II, X. J. N. str. 354).

Huber Marja, francuska pisarka, ur. w r 1695 w Genewie, z rodziców protestanckich. Od dzieciństwa miała pociąg do rozmyślania, w r. 1712 udała się na życie odosobnione i była skłonną do katolicyzmu, póżniej wróciła do Genewy i † w r. 1753 w Lyonie. Žvcie jej było nieskazitelne, ale w pojęciach swych ascetycznych była »deistką-pietystka.» Blędne swe pojęcia wyraziła i w pismach, które z różnych powodów były zwalczane zarówno przez katolików nacie i w okolicy Hohenlohe, r. 1540 zojak i protestantów, jak to np miało stał superintendentem w Oehringen.

miejsce, gdy ogłosiła drukiem pismo p. t. Le Système des anciens et des modernes concilié, par l'exposition des sentiments différents de quelques théologiens sur l'état des âmes separées des corps etc. Londres 1831, 1733 i t. d. 2 vol. in 12-o. Oprócz tego napisala: Suite du Livre des quatorze lettres sur l'etat des âmes etc. Tamze 1739. 12-o: Lettres sur la religion essentielle à l'homme etc. Amsterdam 1738; Londres 1756, in 8 o; Le Monde fol préféré au monde sage, en vingt-quatre promenades. Tamée 1731, 2 vol. in 12-o. Toé samo deielo wyselo też p. t. Promenades. Wielu pisarzy wystąpiło pko H. z pismami, jak A. Ruchat, F. de Roches Breitinger, Am Ende, Chladenius i inni. (Por. Schäfler. Handlexikon der kath. Theol. 1883, 8-0, t. II, str. 354; Glaire, Dictionnaire, 8-0, t. l, str. 1049).

Huber Samuel, kaznodzieja kalwiński w kantonie Bern ur. w 1547 r. w Burgdorf pod Bernem. H. uznał naukę kal-winów o łasce za bezbożną i przeszedł na luteranizm. Napisał wówczas dzieło złożone z 1329 tez p. t. Christ. Jes. esse mortuum pro peccatis totius gen. hum., Tubing 1589-1592, dzięki któremu powołano go do Wittenbergi, lecz tutaj pokłócił się z towarzyszami profesorami, których oskarżał o kryptokalwinizm, został z Saksonii wypędzony (1595), po szeregu lat nędznego i tułaczego żywota † 23 marca 1624, w Osterwick. Spis jego prac znajduje się u Wallacha, Bibl. theol. selecta, Jenac 1757. (Por. G. H. Götz, Acta Hube-riana, Lub. 1707; Treschel, Sam. Hu-ber w "Berner Taschenbuch" 1854).

Huberin Kacper, jeden z najpierwszych kaznodziei protestanckich, stronnik Lutra, ważna odgrywał role w Augsburgu, gdzie w początkach reformacyi zwin-glianizm z luteranizmem o pierwszeństwo i przewagę walczyły. Zrzuciwszy habit zakonny, od r. 1525, jako apostata, glosił nową naukę w kle św. Jerzego, przy którym potem otrzymał urząd pastora. Asystował dyspucie w Bernie i zasiadał na zebraniach Wittenberskich 1535 r., rozkrzewiał reforme w PalatySpierał się długo z zwinglianami, szwenk-fedjanami i innymi sekciarzami, w koń-pontif. Tungres. I, 115 i nst.), według zostały w Norymberdze r. 1552. (Por. Döllinger, Die Reformation etc. II, 576. Regensburg, 1848.

Hubert Mateusz, oratoryanin, ur. w r. 1640 w Châtillon—sur--Colmont, † w Paryżu w r. 1717. Przez swe kazania uzyskał wielką sławe, a był tak pokorny, że uważał się za kaznodzieję sług, podczas gdy panów zostawiał Massillonowi. Kazania i mowy H. wydano z notatek po jego śmierci p. t. Sermons, w 5 tomach in 12-0 w r. 1725. Zawierają one kazania postne, adwentowe, o tajemnicach wiary, na profesye zakonne i mowę żałobną na śmierć Maryi Teresy. (Por. Glaire, Dictionnaire. II, str. 1050; Richard et Giraud, Bibliothèque; Feller, Biogr. vers.).

Hubert-Valleroux P. adwokat paryski, działacz społeczny, współczesny. W dziełach swoich usiłuje pogodzić zasady li-beralizmu z nauką chijańską. Z licznych dzieł H-a zasługują na wzmiankę. Les Associations coopératives en France et à l'étranger. Paris, 1884, 8-o; Les corporations d'arts et métiers et les Syndicats professionnels en France et à l'étranger. Paris, Guillaumin. 1886 in 8-0; La Charité avant et depuis 1789 dans les campagnes de France etc. Paris 1890, in 8-o. Le contrat du Travail. Etude sur la legislation qui regle les rapports en-tre les patrons et les ouvriers. Paris 1895, 8-o; Les Associations ouvrières et les Associations patronales. Paris, Gauthier-Villars 1899, 8-o; dzielo to, jak zresztą wszystkie wymienione powyżej, zostało nagrodzone przez paryską akademię nauk moralnych i politycznych. H. pisze też artykuly do różnych czasopism społecznych. X. J. N.

Hubert sw., pierwszy bp. Liège. Brakuje szczegółów do jego żywota, zanim został bpem, podaje je dopiero późniejsza legenda. (Hist. s. Huberti ed. Ro-

cu on jeden z predykantów w Augs- której ojcem H a miał być Bertrand książe burgu przyjął *Interim*, za co został Akwitanii, krewny Pipina z Heristal. usunięty z urzędu 1552 r. Zostawil H. miał wieść żywot hulaszczy; szczewiele pism, które w części ogłoszone gólnie oddawał się myśliwstwu. Otóż gdy pewnej niedzieli polował, miał mu się ukazać jeleń ze znakiem krzyża między rogami i jednocześnie usłyszał głos: "Jeżeli szczerze się nie nawrócisz, wnet pójdziesz do piekla." Przerażony widzeniem i przestrogą zsiadł z konia i modlił się gorąco; wnet złożył wszystkie godności, udał się po blogosławieństwo do bpa Lamberta, poczem w ciągu 7 lat pędził żywot pokutniczy w górach ardeńskich. I znowu usłyszał głos: "H-cie opuść samotnie i idź do Rzymu." taj pozyskał względy pża Sergjusza I, który po śmierci bpa Lamberta, mianował go jego następcą. Gdy mu pż wkładał szaty bpie, brakło stuły, wnet jednak zstąpił aniol i natożył Ś-emu piękna, złotem lita stułę. Wszystko to mówi legenda, która jednak w znacznej części badania historyczne obaliły. Nie mniej stwierdzone zostało, że H. był pierwotnie żonaty i miał syna Floriberta, że wiódł żywot wielce bogobojny, biorac sobie za wzór ś. Lamberta, którego był uczniem i następca, że majatek swój rozdał ubogim i słynat jako wyborny kaznodzieja ludowy. Wybudowal on wspaniały kł na miejscu zamordowania ś. Lamberta (714 r.) dokad prze-niósł z Maustrich relikwie Świętego. Z tem przeniesieniem łączy się podanie o przeniesieniu stolicy bpiej z Maustrich do Liège. Budowal też i inne światynie i w ogóle przyczynił się do podniesienia miasta, prowadząc niezmordowanie dalsze dzielo chrystyanizacyi na wpół pogańskiej jeszcze dyecezyi swojej. Pan wynagradzając jego żarliwość dał mu za życia łaskę czynienia cudów. Zwiastowany mu też został bliski koniec, do którego gorąco się przygotowywał i † 728 w Fura (dziś Tervueren pod Bruksellą) podług martyrologium 30 maja. Zwłoki jego złożono w kle ś. Piotra w Liége, wybudowanym przez Świętego. Syn H-a i następca Floribert w r. 744 zarządził uroczyste podniesienie relikwij Swiętego, co na owe czasy było pierwszem uznaniem świętości. W następnem stuleciu relikwie przeniesione zostały prawdop. przez bpa Waltcauda (810831) do klasztoru w Ardennach, który i. posiadało go w Polsce kilku Radziodtad pozostawał pod wezwaniem ś. H. Ś. H. słusznie był czczony jako apo-stoł Ardenów i dla tego w dyecczyi Liége w XVI w. istniało 21 kłów pod jego wezwaniem. Święto obchodzi się d. 4 listopada. Już od X w. uchodził ś. H. jako patron myśliwych, chociaż w pierwotnem "Vita" nie ma wzmianki o jego zamiłowaniu do myśliwstwa; opowiada o tem dopiero Anonimus w XI w. W tymże czasie opowiadano o cudownem leczeniu za jego przyczyną pokasanych od psów wściekłych. Relikwie Świętego przechowywane były w pozlacanej trumience bogato wysadzanej drogimi kamieniami. W XVI w. je dnak zniknely i obecnie nie wiadomo. gdzie się znajdują. Rozlegle poszukiwania zarządzone w r. 1867 przez bpa Liége msgra Dechamps, pozostały bez rezultatu. (Por. Vita's. H. ep. Leod. autore anonymo coaevo wyd. Arndt. Hanow. r. 1874. Żywot ten przerobiony przez bpa Jonasa wydał Surius w Vitae ss. prob. Coloniae 1575; rekopis z XI w. p. t. Miracula s. H. post translationem etc. znajduje się przedruk w. Roberti'ego S. J. Hist. s. Hub., Lu-xemburgi 1621; Friedrich, Kirchengesch. Deutschlands II, str. 335-338; Robaulx de Sumoy, Chron. de labbaye de S. Hubert, Bruxelles 1847; Heigen, Leben u. Wirken d. h. Hubertus nach Quellen bearb., Elberfeld 1875). (Ch.).

Huberta św. ordery, nazwa kilku or-

derów rycerskich.

1) Julich - bergijski, późniejszy bawarski, założony przez Gerharda V, księcia Julich i Bergu, na pamiątkę zwycięstwa edniesionego nad Arnoldem d'Egmont pod Geldern 1444 r., w dniu ś Huberta. Oznaką rycerzy był róg złoty noszony na łańcuchu zawieszonym na szyi. Później order ten poszedł w zapomnienie; odnowił go Jan Wilhelm, palatyn bawarski 1708 r., a Maksymilian, król bawarski 1808 r. ogłosił order ś. Huberta, jako pierwszy order domu bawarskiego. Rycerzy jest 12-stu, ze starożytnych rodzin bawarskich. Z zagranicznych order bywa tylko udzielany członkom rodzin panujących, którzy wszakże do kapituły nie należą, i rodzin najstarożytniejszych; m. warzysze zawdzieczali ocalenie w różnych,

willów. Order stanowi 8-mio kończasty krzyż złoty, biało emaliowany; w środku na zielonem tle, nawrócenie ś. Huberta, jako myśliwego, z koniem, służacym i psem. Po drugiei stronie berlo z krzvżem i napis "In memoriam reparatae dignitatis avitae." Zwykle nosi się na szerokiej wstędze czerwonej z zielonymi brzegami. W święta uroczyste rycerze nakładają ubiór hiszpański a order nosza na łańcuchu złożonym z 42 ogniw, z których każde dwa stanowia zwiazane imie "Karl Teodor," Oprócz krzyża nosza rycerze gwiazde srebrna, na której tarczy wewnetrznej napisano "In Trau-vast," w wierności niezłomnie. (Por. Confraternitas Ordinis equestris. (Oryginalna ksiega zachowana w królewskiej bibliotece monachijskiej); Biedenfeld, Gesch. u. Versass. aller geistl. u. weltl. Ritterorden, Weimar 1841, str. 150 i nast.).

- Francuski, fundowany w 1416 r., w księstwie Bar, celem pielegnowa-nia przyjaźni wśród członków stowarzyszenia. Wznowiono go w r. 1423, obostrzywszy przystapienie wykazaniem długiego szeregu przodków szlacheckich. Podczas w. rewolucyi siedzibę przeniesiono do Frankfurtu n. M., poczem znowu wznowił go Ludwik XVIII, po-dzieliwszy na 3 klasy (6 wielkich krzy-żów, 30 komturskich i reszta zwykłych rycerskich), z obowiązkiem, aby członkami byli tylko katolicy. Order stanowił 8-mio kanczasty krzyż złoty, biało emaliowany, ze ś. Hubertem i jeleniem w środku. Rewolucya w 1830 r. zniosla ten order zupelnie. (Por. Histoire de l'ordre de St. Hubert ou de Levrier. Bar-le-Duc 1840.
- 3) Czeski ustanowiony w r. 1723 przez hr. Fryderyka Antoniego v. Sporck. Pierwotnie miał na celu wierną służbę austryc. domowi cesarskiemu, a także zadania sportowe, a zwłaszcza myślistwo. Skutkiem wykoszlawienia pierwotnych celów został podczas wojny siedmioletniej zupełnie zniesiony.
- 4) Koloński, ufundowany przez Klemensa Augusta kurfirsta kolońskiego 1746 r., celem uczczenia śś. Huberta i Wenancyusza, których opiece on i to-

awanturniczych wyprawach myśliwskich. Order ten składał się ze złotego pierscienia, na którym wygrawirowana była scena nawrócenia ś. Huberta podczas polowania, oraz napis "Aussi Clément qu'Auguste." Ze śmiercią założyciela order został zaniechany. (Por. Annalen d. histor. Vereins für d. Niederrhein, 28 i 29 zeszyt, str. 193—196). (Ch.)

Hubmajer Baltazar, jeden z najzdolniejszych predykantów nowochrzczeńczych a zarazem najprzewrotniejszy awanturnik swego czasu, ur. pod koniec XV w. w miasteczku Friedberg w Bawaryi, zwal sie też Paltus (Baldazar) Friedberger, albo Pacimontonus. W r. 1511 został profesorem teologii w Freiburgu w Bryzg., potem zaś udał się z Eckiem do Ingolstadu i oprócz profesury objął probostwo N. M. Panny. W r. 1516 został kaznodzieją katedralnym w Regensburgu, gdzie 1519 spowodował wypędzenie Zydów. R. 1522 objął parafię Waldshut w Austryi dolnej. wszedł w stosunki z Zwingliuszem i począł głosić jego naukę, przyczem umiał zjednać swymi kazaniami słuchaczów tak dalece, że cała parafia 1524 r. przyjela wyznanie reformowane. Nie mogły tego ścierpieć władze austryackie i H. zagrożony surowemi karami uciekł do Szafhuzy, Waldshut zaś zprzymierzyw-szy się z 1200 powstańczymi chłopami Szwarcwaldu ogłosiło swoją niezależność. Teraz stanal na ich czele H., rozesłał na wszystkie strony pisma wzywajace do walki, zniósł władzę cesarza i pża, a ogłosił wszechwładztwo ludu. Kazał palić i niszczyć kościoły i klasztory i w ogóle niweczyć wszelkie cechy "duchowności." W r. 1525 zerwał z Zwingliuszem, ogłosił się nowochrzczeńcem, przyjąwszy powtórny chrzest. Kiedy 5 grud. 1525 r. Waldshut zmuszone było poddać się Austryakom, H. uciekł do Zurychu. Obawiając się wydania Austryi, odwołał wszystko, co ogłosił pko Zwingliuszowi i usiłował pojednać się z nim. Wypędzony jednak z Zurychu udał się do Augsburga, gdzie znowu ogłosił się nowochrzczeńcem, lecz nie czując się i tutaj bezpiecznym poszedł na Morawy pod opiekę ks. Lichtensteina. Niezmordowany w propagandzie szerzył błedy

lenników. W r. 1527 arcyksiąże austr. Ferdynand wymusił wydanie H-o., przywieziony do Wiednia, po długim procesie jako z frajca państwa został 10 marca 1528 spałony. Liczne pisma i pamflety H-a znajdują się w katalogu antykwaryatu S. Calvary i C-nie, Berlin 1870 r., str. 114 i nast. (Por. Fr. X. Hosek, B. Hubmaier a poćatkowe novokrestenstva na Morave, Brno 1867; Stern, D. Streitfrage über d. Ursprung d Artikelbriefes u. d. zwölf Artikel d. Bauern in d. Forschungen d. Deutsch. Gesch., XII, Göttingen 1871). (Ch.).

Hübner Jan Aleksander de, hr. dyplomata i pisarz austryacki, ur. w r. 1811 w Wiedniu, † w r. 1892; w r. 1865 został ambasadorem w Rzymie, w roku 1879 członkiem izby panów, gdzie należał do partyi katolickiej. Napisał m. i. na podstawie korespondencyi dyplomatycznej historyę pża Syxtusa V, p. t. Sixte-Quint d'après des correspondances diplomatiques inédites. Paris 1870, 3 tomy in 12-0; dzieło to wyszło w przekładzie polskim (Warszawa 1879, 2 tomy).

Hübsch Henryk, architekt i archeolog, ur. w r. 1795 w Weinheim z rodziców protestanckich; dla studyów artystycz-nych udał się do Rzymu i tu przez czas dłuższy zamieszkał, następnie zwiedził w celach naukowych Ateny i Konstantynopol. Studya architekturalne skłoniły H. do zaglebienia się w pomniki archeologiczne i sztuki chijańskiej oraz dziela OO. Kla; to doprowadziło H-a do prawdy i w r. 1850 uczynił wyznanie wiary katolickiej w Rzymie. w r. 1863. Wydał m. i. Die altchristlichen Kirchen nach den Baudenkmalen und älteren Beschreibungen etc. Karlsruhe 1858-62, 2 vol. in fol. (Por. Stang, Historiographia ecclesiastica. Frieb. 1897, 12-o, str. 215).

odwołał wszystko, co ogłosił pko Zwingliuszowi i usilował pojednać się z nim. nebont w r. 1608, wstąpił do zakonu w Wypędzony jednak z Zurychu udał się r. 1625, był czas jakis profesorem litedo Augsburga, gdzie znowu ogłosił się ratury pięknej, retoryki i teologii moralnowochrzczeńcem, lecz nie czując się i nej, od r. 1649—1652 rektorem w Quimtutaj bezpiecznym poszedł na Morawy pod opiekę ks. Lichtensteina. Niezmorpracy missyjnej w Bretanii i udzielaniu dowany w propagandzie szerzył błędy nowochrzczeńcze i wielu pozyskiwał zwomistrzem. † w r. 1693 w Vannes. Pi-

sal dużo dziel treści ascetycznej, a zwła- ków, drugą dla duchowieństwa wiejskieszcz i dla odbywajacych i prowadzących go i sprowadził tam (893 r.) H-a razem rekolekcye. Główniejsze pisma o. H. sa; Pratique de l'amour de Dieu et de Notre Seigneur Jesus-Christ. Vannes. La Retraite de Vannes etc. Tamze 1878, 16-o; Retraite spirituelle etc. Paris 1755, 12-o; Reglement de vie etc. Tours 1851, in 32-o, i w. in. Wybor dzieł O. H. wyszedł p. t. Oeuores spirituelles du P. Vincent Huby. Paris 1753, 1761... 12-0. (Por. Sommervo-gel, Bibliothèque de la Comp. 1893, 4-0, t. IV, k. 490-505; Glaire, Dictionnaire, t. I, str. 1050).

.Y. J. N.

Huc Ewaryst ur. 1813 w Tuluzie, misyonarz kapłan lazarysta w Chinach, Mongolii i Tybecie, r. 1852 powrócił do Europy, unarl 26 marca 1860 r. w Paryżu. Napisal: Souvenirs d'un voyage dans la Tartarie, le Thibet et la Chine, Paris, 1853, 2 t.. tłumaczone na język polski przez Aleksandra Kremera p. t. Wspomnienia z podróży po Tartaryi, Tybecie i Chinach, Warszawa 1858; L'empire chinois, Paris, 1855 2 t.; po polsku Cesarstwo Chińskie, Warszawa, 1883, wyd. "Wieku." La christianisme en Chine... Paris, 1857 — 58 t. 4. (Hurter, Nomencl. Lit., t. III, p. 1101; Princ Henri d'Orlean, Le pere H. et ses critiques, Paris, 1893).

Huchald albo Hubald, ur. około 840 r., zakonnik z klasztoru św. Amanda w Elnon, po złożeniu profesyi, udał się do Auxerre, aby tam słuchać wykładów sławnego Henryka, autora żywota św. Germana z Auxerre. Po powrocie do Elnon uczył się H. pod kierunkiem znakomitego mistrza Milo. Postępy w naukach, a głównie muzyce robił tak wielkie, iż uważany jest jako najsławniejszy z teoretyków muzycznych w wiekach średnich. Był nauczycielem synów Karola Łysego (Pepina i Drogona). W dwudziestym roku życia utworzył kompozycye kościelna na uroczystość św. Andrzeja, która imie jego rozniosła po całej Flandryi. W 872 r. objął kierownictwo szkoły po Milonie. Rudolf z Sithin wezwał H-a do swego klasztoru, skad po śmierci tegoż opata przeniósł się do Reims. Fulco, arcbp reimski, urządził dwie szkoły: jedną dla kanoniz uczonym zakonnikiem Remigiuszem z Auxerre. H. umarl 20 czerwca 932 r. w St, Amand we Flandryi. H. napisal wiele żywotów Świętych, pieśni na cześć wielu Świetych, de Arte musica. Dziela jego zbiorowe wydanie u Migne'a Patrol. lat. t. 132. Po nadto H. dokonal ważnych odkryć w dziedzinie teorvi muzycznej. Pierwszą ważniejszą praca H-a było obmyślenie pisma nutowego, którego podał trzy rodzaje. O wiele większe ma H. znaczenie w historyi muzyki, jako wynalazca harmonii. Z dziel teoretycznych H-a doszły do naszych czasów: Liber Ubaldi peritissime, oraz Hucbaldi Monachi Elnonensis Musica Enchiriadis. (Por. Bibliothèque gen des ecrivains de l'ordre de S. Benoit. Bouillon 1777; Coussemaker, Memoire sur Huchald et sur ses traités de musique, Douai et Paris, 184: Potthast, Bibl. hist. p. 379).

Huch Emilia, powieściopisarka i nowelistka niemiecka w duchu apologetyczno-społecznym i pedagogicznym, ur. w r. 1852 w Dürrkamnitz, napisala: Unser Glaube ist ein vernüftiger Glaube. 1896, 2 wyd.; Gehet hin in alle Welt. 1896, wyd. 3-ie; Im Schatten der Kirche. 5 tomów; dziela tego wyszedł w tłumacz. polskim tom I-szy p. t. W cieniu Kościoła. Steil 1899. 8-a; Was hält den Sieg des Kreuzes aut? 1899; Adoramus Čhristum. 1900; Das Haus auf d. Berge. 1900; Lebensstürme und Gottesfrieden. 1901; Platz den Kindern. 1902, i inne. (Por. Keiters, Katholischer Literaturkalender. Essen 1902, 16-o, str. 131).

d'Huddeghem Eliasz Marja Adryan Gislen ks., ur. w r. 1793, † w 1830; dzlelny obrońca wolności klnej, stat mężnie jeszcze jako kleryk przy boku bpa swojego, gdy ten walczył o prawa Kła, za co skazany został przez rząd francuski na službę wojskową. H. przyczynił się do wydania zbioru synodów belgijskich ułożonego przez ks. Ra-m'a, p. t. Synodicum belgicum, sive acta omnium ecclesiarum Belgii etc. Mechliniae 1828—39. (Por. Hurter, Nomenclator literarius. 8-0, t. III, k. 1080—81).

nitor generalny OO. Franciszkanów, um. 12 lutego 1706. Napisal Dreyfache Cronickh von dem Dreyfachen Orden dess grossen Ordens Stiffters Francisci so weith er sich in Ober und Niderdeutschland... erstrecket, Monachii 1686: Stammen-Buch oder ordentliche Vorstellung und jährliche Gedächtniss aller Heyligen, Seeligen... aus denen dreyen hh. Ordens Ständen, welche der h. Gross-Vatter Frauciscus... gestiftet hat. ib. 1693, powiększone po lacinie p. t. Menologium 1698, t. 4, którym posiłkują się Bollandyści. Inne dzieła ascetyczne i kaznodziejskie ob. Storcber, KL. VI, 334. (Por. Hurter, Nomencl. lit, t. 2, str. 884).

X. S. G.

**Huesca**, bpstwo w północno-wschodniej Hiszpanii (dioec. Oscensis v. Ostensis). — Miasto H-a, na północno-wschód od Saragosy położone, w czasach rzymskich nosiło nazwę Osca. Obecnie H-a jest głównem miastem prowincyi tej też nazwy w Saragosie. W 1354 r. Pedro IV erygował w H-a "Studium Generale," w 1845 r. połączone z uniw. w Saragosie. Katedra gotycka w H-a, skończona w 1515 r. posiada alabastrowy oltarz wielki, dzielo Dam. Forment z pięknemi płaskorzeź-bami; kościół S. Pedro w 1110—1241 r. wzniesiony jest najstarszą budowlą romańską w tym kraju. — Bpstwo w H - a powstało w VI w. Na synodzie (3-im) w Totedo był bp. z H-a, Gabinius. H. Quentin (Revue Ben, XXIII, 1906, 257-200) opierajac sie na wzmiance św. Izydora z Sewilli (De viris illustr., c. 34), dowodzi, iż bp. Oscensis (Ostensis), czyli bp. z Huesca był na 2 syn. w Toledo w 527 r. Maurowie 713 r. zburzyli H-a. Pedro I w 1096 r. przywrócił bpstwo w Huesca, jako suffraganię arbpa Terragony. W 1318 r. Saragosa stala się metropolia i bpstwo H-a stalo się jej suffragania. Konkordat z 1851 r. z bpstwem H a połaczył dyecezyę Barbastro; dyecezya ta jednak ma swego wikaryusza apo-

Hueber Fortunat, frauciszkanin, ur. w Hefele, Conciliengesch., 2 wyd. t. III, Neoburgu w Bawaryi, wizytator i defi- 59). - Statystyka dyecezyi. H-a wykazuje ok. 90 tys. wiernych; 167 parafij, 9 dekanatów, około 240 kaplanów. (Por. W. E. I. t. XXIX-XXX, str. 453; Gams, dz. cyt., str. 417-420; W. W. t. X, k. 1701; Diego Aynsa, Fundacion de Huesca, Huesca, 1619; Werner S. J., Orbis terrarum catholicus, Friburgi Brisg., 1890, p. 43; Anuario ecles., Madrid, 1904, 455 — 461; Buchberger, Kirchliches Handlexikon; München, 1907, t. I, k. X. C. S. 2031 - 2032).

> Huet Franciszek, filozof francuski, ur. w r. 1814 w Villeau (Eure-et-Loire), był uczniem Bordas-Demoulin'a, i wraz z nim wydawał dziela, był także pro-fesorem w Gandawie od r. 1831 do 1845. Po soborze watykańskim zerwal z Kłem. + w r. 1869 w Paryżu. Napisal: Recherches sur la vie et les ouvrages de Henri de Gand. 1838; Le Cartésianisme ou la véritable Renovation des sciences. 1843; Essai de réforme catholique. 1856. dzielo to napisal wspólnie z Bordas'em; Le Règne social du Christianisme i inne. (Por. Blanc, *Hist. de la Philos.* 1896. 12-o, t. II, str. 534; Tenze, *Dict. de* Philos, 1906).

Huet (Huetius) Piotr Daniel, ur. 1630 w Caën w Normandyi, gdzie wychowywał się u OO. Jezuitów. Wysokie posiadając zdolności, szybkie uczynił postępy w naukach, zwłaszcza w językach starożytnych, teologii, filozofii, prawie, przyrodoznawstwie, jak niemniej w sztukach pięknych, poezyi i wymowie pod przewodnictwem Kartezyusza i Sam. Bochart'a. Z Bochart'em wyjechał 1652 r. do Sztokholmu, gdzie znalazł rękopism greckiego komentarza na Orygenesa i jedno z jego pism o modlitwie. Po trzech miesiącach wrócił przez Niderlandy i Paryż do domu, oddając się badaniu dzieł Orygenesa. Pracował nad nowym łacińskim przekładem jego pism i wyłożył przyjęte przez siebie przy tem tłumaczeniu zasady, w książce De in-terpretatione libri duo. Parisiis 1664. Jako prezes założonego przez siebie 1662 stolskiego. – Synod dyecezyalny r. i wspieranego przez króla towarzyw H-a w r. 598 wydał kanony dyscy- stwa przyrodniczego, pobierał ze skarbu plinarne. (Por. Gams, Kirchenge | dożywotnią płace. W r. 1668 wydał schichte von Spanien, 1874, t. II. 2; Origenis commentaria in S. Scriptu-

ram, Rothomagi; Par. 1679; Frankf. dyecezya, otrzymał opactwo Fontenay, 1686. Slawne to dzielo obejmuje z wielką dokładnością zebrane greckie komentarze, wraz z nowym łać. przekładem. Na czele tekstu znajduje się Origeniana —historyczno-krytyczny wstep, zawierający badania o życiu Orygenesa. jego pismach i zasadach. Gdy po dwuletním pobycie w Paryžu wrócił H. do Caën 1670 r. r., wydział prawny ofia-rował mu stopień doktora; wkrótce powolany do Paryża, i z Bossuetem wychowywał syna królewskiego Delfina, i wydał wiele dzieł klasycznych in usum Delphini. Z powodu nowego zajecia, porzucił mysł wydania wszystkich dziel Orygenesa i powział zamiar wykazać prawdziwość Chrystyanizmu i po 9 lalach pracy wydal: Demonstratio evangelica, Parisiis 1679 in f.: Amstelodami 1680, I. 2 in 8-o; 1604 in 4-to; Lipsiae 1694; 1704 et 1722 in 4-o; Bassani 1782; u Migne'a Cursus completus S. Scripturae II, 262-679. Dzieło przyjęte z wielkiemi pochwałami, dzieli się na 6 ksiag: 1) o powadze i autentyczności S. i N. Test.; 2) o kanonie Ksiag świetych; 3) o proroctwach S. T.; 4) o paraleliz-mach S. T. z N. T.; 5) o berle Judy: 6) o 70 tygodniach Daniela. W czasie pisania tego dzieła, H. poczuł powoła-nie do stanu duchownego. W r. 1676 a 40 życia przyjął świecenia kaplańskie, w 1678 otrzymał opactwo cysterskie w Aunav pod Caën. W r. 1689 napisal Censura philosophiae cartesianae w którem przedstawił kartezyanizm jako najniebezpieczniejszego wroga dla wiary, czem wywołał sobie wielu zawziętych przeciwników, tem bardziej, że poprzednio sam mu sprzyjał. W tymże duchu napisal: Alnetanae quaestiones de concordia rationis et fidei, (aën, 1690, wykazując bezzasadność powszechnego watpienia kartezyańskiego. Potem wydal: De la situation du paradis terrestre, Paris, 1691; De navigationibus Salomonis, Amstelodami, 1698; Histoire du eommerce et de la navigation des anciens, Paris 1716. W r. egzegetów odznacza się stanowiskiem r. 1685 mianowany H. bpem w Soissons, przed objęciem tej dyecezyi, otrzymał inną w Avranches i jako jej pasterz wolność tego systemu wykazał w ocenie przyjął sakrę bpią w 1692 r. W celu podniesienia karności kościelnej odbył Jesu als Grundlage e. reinen Gesch. synody w r. 1693, 5, 6 i 8. Dla braku d. Urchristenthums, Heidelb. 1826, druzdrowia zrezygnował 1699 z zarządu kowanej w wyżej wym. czasopiśmie, ze-

około Caën; r. 1701 osiadł u OO. Jezuitów w Paryżu. Umarł 26 stycznia 1721 r. w 91 roku życia. Jeszcze za życia H-a ks. Tilladet wydał niektóre jego pisma 1712 r., a ks. Olivet ogłosił 1722 wszystkie p. t. Huetiana. Jak w życiu tak i w nauce należał do najznakomitszych swego czasu. (Por. Jour. de Sav. II, 353-58, XX, 1-13; Niceron, Nachrichten etc., herausgegeben von Siegm. Jac. Baumgarten, Halae, 1749, I, 331-46; Biogr. univ. XXI, 17; KL, VI, 335; Acta erud. Lips. 1719, p. 53; Flottes, Etudes sur de Huet, Montispessuli 1857; Bartholomes Huet... ou le Scepticisme theologique, Paris 1850; Hurter, Nomencl. lit. t. II, 1051-63).

X. S. G.

Hug Jan Leonard, egzegeta ur. dn. 1 czerwca 1765 r. w Konstancyi, Od młodości poświęcał się językom starożytnym, a na uniwersytecie w Fryburgu w Brysgow, studyom biblijnym. Wyświęcony w r. 1789 na kaplana, po świetnie odbytym poprzednio konkursie, objął w w r. 1791 ketedrę języków wschodnich i Star. Test. w Fryburgu. W r. 1793 otrzymał godność doktora teol. Prelekcye jego obejmowały nie tylko zakres biblijny, ale i wszystkie gałezie starożytności klasycznej, o ile te odnosiły się do Pisma św. Odbywał też liczne podróże do różnych bibliotek i archiwów. Gdy pierwszy arbp. Fryburga Bernard kompletował kapitułę 1827 r., H. został kanonikiem metrop. Dla rozbudzenia studyów biblijnych wśród duchowieństwa założył Dioecesan-zeitschrift (7 zeszytów 1828-1834), które wypełniał przeważnie swemi pracami W 1838 objął kierunek liceum fryburskiego, a w 1843 wybrany został dziekanem kapituly. Nadmierna praca trawiła jego sily, wiek i choroba dopelnily reszty, † tedy 11 marca 1846 obżałowywany gorąco przez wszystkich. Bogaty księgozbiór zapisał bibliotece uniwers. H. wśród zajętem pko naturalistycznemu wykładowi Písma św. Bezpodstawność i dow innych rozprawach w temże czasopomieszczonych. Największe wszakże zasługi położył H. na polu krytyki biblijnej, zwłaszcza Now. Test. Punkt wyjścia jego krytyki jest historyczny i z tego punktu występował pko tym krytykom, którzy ograniczali się na dociekaniach filozoficznych lub nawet zupełnie dowolnych i subjektywnych. Z tego względu należy mu się słusznie miano apologety biblijnego. Zasady swoje wyłożył w Einleitung in d. N. Test. 2 tom, która w ciągu od r. 1808-1847 doczekała się 4 wydań. Na język franc. przełożył je prof. genew. i pastor Cellerier pt. Essai d'une introduction au nouveau Test., Genéve 1823, na angiel. D. G. Woit, An Introduction the Writings of the Nov. Test., London 1827. Dzieło to zwalcza skutecznie samowolę i sceptycyzm szkoly Semlera, a w drugiem i trzeciem wydaniu także wszelkie napaści na księgi Now. Test., oraz całą robotę destruktywną. Co do tej ostatniej szczególną wartość posiada jego ocena dzieła J. Straussa "Zycie Jezusa, "wydana osobno p. t. Das Leben Jesu v. Dr. J. Strauss, Tubinga 1835, 2 tom. Z innych prac H. wywienić należy D. Erfindung v. Buchstabenschrift etc., Ulm 1801; De antiquitate Codicis Vaticani commentatio, Frib. 1810; Untersuchungen üb. d. Mytos d. berühmten Völker aller Welt etc., Freib. u. Constanz 1812; D. hohe Lied in e. nachversuchten Deutung, Freib. 1813; Schulschrift für d. Deutung d. hohen Liedes etc., Freib. 1818; De conjugii christiani vinculo indissolubili commentatio, Freib. 1816; De Pentateuchi versione Allexandrina commentatio, Freib. 1818. (Por. Ad. Meier, Gedächnissrede auf Hug, Freib. (Ch.).

Hughes Jan biskup, ur. 1798 r. W młodości ogrodnik; czas wolny od zajęć poświęcał nauce; został przyjety do seminaryum i 1825 roku otrzymał święcenie kaplańskie. Jako proboszcz w Filadelfii prowadził gorące dysputy z Janem Breckenridge, presbyteryaninem "O prawdziwym Kościele Chrystusowym." nadto w kwestyi: "Czy kościół katolicki jest nieprzyjacielem swobody religijnej i państwowaj." W roku 1838 został ko-

szyt 2 i 3. Ten temat rozwijał jeszcze adyutorem biskupa neoeboraceńskiego, w innych rozprawach w temże czasopiśmie pomieszczonych. Największe powołany na biskupa teiże stolicy. Szczególniejszą opieką otaczał szkoły kawszakże zasługi położył H. na polu krytyki biblijnej, zwłaszcza Now. Test. Punkt wyjścia jego krytyki jest historyczny i z tego punktu występował pkotym krytykom, którzy ograniczali się na dociekaniach filozoficznych lub na- na dociekaniach filozoficznych lub na-

Hugo z Breteuil, bp. z Langres, syn hr. Gelduina z Breteuil, um. 31 marca 1051, uczeń następnie kleryk w Chartres, od 1031 bp. z Langres; pisal przeciwko Berengaryuszowi i krótki traktat De corpore et sanguine Christi (Migne, Patr. Lat. 142, 1321 i nast.). W r. 1049 na koncylium w Reims przed Leonem IX, pżem, oskarżony i ekskomunikowany, nałożył na siebie dobrowolnie ciężkie pokuty i umarł w czasie powrotnej drogi z pielgrzymki, która boso odbył do Rzymu. Na łożu śmiertelnem złożył śluby zakonne, jako benedyktyn, w Biterne (Francya), gdzie brat jego był opatem. (Por. Hist. litt. de la France, Paryż 1733-63, 1814-93, VII, 438 i nast.; Kirch. Lex. W. u. W. VI, 382; Hefele, Konziliengeschichte (1865-90, 9 t.; 12 VI2, 1873) str. 729, IV<sup>2</sup>). X, H, P.

Hugo z Flavigny, z zakonu Benedyktynów, kronikarz. Ur. się w okolicach Verdun, lub w samem mieście; pochodził z rodziny spokrewnionej z cesarza-mi Ottonem III i Kouradem II. Professyę złożył w klasztorze św. Witona w Verdun. W roku 1098 został wybrany na opata we Flavigny; urząd ten piastował przez trzy lata, poczem zostal z niego złożony przez zakonników swo-ich. W 1110 roku powtórnie objął opactwo na żądanie legata St. Ap., lecz wkrótce nieprzychylne usposobienie braci zakonnej, zniewoliło go do opuszczenia Flavigny. Dalsze losy H. nie wiadome. Kronika H-a, aczkolwiek pisana dorywczo bez planu, należy do najlepszych; doprowadza w niej historye do roku 1102. Labbe, jezuita, pierwszy wydawca kroniki H-a, nazywa ją "historiae ecclesiasticae XI praesertum saeculi thesaurum incomparabilem" (t. 1. Nov. biblioth. manuscriptorum. Paryż 1657). Najnowsza i naj-lepsza edycya kroniki H-a Pertza: Mon. Script. t. VIII, p. 280-504; Migne

154, 21-404. Pertz wyżej stawia Lamberta, Bertolda jednak nazywa H-a: de historia benemeritum et bono cum fructu consulendum." (Por. Hurter, Nomencl., t. IV).

Hugo z Fleury historyk, benedyktyn, urodzony w okolicach Fleury. (Hugo de Floriaco de S. Maria). Wydal 4 księgi historyi do śmierci Karola Wielkiego. Później wydal to samo dzielo w 6 tomach, w którem jedne rzeczy wyjaśnił, poparł dowodami, inne skrócił; doprowadza w niem historye do r. 855. Pierwsze wydanie historyi H a wyszło w 1638, cura Bernhardi Rottendort. Monasterii. Prócz tej pisal: Liber, zawiera historye królów Franków 842-1108; Chronicon de regibus Francorum a Pharamundo ad Philippum l (1108), wyd. franc. Guizot Collection VII. 65-86); Chronicon napisane dla Ludwika VI, znajduje się w wydaniu Rottendorfa. De regia potestate et sacerdotali dignitate pisane do Henryka, króla angielskiego w "Baluzii miscell." ed. Mansi II 184—97; in Mon. Ger. libelli de lite II, 468-94, 1893; Vita s. Sacerdotis episcopi lemovicensis w Acta S. S. bolandiana, ad d. 5 Maii, II, 14-22. (Por. Hurter, Nomenclator. Tom IV).

X. B. S.

Hugo Herman, jezuita belgijski, ur. w r. 1588 w Brukselli, + w r. 1629 w Rhinbergu, nauczał humaniorów w Antwerpii i byl prefektem studyów w Brukselli. Towarzyszył księciu d'Arschot w podróży do Hiszpanii i był jego spowiednikiem; po powrocie do Belgii został kapelanem o. Ambrożego Spinoli, któremu towarzyszył w jego różnych wyprawach misyjnych, a nawet na polu bitwy. + w r. 1629 padając ofiara gorliwości kapłańskiej przy niesieniu pomocy duchownej zarażonym. Z licznych dzieł H-a wymieniamy: Fama postuma Praesulum Antoerpiensium etc. 1611; De prima scribendi origine etc antiquitate. 1617, 80; De vera Fide capessenda etc. Antverpiae 1620, 8-0; Pia desideria Emblematis Elegiis et affectibus SS. Patrum illustrata etc. Tamze 1624, in 8-o; De Militia equestri antiqua et nova etc. Tamze 1630. + ok. r. 1315. (Por. Schäfler, Handlein fol; Vita P. Caroli Spinolae S. J. etc. xikon der kathol Theologie. Regensb.

Sommervogel, Bibliothèque de la Comp. 1893, 4-o, t. IV, k. 512-522; Nouv. biogr. génér.).

Hugo, Karol Ludwik, premonstr., historyk. ur. w 1667 r, w St. Mihiel, um. 2 sierpnia 1739 w Etival (dyec. Naney-Toul); 1710 koadjutor, 1722 opat w Etival, 1728 bp. tytularny Ptolomaidy. Dzieła: Vie de St Norbert, Luxemb. 1728: Sacrae antiquitatis Mo-numenta, 2 tomy, Etival i St. Dié 1725-31; Annales Ordinis Praem., 2 tomy, Nancy, 1734-6 (dzisiaj rzadkość). (Por. W. W. Kirch. Lex. VI, 389 i nast.).

Hugo z Lincoln św., meczennik, ur. w r. 1244 w Lincoln, w 11 r. życia schwytany przez kilku fanatyków żydów, których przywódca nazywał się Joppin, został przez nich w barbarzyński sposów uplwany, obity rózgami i umęczony; po obcięciu mu nosa i górnej wargi i wy-biciu części zębów, ukrzyżowano go 1 przebito bok włócznią z nienawiści ku Jezusowi Ukrzyżowanemu. Joppin i jego wspólnicy po wykryciu się zbrodni, zostali osadzeni w wiezieniu z rozkazu Henryka III i skazani na śmierć przez parlament w Reading; a mianowicie na rozszarpanie przez rumaki, które ich wlekły po ziemi aż na śmierć; w końcu ciała złoczyńców powieszono na szubienicy. Swięto 27 sierpnia. (Por. Pétin, Dictionnaire hagiographique. 1850, 4-o, t. I, kol. 1380).

Hugo z Trimberg, ur. 1235 w Werna (dzisiejsze Wernfeld) w würzburskiem, był od r. 1260-1315 "magister scholarum" w kolegium Gangolfa w Bamberdze: napisał 7 dziel po niemiecku i 5 po łacinie. Z ostatnich godne są uwagi dzieła p. t. Registrum multorum auctorum classicorum i Laurea sanctorum (Calendarium). "Registrum" napisal H. wierszem w r. 1280. Wiadomosć o tem dziele jest u Huemera, Le Registrum multorum auctorum de Hugo de Trimberg. Comptes-rendus des séances de l'Academie impériale de Vienne; classe de philosophie et l'histoire: t. CXVI. 1888, str. 145-192. H. Tamze 1630, in 8-o, i inne. (Por, 1883, 8-o, t. II, str 360.; Bardenhewer,

Hugo Wiktor, poeta i pisarz francu-ski, ur. w r. 1802 w Besançon, był synem generala i matki wandejki. Od najpierwszych lat objawił się w nim talent poetycki, a pierwsze jego poezye religijne z tendencya monarchiczna wywołały podziw wśród otoczenia; Chate-aubriand nie wahał się nazywać H. "dzieckiem cudownem." Z pierwszej epoki jego działalności literackiej godne sa zaznaczenia Odes et Bailades. (1818-28): Orientales (1829): Feuilles d'automne (1831); Rayons et les Ombres. Stanawszy na czele romantyków zachęcany przez kółka przyjaciół nazywane "le Cénacle" zwrócił się do utworów scenicznych i napisał Cromwell (1827); Marion Delorme (1829); Hernani (1830); le Roi s'amuse (1832); Lucrèce Borgia i t. d. W tym okresie, pisał prozą: Han d'Islande (1823). Bug-Jargal (1826); le Dernier jour d'un condamné (1829); Notre-Dame Zmuszony wypadkami politycznymi usunat się do Jersey i tu napisał Les Châznane sa jego: Contemplations (1856); Miserables (1862)—na indeksie. Wróciwszy do Francyi w r. 1870 był miai bezbożności. † w r. 1885. Pochowany w Panteonie. O działalności literackiej H. doskonale napisal studyum Bire (Chateaubriand, Victor Hugo, H. de Balsac. 1906, 8-o). W pismach swoich o religii na ogół wyraża się w słowach wzniosłych, ale równocześnie rzuca pko Kłowi, pżowi, bpom i duchowieństwu potwarze, bluźni, kłamie. W romansach sa bezwatpienia świetne obrazy, na ogół jednak są to utwory przewrotne i złe. Mnóstwo tam zadziwiających i nieprawdopodobnych antytez;

Les Péres de l'Eglise. Paris 1898, rzy, upadłych dziewcząt i rewolucyi. 8-0, t. I, str. 16—17). X. J. N. W Notre Dame spotwarza nikczemnie kapłana w osobie archidyakona Frollo. Najpiękniejsze poezye H., utwory sceniczne i wyjatki z romansów wydano w 3 tomach p. t. Extraits w Paryżu, nakł. firmy Delagrave'a, choć i ten wybor nie jest bez zarzutu. (Por. Blanc, Dict. de la Pensée. 1899, 4-o. t. II, k. 1488).

Hugo od Św. Wiktora, zwany Hugonem paryskim. Data urodzenia, miejsce i pochodzenie do dziś dnia są Najprawdopodobniej ojczyzną sporne. H. była Saksonia; pochodzi wedle zdania większości z rodziny hr. Blankenburg; urodził się około 1096 roku. Wykształcenie odebrał w Paryżu, gdzie wstapił do Kanoników Regularnych św. Wiktora. Cale życie oddany modlitwie i niezmordowanej pracy; wielbiciel i doskonaly znawca dzieł Św. Augustyna, nazwany dlatego "Alter Augustinus" "lingua Augustini." Najprawdopodobniej umarł w roku 1142 w de Paris (1831)-na indeksie, i t. d. kwiecie wieku. Dzieła H. przekonywu W r. 1841 został przyjęty do akademii. ją, że autor słusznie zaliczany jest do pierwszorzędnych gwiazd swego czasu; z wielką erudycyą łączy niepospolitą jatiments (1853) i inne. Oprócz tego sność umysłu, z darem spostrzegawczym glebokie uczucie religijne. Z nadzwy-La Légende des Siecles (1859); Les czajną umiejętnością wykazuje ścisły związek między rozumem i Objawieniem, wiedzą i wiarą, spekulacyą filozoficzną nowany senatorem. Pisał coraz więcej, i praktyką życia, naturą i łaską. Wszyale utwory jego tchnęły duchem pychy stko u niego zmierza ku jednemu celowi: ku połączeniu się z Bogiem w wierze, wiedzy i miłości. Jako filozof chrześcijański szedł w ślady S. Augustyna i Anzelma. Olbrzymią wiedzę swoją wy-kazał w wielkiej ilości pozostawionych dziel: De scripturis et scriptoribus sacris praenotatiunculae — stanowiace niejako introdukcye do poszczególnych ksiąg P. św.; Allegoriae V. et Novi T.; Annotationes elucidatoriae in Pentateuchon, in l. Judicum in libros Regum, gdzie podaje sens literalny: Homiliae 19 in Salomonis Ecclesiasten-wyjaśniena pierwszym planie stawia istoty upa- nie praktyczne sensu Ekklezyasty; Annodie; im poświęca pełne uniesienia ustę tatiunculae elucidatoriae in Threnos py; wyciąga mety społeczne i w usta tych Jeremiae, in Joelem proph.; Expositio swoich bohaterów kładzie moralne nauki moralis in Abdiam; De quinque septejak np. w Miserables postać Jana Val- nis o ? grzechach, prośbach modlitwy jean'a. Caly ten utwór to epopeja so- P. i siedmiu darach Ducha Św., cnocyalistyczna, usprawiedliwienie zbrodnia- tach i błogosławieństwach; Explanatio

in canticum B. Mariae; Quaestiones, ur. przy końcu XII w. w St. Theuder et decisiones in epistolas S. Pauli r. St. Chef (St. Cher) pod Vienne, zm. Dla tych dziel Cornely nazywa H-a 19 marca 1263 w Orvicto; profesor prajednym z lepszych komentatorów P. S. Commentariorum in hierarliam coelestem S. Dvonisii Areopagitae secundum interpretationem J. Iscoti libri 10. Dziela dogmatyczne: Institutiones in decalogum; Summa sententiarum, w której systematycznie wyłożone są zasady wiary katolickiej; De Sacramentis christianae fidei, również systematyczne przedstawienie całości wiary; Eruditionis didascalicae lib. 7, podaje coś w rodzaju encyklopedyi nauk pomocniczych dla teologii. Do dziel niespornych naleza nadto: De potestate et voluntate Dei: De quattuor voluntatibus in Christo; De sapientia animae Christi; De B. Mariae virginitate; De unione corporis et Spiritus. W zakresie mistyki: De arca Noe morali lib. 4; De arca Noe mystica; De vanitate mundi lib. 4; Soliloquium de arrha animae: De laude caritatis; Bazel 1543). Praca ta dala mu przy-De modo orandi; De meditando; De fructibus carnis; de contemplatione. Znane sa również inne dziela przypisywane H.; pewnem atoli jest, że i w tych znajduje się wiele myśli H., a ich autorowie korzystali z dzieł H. Dzieła H. w wydaniu zbiorowem wychodzily kilkakrotnie; pierwsze za staraniem kanonik. Reg. Sw. Wiktora 1648. W naszych czasach pisano dużo o H.; mię-dzy innemi: Mignon, Les origines de la scolastique et Hugo de S. V., Paris 1895; J. Kilgenstein, Die Gotteslehre des Hugo von St. Victor etc. od 1152 r. przeor w St. Laurent Würzburg, 1898. (Por. Hurter, No-d'Heilly pod Corbie. Pisal dziela tremencl. Tom IV). X. B. S.

Hugo, Kardynałowie; 1) Hugo (Hugues) III Aycelin, dominikanin, ur. 1230 r. w Billom, zm. 27 grudn. 1297 w Rzymie, profes. teol. w Paryżu, 1285 wezwany do Rzymu z racyi sporu pomiędzy zakonem i fakultetem teol. w rialis. (Por, Fabricius, Bibliotheca Paryżu, zostaje mianowany kardynałem latina med. et infimae. aet. III, kaplanem św. Sabiny 15 maja 1288 r., 272 i nast.; Hauréau, Notices et exbpem Ostyi i Velletri 1294 i kamerlen-traits, 6 tom. Paryż, 1891-3.-4). H, gem kolegium kardynalskiego, (Por. Quétif i Echard, Scriptores ordinis Praedicatorum (Paryz, 1719-21) I, 385, 450-53; Feret, Faculté theol. de Paris. r. 1895, 549-45. 2). H. a S. w 1049 mianowany kardynalem-kapla-Caro (st. Cher), dominikanin i kard., nem z tyt. św. Klemensa, nadzwyczaj

wa w Parvżu: 22 lutego 1225 r. wstepuje do zakonu; w 1230 wyklada teologię w uniwersytecie paryskim; 1236 zostaje prowincyałem zakonnym prowincyi Francya i we wrześniu 1244 mianowany kardynalem (pierwszy z pośród dominikanów); papież Grzegorz IX i Innocenty IV używali go do rozmaitych misyj; zostaje legatem papieskim w 1251 na Niemcy i Holandyę. Z polecenia pża odbywa rewizyę reguły Karmelitów (aprobów. 1247). Jedną z najważniejszych prac jego jest sprostowanie tekstu Pisma św.: Sacra Biblia recognita et emendata, id est a scriptorum vitiis expurgata... (1236 — 1256 r.). Następnie przy pomocy braci zakonnych wydaje pierwsza konkordancye biblijna w klasztorze św. Jakóba w Paryżu, stąd nazywa się ona Concordantia S. Jacobi (wiele wydań, najlepsze w Lyonie 1540, domek "Pater Concordantiarum". Oprócz tego napisal Postilla super epistolas et evang, tam de tempore quam de sanctis. (Por. Quétif i Echard, jak wyżej, I, 1941 nast.; Mortier, Hist de Maitres Généraux I, Paryż, 1903, str. 366 i nast.; Denifle, Luther, 12, 1905). 3) H. z Fouilloi (H. Folietanus, de Folleio), mistyk, ur. w Fouilloi pod Corbie, zm. 1174 w St. Laurent; w 1140 miał być mianowany przez Innocentego II kardynałem, teolog paryski, od r. 1149 opat benedyktyński w St. Denis w Reims, ści kontemplacyjnej: De claustro animae w 4 tom. (Migne, Patr. Lat. 176, 1018—83); De medicina animae (też Migne, 176, 1183—1202); De nuptiis el. II, znane też jako Ad amicum volentem nubere (Migne, 176, 1201-18); De XII abusionibns claustri matez Remiremont, benedyktyn kardynał (Candidus i Blancus), umiera wkrótce po r. 1098, zakonnik z Remiremont, zawezwany przez Leona IX do Rzymu,

zdolny i zręczny dyplomata, człowiek skapy, staje po stronie antypapieża Cadalousa; poddaje się jednak w 1067 Aleksandrowi II, pżowi. Aleks. II w 1068 wysyła go jako legata do Hiszpanii; w czasie podróży zatrzymuje się na synodach w Auch, Tuluzie, Geronie i Barcelonie i pracuje bardzo w sprawie reformy duchowieństwa (celibat) i nad li-turgią mozarabicką. W 1072 udaje się jako legat papieski do Francyi, zostaje jednak przez niektórych biskupów i należacych do Clugny oskarżony o symonię na synodzie rzymskim w 1073. Przez Grzegorza VII (wybranego 22 kwietnia tegoż roku) wysłany w kościelno-dyplomatycznej misyi jako legat do Francyi i Hiszpanii. Następuje nadzwyczajny zwrot w postępowaniu H.; z racyi bliżej nam nieznanych przerzuca się na stronę antypapieża Wiberta, który go mianuje biskupem, i staje się najzaciętszym i bardzo czynnym przeciwnikiem Grzegorza VII. Na synodach antygregoryańskich Worms (24 stycznia 1076) i w Brixen (25 czerwca 1080) wywiera olbrzymi wpływ i zostaje na synodach rzymskich w 1075, 76 i 78 ekskomunikowany. (Por. Liber ad amicum (Bonizos) w "Monumenta Germaniae historica", Lib de lite I, 571 i nast.; W. u W. Kirch. Lex.-VI, 383 i nast.; Herzog-Hauck, Realencykl. f. prot. Kirche u. Theol. VIII, 431; Mirbt., Publicistik im Zeitalter Gregors VII. 1894, 60).

X. H. P.

Hugo, święci: 1) H. opat z Bonneraux, cysters, synowiec św. Hugona z Grenobli, ur. 1120 r. w Chateauneuf, w 1138 zostaje zakonnikiem, w 1162 opatem w Léoncel, w 1166 w Bonnevaux, † w r. 1194 (dzień i miesiąc niewiadome). Hono-ryusz III 2 gr. 1221 nakazał proces wstępny do jego kanonizacyi. Od 1871 Cystersi obchodzą świeto H. 1 kwietnia. H. jest znany jako pośrednik pomiedzy papieżem i cesarzem Barbarossą, który pisal do niego listy. (Por. Acta Sanctorum ed. Bollandus. X, 47, Cisterzien-chronik, 11 (1899), 65, 97, 129, 166, Marténe, Thes. I, 892. - 2). H. 6. opat z Clugny, św. benedyktyn, ur. 1024 r., syn Dalmacyusza hr. Semur w Burgundyi, † dn. 23 kwietnia 1109. Początkowe nauki pobierał u stryja swej mat-

roku życia wstapił do zakonu w opactwie Clugny, gdzie pozostawał pod świętym opatem Odilo. Tutaj poznajomił się z Hildebrandem, poźniejszym Grzegorzem VII; przyjmuje święcenia kaplańskie, wkrótce potem zostaje przeorem, a w r. 1049 (w 25 r. życia) opatem Clugny. Jakkolwiek młody, miał przecież dla swej pobożności, nauki i czystości obyczajów wielką w Chrześcijaństwie powagę. Rady jego szukają papieże i cesarze, żaden ważniejszy wypadek w Europie, żaden wiekszy synod bez H-a się nie odbywał. Leon IX idac do Rzymu po Bożem Narodzeniu 1048 r., wiezie go z soba na synod do Reims (1049), stad do Moguncyi (t. r.), potem do Rzymu (1050), gdzie roztrząsano sprawe Berengaryusza. Mianuje go legatem w Wegrzech. Stefan X zatrzymuje H-a przy sobie w Rzymie, a Mikolaj II mianuje go swoim legatem na Francyę. Jako legat papieski występuje H. na synodach w Awinionie i Tuluzie. Grzegorz VII, dawny podwładny H-a z Clugny, wzywa go do Rzymu, aby go wspierał i pocieszał w cieżkich chwilach, jakie przechodził walcząc o reformy. Urban II, który wyszedł ze szkoły H-a, zaprasza go do siebie, nadaje mu przywilej noszenia mitry, dalmatyki, rekawiczek i sandalów; przywilej ten rozciąga i do jego następców. Paschalis II, też uczeń H-a, zawiadamia go o swem wyniesieniu na St. Ap. – Zwolennik tak potrzebnych podówczas reform, H. na synodach występuje gorliwie przeciwko symonii, konkubinatowi, ınwenstyturze. Wpływem swym na Henryka IV, cesarza, którego trzymał do chrztu, odwracal nieraz burze od Grzegorza VII; ulatwia Henrykowi IV pojednapie z papieżem, u H-a szuka też pociechy Henryk IV zdradzony przez niewdzięcznego syna, pozbawiony tronu i na tulactwo skazany. H. pośredniczy we wszystkich sporach hrabiów, książąt, biskupów, krółów we Francyi, Hiszpanii, Niemczech. W 10 lat po śmierci w poczet Swietych zaliczony; uroczystość jego obchodzi sie 29 kwietnia. Relikwie jego w czasie wojen Hugonockich zostały rozrzucone i zbezczeszczone, 1574 r. Listy i mowy jego zaginęly, pozostała tylko maleńka cząstka u Migne'a, Patr. Lat. 159, 927 i nast. (Por. Acta Sanctorum, ed. ki Hugona, bpa w Auxerre. W r. 14 Bollandus, III, 656: Bibliotheca hagio-

graphica latina, Bruksella: 1898—1901. str. 597 i nast.; Bernard Bruel, Recueil des chartes de abbaye de Clugny. t. IV, Paryż, 1888, 171 dot. V, wyd. 1894, str. 1—230; Chevalier, Repertoire de sources histor. Bio Bibliographie, Paryž, 1877-86 (Suplementum 1888) str. 2200. — 3) H. z Fosses, blogoslawiony, uczeń św. Norberta i w r. 1126 następca jego jako opat Premonstratensów, zm. 10 lutego 1161 (1164?), w 1137 zwoluje pierwszą generalną kapitulę zakonu, na której było 120 opatów i przeorów. Pisze w 1130 lub 1140 r. De miraculis b. Mariae Suessionensis; na skutek jego zlecenia były wydane Constitutiones O. Praem, i liber caeremonialis. (Por. Acta Sanctorum, ed. Bollandus, Febr. II, 738; Le Paige, Bibliotheca Praem. Paryż, 1633, II, 416; V, 892. 4) H, komtur S. Giovanni di Pré w Genui, ur. 1168 w Aleksandryi, zm. 8 paźdz. pomiędzy 1230 i 33 w Genui; odznaczał sie nadzwyczajną miłością względem biednych i chorych, dla siebie nadzwyczaj surowy. Zródło, moc leczniczą posiadające, na Piazza dell' Acquaverde cudownie przez niego wywołane. Zostało świeto 8 paźdz. (Por. Act. Sanct. jak wyżej, IV. 362-4. Persoglio (Genua 1874 77); Chevalier, Rep. jak wyżej, 2204. 5) H. bp św. z Grenobli, od 1080, ur. 1053 w Châteauneuf d'Isére (w Delfinacie), zm. 1 kwietnia 1132; jako kanonik z Valence goraço popieral reformy Grzegorza VII, walczył z symonia i konkubinatem duchownych; w r. 1082 rezygnuje z biskupstwa i zostaje benedyktynem. Na rozkaz jednak papieża wraca do dyecezyi; 1084 r. wyznacza św. Brunonowi ziemię, na której ten ostatni zakłada Wielka Kartuzyę. Już w r. 1134 przez pża Innocentego kanonizowany. Świeto jego 1 kwietnia. (Por. Act. Sanct. jak wyżej I, 37—46; Bibl. ha-giogr. jak wyżej, 598 i nast; Chevalier, Rep., jak wyżej, 1922, 2204; Monografia A. du Boys, Grenobla 1837; Chapuis, wyd. 1898. - 6) H. z Avalon, św., bp z Lincoln, ur. w Avalon w Burgundyi w 1135; zm. 16 listop. 1200 w Londynie. W r. 1143 wstępuje do Kanoników regularnych w Villard-Benoit, następnie już jako kapłan w 1160 udaje się do W. Kartuzyi. Stąd Henryk II, | (Por. Vapereau, Dictionnaire univers. król angielski, powołuje go do założone- des Contemporains. 4-o, 1893, str. 813;

go przez siebie klasztoru Kartuzów w Wirtham. W r. 1186 zostaje bpem w Lincoln. W r. 1188-9 postuje od Henryka II do Francyi. Zbudowana przez niego katedra w stylu gotyckim jest jedna z najwiekszych i najpiekniejszych w Anglii. Już w r. 1220 zostaje zaliczony w poczet Świetych. Świeto jego 16 listopada. (Por. Magna vita przez Kaplan Adam, Londyn 1864; Bibl. Hag. jak wyżej 599 i nast.; Perry, Londyn 1879; Bridgett, Blunders and Forgeries, Londyn, 1890.—7) H., 24-y arcb. z Rouen od 722; wnuk Popina z Herystalu, opat z Fontenelle i Jumièges, a także biskup Paryża, Bayeux i Rouen, zm. 8 kwietnia 830 r. Wielki dobroczyńca ubogieh. Święto jego 9 kwietnia. (Por. Vita przez Balderich z Dol. (Migne, Patr. Lat. 166, 1163 i nast.; Gesta abb. Fontanell; Bibl. hagiogr., jak wyżej, 601).

X. H. P.

Hugon Edward ks., pisarz teologiczny współczesny, autor wielu dzieł teologiczno-apologetycznej treści. Ważniejsze dziela H. sa: La Fraternité du Sacerdoce et celle de l'etat religieux. 12-0; Les voeux de religion contre les attaques actuelles 16-o; La Lumière et la Foi. 12-o; Hors l'Eglise point de salut. 12-o; La Causalité instrumentale en théologie. 12-0; Réponses théologiques à quelques questions d'actualité. 12-o; i inne. Wydaje też Cursus philosophiae thomisticae. W zbiorze tym ukazaly sie dotad z druku: T. I. Logica. 8-0; T. II. Philosophia naturalis prima pars; Cosmologia, 8-0; T. III. Idem. secunda pars: Biologia et Psychologia. 8-o.

Hugonin Flawian Antoni ks. pralat francuski, ur. w r. 1823 w Thodure, doktór teologii, przełożony szkoły "des Carmes" i proboszcz kła św. Genowefy w Paryżu, w r. 1867 został bpem Bayeux i Lissieux, był kanonikiem honorowym w 12 dyecezyach i kawalerem Legii honorowej. Zm. w r. 1898. Napisal: Instructions pastorales; Mandements; Ontologie ou Etude des lois de la pensée (1856—57) 2 vol. in 8-o; Philosophie du droit social. 1885, in 8-0.

645).

Hugonoci, nazwa zwolenników nauki Kalwina we Francyi; jest prawdopodobnie zmieniona forma słowa Eidgenosse (związkowy). Eignots nazywano wyznawców Kalwina w Genewie, skąd przybyli pierwsi Kalwiniści do Fran-

cyi.

Już za panowania Henryka II (1547 -59), H. skutkiem przyłączenia się niektórych możnych rodzin jako to: Burbonów, Châtillos i in., utworzyli silne stronnictwo polityczne z Ludwikiem ks. Condé na czele, które wzięlo sobie za zadanie obalić wpływ, możnych wtedy na dworze królewskim, książąt Gwizyuszów. W tym celu w 1560 powstał spisek w Amboise z zamiarem pochwycenia młodego króla, Franciszka II. Spisek jednak zawczasu wykryto i ks. Condé, oskarżony o zdradę stanu, został skazany na śmierć. Dzięki tylko rychłej śmierci (1560) Franciszka II otrzymał wolność.

W celu jakiegoś porozumienia się katolików z Hugonotami, regentka (Karol IX, następca Franciszka II liczył lat 10), matka królewska, Katarzyna Medici przy współudziale kanclerza państwa L'Hôpital'a, zwołała na wrzesień zjazd religijny do Poissy. Hugonotom na zjeździe przewodniczył Beza i Piotr Martyr Vermiglio, na czele zaś katolików stał kardynał Lotaryngski (Guizyusz) i jenerał Jezuitów, Lainez. Jak było nawet do przewidzenia, porozumienia nie osiągnięto, zwłaszcza z powodu różnie dotyczacych dogmatu Najświetszej Eucharystyi. Tem niemniej jednak edyktem tolerancyjnym z 17 stycznia 1562 r. otrzymali H. zupelną swobodę odprawiania służby Bożej i zebrań religijnych poza murami miast. W marcu 1562 r. (d. 31) orszak Franciszka Gwizyusza, przy przejeździe przez Vassy, powodo-wany ciekawością wziął udział w nabożeństwie hugonockiem. W czasie nabożeństwa przyszło do zatargu, zakończonego bójka, której ofiara padło sześć-

Blanc, Dict. de Philos. 1906, 4-o, k. pokoju w Amboise w 1563, w Longjumeau w 1567 i w St.-Germain-en-Laye w 1570 r. ważne dla siebie ustępstwa. Nietylko pozwolono im na odprawianie nabożeństw wszędzie (z wyjątkiem tylko Paryża), ale nadto oddano im jako gwarancyę pokoju, cztery warownie (La Ro-chelle, La Charité, Moutauban i Cognac), w których mogli trzymać własne zalogi. Karol IX powołał przytem na dwór swój i obdarzył zaufaniem jednego z głównych przewódców H. admirala Colign'iego i aby tem ściślejsze zawrzec z H. związki postanowił siostrę swą, Malgorzate, wydać za młodego Henryka Burbona (z Nawarry). Zamach jednak na Colign'iego i połączona z niem rzeź t. z. noc Sw. Bartlomieja (ob.) doprowadziły do nowego wybuchu wojny domowej, w czasie której wojska katolickie daremnie oblegaly La Rochelle. Po wstapieniu na tron Henryka III wybuchła piąta z kolei wojna hugonocka, która zarówno jak i następne, szósta i siódma zakończyły się potwierdzeniem ustępstw i przywilejów dawniej poczynionych Hugonotom. Kiedy jednak w 1584 r. umarl brat królewski Franciszek ks. Alençon, katolicy, by nie dopuścić hugonoty Henryka z Nawarry do tronu (Henryk III nie miał potomstwa), utworzyli Ligę katolicką z Henrykiem Gwizyuszem na czele i zmusili Henryka III do odwołania ustępstw poczynionych na rzecz H. (1585). Wybuchła wiec 6sma wojna hugonocka (t. z. wojna trzech Henryków: król, Guizyusz i król Nawarski), słabo przez samych H. wspierana, dwie trzecie bowiem H. odmówiły jej poparcia. Henryk III gotował się już zająć Paryż, skad musiał był uchodzić przed niedowierzającą mu Liga, gdy nagle wybuchło tam nowe powstanie ludowe (zgotowane przez t. z. Lige szesnastu) i zmusiło go do ucieczki. Król udał się do Blois i zwołał tam Stany generalne; ale skoro i tutaj pod wpływem Gwizyuszów Stany wystapiły z krytyka rzadów królewskich, Henryk III rozkazał straży swej zamordować Henryka Gwizyusza i brata jego kardydziesiąt osób. Wypadek ten dał sygnał nała Ludwika, Stany zaś rozpędz ł a do obustronnego zbrojenia się i wybuchu przewódców uwięził. Na wiadomość o ciężkiej wojny domowej. Mimo kilka- tem Paryż wypowiedział ostatecznie pokrotnych porażek (pod Dreux 1562, pod słuszeństwo królowi, najmłodszego zaś St.-Denis 1567, pod Jarnae i Montcon-brata pomordowanych Gwizyuszów Katour w 1569) otrzymali H. w warunkach rola ks. Mayenne powołał na generalne-

go namiestnika. Wobec tego Henryk znawanie religii, tam mogli oni budować III wezwał na pomoc Henryka Nawarskiego i Hugonotów i razem z nimi podstapiwszy pod Parvż, obległ stolice, tu jednak zginał zamordowany przez fanatycznego dominikanina, Jakóba Clement (ob.), który umyślnie udał się do jego obozu, by go zgladzić jako tyrana (1589). Po smierci Henryka III ks. Mayenne, wspierany przez wojska hiszpańskie, prowadził dalej wojne z Henrykiem Nawar-Dopiero gdy w 1593 Henryk powtórnie przeszedł na łono Kościoła katolickiego, oblegany dotad bezskutecznie, Paryż otworzył mu bramy i cała katolicka Francya uznala go królem jako Henryka IV (1593-1610). Zostawszy królem Henryk rozwiazał Lige, a i procesów, w których reformowani sa następnie w celu uspokojenia hugonotów w 1698 13 kwietnia ogłosił w Nantes edykt tolerancyjny. Dokument ten opracowany przez Schomberga, Colignon i protestantów Turenne, La Tremouille. Duplessis-Mornay i Chamier. obejmował 92 paragrafy, nadto uzupełnialo go 38 punktów tajnych i dwa listy królewskie (Brevets).

Treść edyktu Nantejskiego da sie ująć w następujące punkta: 1) Religia katolicka miała być przywrócona wszędzie, gdzie Hugonoci dotad wyznaniu jej się sprzeciwiali, i najsurowiej zabranialo sie duchowieństwo katolickie w jakibadź sposób uciskać. 2) Reformowanym pozwolono wszędzie mieszkać i przebywać bez obawy prześladowań, domowych rewizyj, lub przymuszania do postepków, z sumieniem ich niezgodnych, byle tylko prawa krajowe szanowali. 3) Reformowanym przyznawano prawo odbywania nabożeństw i wyznawania swej religii we wszystkich miejscowościach, gdzie przebywali w 1596 r. i następnym do sierpnia; zapewniona także była Hugonotom wolność sumienia w tych miejscach, gdzie wprowadzono ja po edykcie pacyfikacyjnym z 1577 r. W każdym nadto okwodzie sadowym wyznaczone było jedno przedmieście, dokąd protestanci udawać sie mieli prawo dia odbywania obrzadków religijnych. Zabroniono tego wszakże we wszystkich miaarcybiskupich i biskupich, na dworze królewskim, w Paryżu, w pięciomilowym obwodzie około stolicy i w

niektórych innych miejscach. Gdzie do-

kościoły, ustanawiać konsystorze, za zgoda króla zwolywać colloquia i synody. W tych również miejscach mieli prawo zakładania szkół i drukarni. 4) Hugonoci mogli zajmować wszelkiego rodzaju urzędy: królewskie, miejskie i u osób prywatnych; przy przyjmowaniu do uniwersytetów, szkół i szpitali religia nie miała być im przeszkoda. Zreszta Hugonoci obowiazani byli zachowywać świeta katolickie, stosować sie do prawa kanonicznego co do przeszkód małżenskich, wynikających z pokrewieństwa i opłacać dziesieciny duchowieństwu katolickiemu. 5) Co do wymiaru sprawiedliwości, postanowiono, że dla rozstrzygania spraw głównemi stronami, ustanowioną będzie w parlamencie paryskim izba edyktowa. z prezydenta i 16 radców złożona, a mianowicie: 6 reformowanych i 10 katolików, dla Paryża, Normandyi i Bretanii. Takież izby miały być zaprowadzone i w innych parlamentach.

W pierwszem brevet król pozwalał Hugonotom w przeciągu ośmiu lat trzymać garnizony w tych miastach, które dotychczas mieli w swojem reku; drugiem brevet obiecywał corocznie płacić 200,000 liwrów na pensye reformowanych kaznodziejów i zapewniał niektórym panom hugonockim wynagrodzenia pieniężne. Niestety edykt ten, jak się wkrótce przekonał ze smutkiem Henryk, nie uspokoił Hugonotów. W łonie ich utworzyła się krańcowa partya pod wodza Turenne. Duplessis-Mornay i La Tremouille dażąca do urzeczywistnienia swego idealu republikańskiego i w tym celu na swoja reke nawiązująca stosunki

z dworami zagranicznymi.

Rzad więc od śmierci Henryka IV ustawicznie starał się o złamanie potegi hugonotów jako stronnictwa politycznego, co wreszcie udało się w 1628 kardynałowi Richelieu przez zdobycie najważniejszych twierdz hugonockich La Rochell i Moutauban. Ludwik XIV poszedł jeszcze dalej i w dążeniu swem do silnych rządów absolutnych; nie mogac zgnieść resztek organizacyi hugonockich, ciągle jeszcze usiłujących nawiązac stosunki z państwami zagranicznemi, usiłował poczatkowo łagodnie, później gwaltownymi środkami (dragonades) zmuzwolone było Hugonotom swobodne wy- sić ich do powrotu na łono Kościoła,

wreszcie w 1685 całkowicie odwołał edykt nantejski i nakazał wszystkim pastorom kalwińskim opuścić Francyę. Z tego powodu wybuchła znów wojna domowa zakończona dopiero 1705 r. Wielu Hugonotów, byle nie porzucać swej religii, zaczęlo chronić się przed prześladowaniem za granicę. Ludwik kazał bacznie strzedz granic, mimo to jednak okoro 400,000 Hugonotów (réfugiés) uszlo z kraju. Zbiegowie ci pochodzacy głównie z ludności rzemieślniczej, przygarniani gościnnie w Holandyi, Anglii, a szczególniej w Brandenburgii, dali tam początek takim galęziom przemysłu, które dotychczas były znane tylko we Francyi. Tym sposobem odwołanie Edyktu Nantejskiego podkopało poważnie Francyę pod względem ekonomicznym, wszędzie zaś wśród protestantów, dotąd po części z królem francuskim sprzymierzonych, wywołało niezmierne na niego oburzenie. Emigranci ze szlachty zaś stawali odtąd w pierwszym szeregu we wszystkich wojnach przeciwko Ludwikowi.

Dopiero Lrdwik XVI przywrócił Hugonotom prawo odprawiania publicznie nabożeństw, a zgromadzenie narodowe w 1790 zrównało ich w prawach z katolikami.

Dzisiejsze, wrogie wszelkiej religii, prawodawstwo francuskie zmusiło H. do utworzenia związków religijnych, zostających pod kontrola państwa. Dawni Hugonoci (zamieszkujący przeważnie departament Gard) posiadają teraz swój zarząd centralny ze 101 konsystorzami, 533 związkami parafialnymi i 639, otrzymujacymi pensye ze skarbu, pastorami. (Por. Thuanus, Historia sui temporis, Paryž 1604 r; Davila, Historia delle guerre civili di Francia, Wenecya 1638 r.; Ranke, Französische Geschichte, 6 tomów 1868-70; Kervyn de Lettenhove, Les Huguenots et les Gueux, 6 tomów, Brügge 1883-5; M. Philippson, Westeuropa im Zeitalter von Philipp II, Elisabeth und Heinrich IV, 1882-4; Aguesse, Histoire de l'établissement du protestantisme en France, 2 tomy, Paryż 1891; Forneron, Les ducs de Guisse et leur épo-que, 2 tomy Paryž 1877; Zeller, Henri IV et Marie de Medicis, Paryż 1877).

Huguenin Ludnik, kanonista francuski profesor prawa kanonicznego w seminaryum św. Deodata, napisał cenny podrecznik do nauki prawa p. t. Expositio methodica juris canonici, ad usum scholarum Galliarum, Parisiis 1867, 2 vol. in 12-o; wyd. nowe wyszło w r. 1887 in 8-o, tamże, poprawione i powiększone przez o. Klemensa Mar'ca; Du Mouvement canonique en France. Tamże 1888. (Por. Bund, Catalogus auctorum. Rothomagi 1900, 8-o, str. 80).

Hugues Jan Franciszek de Dutems ka. dr. Sorbony, ur. w r. 1745, byl wikaryuszem generalnym archpa z Bordeaux de Rohan'a i profesorem teologii w kolegium królewskiem, wypędzony z kraju za odmówienie złożenia przysięgi w r. 1792, powrócił w r. 1801 do Paryża i tu pozbawiony środków utrzymania, żył ze skromnych zarobków literackich. † w roku 1811. Napisal dzieło wielkiej erudycyi i pięknie pod względem stylowym opracowane p. t. Le Clergé de France, ou tableau historique et chronol. des archevêques, éveques etc. Paris 1774— 75, 5 tom. in 8-o; prowadził też w dalszym ciągu wydawnictwo "Gallia christiana", które doprowadził do r. 1774 i wzbogacił cennymi dokumentami dotad niedrukowanymi. (Por. Stang, Historiographia ecclesiastica. Friburgi Brisg. 1897, 12-o, str. 198; Hurter, Nomenclator literarius theologiae. Oeniponte 1895, 8-o, t. III, k. 652.

X. J. N.

Hugues Marek Andrzej, konwertyta ur. w r. 1808 w Hamburgu z rodziny hugonockiej, w r. 1832 przyjął wiarę katolicką, do której oddawna laska boża go pociągała. H. pragnął poświęcić się Bogu w zgromadzeniu Lazarystów, lecz później zmienił zamiar i wstapił do Redemptorystów w Wiedniu i w r. 1833 złożył śluby zakonne w St. Frond w dyec. Lü ttich; w r. 1841 udal się do kolegium Zgromadzenia w Altötting dla dokończenia swych studyów teologicznych. Tu od r. 1841-46 dokonal powtórnego wydania niemieckicgo przekładu dzieł św. Altonsa Liguori'ego. Od r. 1846 przebywał w klasztorze Redemptorystów w Luksemburgu. (Por. Rosenthal, Convertitenbilder, Schaffhausen. 1965 -1870).

Huguet o. z zakonu Marystów, autor wielu dziełek treści ascetycznej, wielce czytanych; niektóre z nich miały po kilkanaście wydań. Napisał m. i. Paris, ses crimes et ses châtiments. Triomphe de l'Eglise par la France régénérés. 1871, wyd. 3-ie. Pie IX et les secrets de la Salette. Paris 1872, in 24-o, wyd. 13-te; Modeles d'une bonne Premiere Communion etc. Tamže 1873, 18-0; Que Dieu est bon! etc. Tamże 1898, in 16-o, wyd. 9-te, i w in. Wiele dzielek o. H. przetlumaczono na jezyk polski, jak np. Upominek dla dzieci przygotowujących się do I-szej komunii Warszawa; Miesiąc Maryi czyli życie Najśw. Panny wzór dla dusz wewnetrznych. Poznań 1882, 16 a; Przyjaciel prawdziwy, kilka uwag o spowiedzi i t. d. Warszawa 1900, i inne.

Huit Karol, filozof francuski, ur. w r. 1843. był profesorem Instytutu katolickiego w Paryżu. Prace jego filozoficzne odnosza się przeważnie do historyi filozofii platońskiej. Z dzieł Ha główniejsze są: La Vie et les oeuvres de Frédéric Ozanam. Lyon, Vitte, 1888, in 8-o; La Vie et l'oeuvre de Platon, Paris, Fontemoing, 1893, 2 vol. in 8-o; wiele rozpraw o Platonie; La Philosophie de la nature chez les anciens. Paris 1901, 8.0; Leibniz et Platon, mémoire présenté an V Congr. scientif. intern des Catoliques w "Revue de l'Institut cathol. de Paris" 1901, str. 42— 57; 163-171; La Vie et les ouvres de Ballanche. 1904, i inne. H. pisze wiele artykułów do czasopism katolic-kich, jak "Revue de l'Enseignement chrét." "Annales de Philosophie chrétienne" i t. d. (Por. Blanc, Dictionn. de la Pensée. 1899, 4-o, t. 1, str. 790; Tenze, Répertoire bibliogr. 1905, 8-0, str. 202).

X. J. N.

Hulanicki Kazimierz ks., założyciel "Macierzy Polskiej" we Lwowie, ur. w r. 1805, był proboszczem kła potrynitarskiego w Kamieńcu, † w r. 1874. On to złożył pierwszą ofiarę w kwocie rb. 10,000, i przez to stał się założycielem tej pożytecznej instytucyi. (Por. Encykl. Macierzy Polskiej. Wyd. 2-ie, zesz. III, str. 585).

Hulen Jan Franciszek, teolog belgijski, ur. w r. 1746, † w r. 1815; był

profesorem teologii w kolegium św. Ducha, kanonikiem mechlińskim, regensem seminaryum i wikaryuszem generalnym. Pisał wiele dzieł ascetyczno-moralnej treści, m. i. De SS. Eucharistiae sacramento. Mechliniae 1784, 2 vol. in 12-0; De officio honi pastoris. Tamże 1785; 5 vol. in 12-0. (Por. Bund, Catalogus auctorum. Rothomagi 1900, 8-0, str. 80-81).

Hulewicz — 1) Ja n jezuita, ur. w r. 1722 na Ukrainie, wstąpił do zakonu w r. 1738 i uczynił profesye czterech ślubów w r. 1756 był profesoren filozofii w Kaliszu i przez 9 lat teologii w Przemyślu. Od r. 1765-1771 był cenzorem ksiąg wydawanych w prowincyi polskiej. Napisal m. i. Perenne grati animi monumentum Illº Excelº et Revº Vincentio Hieronymo do Bogusławice Sierakowski... Episcopo premyslienci etc. 4-o, b. r.; Pamietna uroczystość Nayświętszey Matki cudami slawney w kościele jarosławskim, Przemyśl 1759; Kazanie o poświeceniu Kościoła pod Imieniem J. W. JMCP. z Jordanów na Wielkim Rozwadowie Antoniego rozwadowskiego i t. d. Tamże 1760, 8-a; Examen ecclesiasticum a SS. Tridentino Concilio et a multis Summi- Pontificibus praescriptum ctc. Premysliae 1768, in 8-o. (Por. Sommervogel, Bibliothèque de la Comp. Bruxelles 1894, 4-o, t. IV, k. 522-23).

- 2) H. Wojutyński z Wojutyna Sylwester, bp. grecko-katol. przemyski, † w r. 1651, znany ze sporów z bpem grecko-unickim Krupeckim, który zasiadał na katedrze bpiej przemyskiej od r. 1613, a wedle umowy zawartej między unitami i nieunitami w r. 1632, bp nieunicki miał nastąpić dopiero po śmierci Krupeckiego. Tymczasem H. w r. 1637 miał zająć przemocą Przemyśl, za co nawet wpadł w infamię wraz ze swymi adherentami, zdjeta w r. 1641. Wreszcie stolicę tę objał po śmierci Krupeckiego w r. 1651, ale wkrótce potem, bo w tymże roku zmarł. (Por. S. Orgelbranda, Enc, Powsz. 1900, 4-o, t. VII, str. 191). X. J. N.

Hüllinghoff Fulgenty, franciszkanin niemiecki, † w r. 1806. Napisał Antiquitas confessionis privatae ex vetustissimis tum latinorum, tum graecorum Patrum scriptis, utriusque Eccle-siae praxi, euchologis. conciliis etc. Monasterii 1789: Instructio practica circa administrationem sacramentorum Poenitentiae et Eucharistiae. Tamże 1799. (Por. Bund, Catalogus auctorum. 1900, 8-o, str. S1).

Hülskamp Franciszek ur. 1833 r. w Essen w ks. odenburskiem, uczył się w Monastyrze, Monachium, Bonn jezyków, filozofii, historyi, teologii. Od r. 1859 pracuje jako kapłan w Münster; zajmuje się literatura kościelną. Roku 1868 fakultet. teol. fryburski w Bryzgowii daje mu dyplom doktorski; tegoż roku zostaje sekretarzem centralnego komitetu stowarzyszeń katolickich; 1861 sekretarzem westfalskiego towarzystwa historycznego. Wraz z dr. Rumpem założył czasopismo "Litararischer Handweiser" (Münst. 1862) i wydaje w niemieckim opracowaniu Hist. kościelną Rohrbachera (1859-63, 3 t.j. Bezimiennie wydał Herr Kolkmann u. seine Wirkl. Geheime Räthe als gelehrte, feine, fromme Leute (Paderb. 1868); Herr Kolkmann als Censor seines Bischofs (Tamže 1868); Piusbuch. 1870, 4 wyd. 1875; Siege der Kirche. 1872; Album des deutsch. Episkopats. 2 wyd. 1873; Meisterwk. uns. Dichter. 1—19; 1000 gute Bü-cher. 1882; 3 wyd. 1884, i w.i n. Od r. 1870—1872 byl redaktorem wydawnictwa "Frankf. Broschüren".

d'Hulst Le Sage d'Hauteroche Maurycy ks., ur. w r. 1841 w Paryżu, † w r. 1896, odbył studya w kolegium Stanisława i w kolegium Rzymskiem, w r. 1870 został dobrowolnym kapelanem armii francuskiej, następnie wikaryuszem generalnym paryskim, pierwszym rektorem Instytutu katolickiego w r. 1875, dwukrotnie deputowanym z Finistère do Izby po slawnym Freppel'u. Jako kaznodzieja został następcą o. Monsabré w kle Notre-Dame, gdzie z talentem wyjaśniał w konferencyach moralność chijańską. Leon XIII mianował go swoim pralatem domowym. Pisma H-a są przeważnie z dziedziny filozofii, apologetyki i wychowania. Celniejsze sa: Conférences de Notre Dame et retraites. Careme 1894, 95 et 96. Paris, Poussielgue, 8-o, 3 vol; Mélanges

ques et oraisons funébres etc. Tamze 1900, 8-o, Mère Marie-Thérese, Just de Bretenières; Abbè de Broglie, i inne. O d'H. por. J. Rey, L'oeuvre philosophique de mgr. d'Hulst w "Revue catholique des Revue" IV. 1897 i osob odbit; Larcher, Une âme chevaleresque et sacerdotale, Mgr. d' Hulst. 1896. (Por. Blanc, Diction. de la Pensée. 1899, 4-0, t. II, k. 1466; Daniel, Manuel des Sciences. 1993, X. J. N.

Humbelina albo Hombelina błog. zakonnica, siostra św. Bernarda, ur. w r. 1092. Po wstapieniu braci do zakonu H. zostala jedyna dziedziczka obszernych włości i wstapiła w związki małżeńskie. W r. 1122 odwiedziła swych braci w Clairvaux. Św. Bernard spodziewając się, że wystąpi ze zwykłą ksieżniczkom okazaloscią, nie chciał się z nia widzieć. Zasmucona odmowa, błagała brata, żeby przychylił się do jej próśb. Św. Bernard uległ i przybył z braćmi do pobliskiej chatki, i tak gora-co przemówił do H. o znikomości tego świata, że ta powróciwszy de domu oddala się życiu pokutniczemu, a w 2 lata potem, za pozwoleniem meża, wstąpiła do klasztoru w Billette w dyecezyi Langres, gdzie wkrótce doszła do wyso-kiej świątobliwości. Była podziwem wszystkich w pokucie i umartwieniu, w wierności regule i w dawaniu dobrego przykładu zakonnicom. W ostatniej chorobie odwiedził H. jej brat św. Bernard i na jego rękach † d. 21 sierp. 1141 r. W tym też dniu Kł czci jej pamięc. (Por. Pétin, Dictionnaire hagiogr. Paris 1850, 4-o, t. I, k. 1361-2).

Humbert II (delfin z Viennois), dominikanin i tytularny patryarcha Aleksandryi ur. 1312 objął 1333 r. rzady Delfinatu, przynależnego wówczas do rzeszy niemieckiej. Prowadził żywot zbytkowny i hulaszczy, a nawet nosił sie z zamiarem ogłoszenia się królem. Kiedy jednak zajał zwaśnione ze swoim arbpem miasto Vienne, kazał sobie złożyć hold, arbp zaskarżył go do pża Benedykta XII. H. został skazany na karę pienieżną, a ostatecznie obłożony klatwa. H. uległ i jako pokute założył oratoires. Paris 1901, 2 vol; Nouv. r. 1342 w Montfleury pod Grenobla kla-Melanges oratoires. III. Panégyri- sztor dla 70 szlacheckich dam i 10 kon-

nów, a nadto powiększył w samej Gre- Praedicatorum, (Por. Marchese, Samogło tam znaleść przyjęcie 40 nowych 1672). ojców. Wreszcie w r. 134<sup>r</sup> na rozkaz Klemensa VI objał dowództwo nad wyprawą krzyżowa. Kiedy po niezbyt walecznych zapasach wrócił do kraju, znalazł się w tak klopotliwem polożeniu, że powział zamiar odstapienia Delfinatu Francyi, co też uczynił 16 lipca 1349 r. na rzecz Karola, wnuka Filipa Walezyusza. Cesarz Karol IV, w ciężkiem znajdując sie položeniu, zgodzil sie na to i Delfinat został formalnie wcielony do Francyi. Nastepnego dnia H. wstapił w Lyonie do zakonu dominikańskiego; po krótkim pobycie w klasztorze ś. Jakóba w Paryżu, H. w dniu Bożego Narodzenia 1350 przyjął święcenia kapłańskie z rak pża Klemensa VI-go w Awinionie. Nastepnego dnia otrzymał godność patryarchy Aleksandryjskiego, a w r. 1352 powierzono mu zarząd arbpstwa Reims. Przeważnie zamieszkiwał on w Paryżu i hojnie zaopatrywał swój zakon, zwłaszcza nowicyat, tak że 120 aspirantów mogło znalesć pomieszczenie. Pragnąc zamienić arbpstwo Reims na paryskie, udal sie do Awinionu, lecz zachorowal w drodze i † 22 maja 1355 w Clermont. Zwłoki jego przeniesiono do Paryża. (Por. Guy Allard, Hist. de Humbert II, Dauphin de Viennois, Grenoble 1688; Quétif et Echard, Script. Ord. praed., I, str. 641 i nast.). (Ch.).

Humbert de Romanis, 5-ty general Dominikanów, ur. w Romanis w bostwie Vienne, wstąpił do zakonu r. 1224, piastował tam wiele urzędów, aż został prowincyalem na Francye (1244-1254), poczem został wybrany generałem. † 14 czerw. 1277 (według innych 1274) w Valence. Imię jego wniesione zostało do martyrologium zakonu. Pod jego kierunkiem dokonane zostało Officium ecclesiasticum universale, dla calego zakonu, potwierdzone przez Klemensa IV. Opracował też ekspozycyę reguły ś. Augustyna oraz De instructione officialium Ord. ff. Praedic. zywot ś. Dominika, encykliki od zakonu, a wreszcie przynoszącą zaszczyt jego zrozumieniu potrzeb epoki książke Liber de his, quae tractanda videbuntur in concilio generali Lugduni sub

wersek, pod kierownictwem Dominika- Gregorio P. X i De eruditione nobli konwent Dominikanów, tak, że cro diario Dominicano III, Neapoli

> Humbert kardl i bp. Silva Candida. benedyktyn, ur. pod koniec w. XI w Lotaryngii. Od młodości odznaczał się szczególnemi zdolnościami. Wstąpiwszy do klaszforu w Moyenmoutier w dvecezyi Toul, ułożył swemu bpowi Brunonowi sporo hymnów łacińskich na cześć różnych Świętych. Kiedy Bruno został pżem, jako Leon IX, wezwał H. do Rzymu i odtad stał sie tam jego doradca i powiernikiem. Polecał mu też pż najtrudniejsze zadania, aż w r. 1051 mianował go krdłem i bp. Silva Candida. Kiedy pż w odpowiedzi na obelżywy list Cerularyusza patryarchy knstpolskiego wysłał poselstwo do Knstpola, H. stanał na jego czele. Złożył on tu wymowne dowody swojej uczoności, równowagi, zręczności i zmysłu dyplomatycznego pko napaściom mnicha Niketasa Pectoratusa na celibat i in. dal świetną ustną i piśmienną odprawe p. t. Responsio contra Niketae libellum. (Migne P. P. lat. CXLIII; Wibert, Vita Leonis 1X, a także Dialogus adversus Graecorum calumnias. Sprawozdanie ze swojej misyı złożył w piśmie Brevis et succincta commemora. tio. (Wilbert l. s. 150). H. po śmierci Leona IX cieszył się równem zaufaniem i u Wiktora II, któremu w r. 1056 towarzyszył w podróży do Niemiec. Po śmierci Wiktora II chciano go wybrać pżem, lecz on zwrócił wybór na krdla Fryderyka lotaryńskiego, który wstapił na stolice aplską jako Stefan X. Za Mikołaja II-go wpływ jego był tak wielki, że Piotr Damiani nazywa go "okiem pża." Na soborze lateraneń-skim w r. 1059, w sporze o Wieczerze Pańska H. był jednym z najgłówniejszych przeciwników Berengara, który zmuszony był podpisać przygotowane przez niego wyznanie wiary. (Hefele, Lat. Gesch IV, 826). Zbyt surowo pko pojęciu symonii wystąpił H. w pismie Adversus simoniacos libri tres. H. + 5 maja 1061 r. (Por. Histoire litteraire de la France; Migne, PP. Lat. C.\LIII, 911-1278; Herm. Halfmann, Cardinal Humbert s. Leben u. Werke, Göttingen 1883).

26 kwietnia 1711 r. w Edynburgu. Na uniwersytecie słuchał nauk prawnych, potem oddał się studyom filozofii i literatury. Wyjechał do Francyi, w Reims i u OO. Jezuitów w La Flèche, gdzie kształcił się był Kartezyusz, oddał się calkiem studyom filozofii. Napisal pierwsze swe dzielo: Treatise upon human nature, being an attempt to introduce the experimental method of reasoning into moral subjects, London; 1738; z niego wytworzył naczelny swój traktat: An enquiry z 1748; A dissert on the passions, et natural history of religion. Essays, moral, political and litterary. Dzielo to znalazlo lepsze przyjęcie, ale sceptyczne jego zasady przeszkodziły mu 1746 r. do otrzymania katedry etyki w Edynburgu. Jako sekretarz legacyi towarzyszył jenera-łowi St. Claire w Wiedniu i Turynie. W Turynie jeszcze raz przerobił swą prace o naturze ludzkiej, wydaną p. t. Enquiry concerning human understanding, przeróbka ta nie znalazla dobrego przyjęcia. Po śmierci matki po-wrócił 1749 r. do Szkocyi, gdzie zbliżył się do t. zw. szkoły szkockiej uczonych, zaprzyjaźnił się z prof. Adamem Śmithem, zawiązał korespondencyę z Monteskjuszem i w r. 1750 wydał przekład jego *Esprit*. R. 1752 został bibliotekarzem prawnego fakultetu w Edynburgu, gdzie majac bogate źródła historyczne, zajal sie napisaniem historyi Anglii. W 1754 wydał Stuartów, w r. 1759 Sudorów, w 1761-3 dzieje przedtudorowe. Trzy te części tworzą całość: The history of England from the invasi-on of J. Caesar to the revolution 1688. Odrazu zdobył sławe a wysokie honoraryum ok. 3,000 f. st. zapewniło autorowi dni spokojne. R. 1763 H. towarzyszył hr. Hertfordowi jako sekretarz w poselstwie de Wersalu na uklady zakończające wojny Siedmioletnia i

Hume Dawid, filozof i historyk, ur. wadził całą korespondencye zagraniczną W. Brytanii; po dwóch latach wrócił do Edynburga i umarl tam d. 25 sierpnia 1776. W rok po śmierci wydano w Londynie jego autobiografię. Oprócz dziel wymienionych H. napisał jeszcze: Political discourses, London, 1752, Essays and treatiss on several subjects, ib 1755 et natural history of religion, ib. 1755; Dialogues ou natural religion, 1779; Essays ou suicide a. ummortality of the soul, ib. 1783. Wydania najnowsze dzieł H-a. w Londynie 1888 r.; w Hamburgu 1895 r. wydał Köttgen, i w Heidelbergu 1888 r. Filozofia H-a opiera się na sensualizmie Locke'a. Pojęcia powszechne były dlań czemś czysto podmiotowem, bez żadnej rzeczywistej wartości i znaczenia przedmiotowego. Tym sposobem poderwana została możność wszelkiego dowodzenia przedmiotowego, ponieważ każde dowodzenie opiera się na powszechnych zasadach rozumowych i otwarta droga do sceptycyzmu podmiotowego. Poznanie umysłowe człowieka podług H-a niema żadnego znaczenia przedmiotowego. Wyobrażenia nasze są tylko wrażeniami zmysłowemi. Pojęcie substancyi, równie jak wszystkie inne pojecia sa tylko podmiotowemi wyobraże-niami. W życiu psychicznem ograniczeni jesteśmy tylko do własnych wyobrażeń, i po za nie przekroczyć do rzeczywistości niepodobna. Do twierdzenia tego dochodzi H. za pomoca krytyki pojęcia prawa przyczynowości, uważajac je jako wyobrażenie podmiotowe, które wskutek przyzwyczajenia w sobie wyrabiamy, albowiem czasowe następstwo dwóch zjawisk bierzemy za związek zależności jednego do drugiego, i tym sposobem wytwarzamy pojęcie przyczyny. Metafizyczna przeto wiedza jest; zdaniem H-a, niemożliwa i niepotrzebna. Sceptycyzm teoretyczny miarkuje się instynktem naturalnym, który nas zmu-Kanadyjską. H. przyjęty przez litera sza do wiary w istnienie świata mate-tów paryskich z wielkimi honorami, ale ryalnego, jakiego dowieść nie jesteśmy sztywna jego natura wkrótce zraziła w stanie. Jak w dziedzinie poznania doń francuzów. Tylko z Janem Jakó- H. odnosi wszystko do wrażeń, tak i bem Rousseau wszedł w stosunki przy- passiones animae i wola redukują się . jacielskie, ale wktótce R. zerwał z H. do wrażeń, mianowicie są to wrażenia oskarżając go o wyzysk i obaj wolno- refleksyi. Wola zawsze jest zdetermino-myśliciele obnażali swoje zepsucie mo- waną przez jakaś pobudkę. Zasada mo-ralne przed całym światem. R. 1767 raloości według H-a jest zmysł mo-H. zostal podsekretarzem stanu i pro- ralny. Gdy się tego zmysłu moralne-

go trzymamy, wówczas czyny nasze, dwa. Jeden—wzgląd przyzwoitości, dru-którym za podstawę służą egoizm i sym-gi potrzeba ochrony zdrowia. H. wepatya, będą dla nas i dla innych użyteczne i mile. Samobójstwo ze stanowiska moralności jest godziwe. Sprawiedliwość jest cnota konwencyonalna: interes zachowawczy zmusza ludzi do laczenia sie umowa w towarzystwa i dopiero wówczas powstają pojęcia sprawiedliwości i niesprawiedliwcści. W swojej Naturalnej historyi religii H. uznaje politeizm jako religie pierwotna, z politeizmu wywodzi monoteizm. Po nadto twierdzi, że człowiek nie może wiedzieć, co jest prawdą w religijnych pojęciach. Z badania historyi religii H. jako jedyny rezultat wywodzi watpliwość, niepewność. Sceptycyzm H-a miał poczatkowo więcej przeciwników, niż zwolenników; do pierwszych należa Tomasz Reid, obrońca dogmatyzmu filozoficznego ze stanowiska zdrowego rozsądku; Tomasz Oswald, James Beattie, Józef Priestley i inni. Sceptycyzm H-a został kolebka krytycyzmu Kanta, który zresztą sam genezę swego stanowiska wywodzi od H-a, pozytywizmu Comte'a i agnostycyzmu. Jako historyk nie opiera się H. na badaniach źródłowych; prace jego historyczne odznaczają się tylko dobrym rozkładem materyalu, ale brak im gruntowności i bezstronności, (Por. J. H. Burton, Life and correspond. of D. H., Edinb. 1846; E. Blanc, Histoire de la Philosophie, Paris 1896, t. II, p. 206 n. 498; Josephus Kachnik, Historia Philosophiae, Olomucii, 1896 p. 83; ks. Dr. F. Gabryl, Noetyka, Kraków, 1900, str. 197).

Humeral, łać. humerale i superhumerale, naramiennik, albo amictus od amicire, amjacere—okryć, oslonić, amboladium, anabolagium (Por. Mabillon, Mus. Ital. II) jest to szata kościelna lniana biała chusta, długości 72 centym., szerokości 50, okrywająca szyję i ramiona kaplana, przybranego w szaty litargicz-Ma kształt podłużnego czworoboku z'taśmami, przyszytemi u rogów górnych dla przywiazywania około ciała, z krzyżykiem wyznaczonym na środku u góry. H. kładzie się najprzód z ubio-rów litugicznych. W pierwszych wie-kach nie był znany. Wprowadzono go około VII lub VIII w. Powody były

gi potrzeba ochrony zdrowia. H. według niektórych liturgistów przypomina ephod kaplanów S. Zakonu. W duchu Kla H. jest figurą przyłbicy, o której mówi św. Pawel, i którą kaplani uzbrajać się winni przeciwko pociskom szata-na. Dawniej humeratem okrywano całą głowę i dopiero przy rozpoczęciu Mszy św. spuszczano go na ramiona, jak to dziś robia w niektórych zakonach, obwijając nim kaptur; w niektórych nawet kościołach trzymano na głowie humerał aż do prefacyi i wkladano go znowu po komunii. Dzisiał przy święceniu na subdyakona bp zakłada go święcacemu się na głowe, a potem opuszcza go na szyje. Według rubryki mszalnej (Rit. celebr. miss.) bierze się H. za końce, caluje sie krzyżyk, i zakłada się na głowe, potem opuszcza się na szyję, taśmy zakłada się prawą na lewą na piersiach, sprowadza się na plecy i tu znowu na piersi i tu je zawiazuje sie, mówiąc modlitwę: Impone... Według ogólnego zdania H. powinien być poświęcony, a forma poświęcenia ogólna w rytuale "sacerdotalium indumentorum," w Pontyfikale specyalna cujuslibet indumenti. (Por. Ferraris, Amictus, edyc. z r. 1852, I, 481 str.; Gavantus edyc. z r. 1749, I, 130, 131 n. AX, XXI; ks. Nowowiejski, Ceremoniał parafialny, t. I, str. 49; A. Krazer, De Apostolicis Liturgiis, Augustae Vindelicorum, 1786, a. VI c. I, § 162—165).

Humiliaci 1) Odłam zakonu Benedyktynów. Epoka ustanowienia zakonu H-ów niewiadoma; początek ich wyprowadzają z początku XI w., kiedy cesarz Henryk II, lub Konrad II, w jednej ze swych wypraw rzymskich zebrał pewną ilość znakomitych jeńców longobardzkich i uprowadził ich, jako zakładników do Niemiec. Ci obżałowywując sprzeniewierstwo swoje, połączyli się w kongregacyę pokutników. Kiedy staneli przed cesarzem, ten miał ich zapytac: "czy jesteście wreszcie upokorzeni" (humiliaci); stąd nazwa. Cesarz pozwolił im wrócić do kraju, wielu jednek z nich w dalszym ciągu nosiło habit i wiodło żywot zakonny. W Niemczech nazywa-no ich "baretinami," od czapki, którą nosili. Te ostatnia nazwe zachowali i we Włoszech. Przyczynili się oni do

rozpowszechnienia we Włoszech tkactwa, którego się nauczyli w Niemczech. Do przybycia ś. Bernarda do Włoch w 1134 istnieli H. bez reguly. Ten Świety poradził im oddzielić się od żon i zamienić habit popielaty na biały, jako znak, że ze stanu pokuty przeszli do czystości. Przeistoczenie się H-ów na rzeczywisty zakon według reguly ś. Benedykta nastąpiło za sprawą ś. Jana Oldrado z Meda (w Lombardyi) który zalożył pierwszy klasztor w Rodenario, nad jeziorem Como i udzielił zakonnikom tonsure i przepisał ścisły strój zakonny. Wnet powstały nowe klasztory, które z z wielkim pożytkiem pracowały w półn. Włoszech pko Katarom. Św. Jan † w Medyolanie 1159. Zakon jego został dopiero przez Inocentego III (1119 lub 1121) potwierdzony. Przez dłuższy czas zakon zachowywał ścisłą karność, po-170 mnichów. Wówczas ś. Karol Boromeusz zabrał sie z cała energia do re- str. 202). formy zakonu. Wielu przyjelo reformę, lecz znalazł się lotr zakonnik, który strzelił do arbpa. Był to śmiertelny cios dla zakonu. Pius V 1570 r. skazał zbrodniarza na karę śmierci, a zakon bulla z 8 lutego 1571 r. zniósł na zawsze, majątki zaś przeznaczył na cele dobroczynne. Najlepsze klasztory otrzymali Klerycy regularni S. Pauli decollati., (ob. Barnabici). (Por. Holstenius, Codex regularum II 452; Helyot VI, str. 153 i nast.). — 2) H. Przydomek Waldensów (ob.).

gdy Humiliaci (ob.) odłączyli się od swoich żon. Te zebrały się w jednym z domów w Medyolanie i poczęty wieść żywot zakonny pod wodzą Klary Bas. znosząca Humiliatów nie wymieniała wyraźnie H-tek, przeto istniały one w

Hummelauer Franciszeko.T. J., współcz. egzegeta niemiecki, ur. wr. 1842 w Wiedniu, wstąpił do zakonu w r. 1860, wyświecony na kapłana w r. 1872, w r. 1901 został członkiem Komisyi biblijnej w Rzymie. Napisal Die biblische Schöpfungsbericht. 1877: Commen-tarius in libros Samuelis. Parisiis 1886; Com. in libros Judicum et Ruth. Tamże 1888; Com. in Genesim. Tamże, 1895, 8 o; Com. in Exodum et Leviticum. Tamže 1897, 8-0; Com. in Numeros. Tamže 1899, 8 o; Com. in Deuteronomium. Tamže 1901, 8-o; powtórnie Die bibl. Schöpfungsbericht. 1898; toż samo po francusku wyszło p. s. Le Récit de la Création. Paris 1900, 12-o; Das Vormosaische Priestertum in Israel. 1899; Meditationum S. Ignatii de Loyola Puncta. Friburgi Brisg. 1896, 12-o; Exegetiwoli jednak zaczął gromadzić bogactwa, sches zur Inspirationsfrage. 1904. a w trop za tem zakradło się rozprzężenie. W 94 klasztorach pozostało tylko lender. Essen 1902, 16-0; Blanc, Répertoire bibliographique. 1002, 8-0, X. J. N.

Hunan - prowincya Chin właściwych, obejmuje obszar ok. 216 tys. km. kwadr. na poludnie od środkowego Jang-tse-Kingu; liczy 22,169.673 mieszkańców; kraj żyzny i najlepiej nawodniony w Chinach, Główne miasto Czang-sza nad Siang-kiangiem liczy z górą 300 tys. mieszkańców.—Pod wzgledem kościelnym H-n stanowi 2 wikaryaty apostolskie. Już w XIII—XIV apostolowal w H-n Jan a Monte Corvino; w XVII-XVIII w. na misyach pracowali Humiliatki, powstały za ś. Bernarda, Nicolai. W 1856 r. utworzono wikaryat apostolski dla Hunanu, który w 1879 podzielono na 2 wikaryaty: Hunanu północnego i południowego. — Wikaryat aplski H-u południowesoni. Do nich przyłączyło się wiele go obsługują Reformaci; wikaryusz dziewic arystokratycznych, z któremi aplski rezyduje w Huan-sa-van, niedawspólnie założono klasztor pod wezwa- leko miasta Heng-tszeu-fu. W 1905 r. niem ś. Katarzyny. Wnet zbudowano liczono tu 6037 wiernych; 2500 katechuprzy klasztorze szpital dla trędowatych, menów; 65 gmin chreścijańskich; 22 kood którego poczęto je nazywać zakon-ścioły i kaplic; 1 seminaryum i 5 szkól; nicami szpitalnemi, obserwantkami, 11 Franciszkanów; 5 kaplanów świeca także blasonkami. Ponieważ bulla kich, 11 Franciszkanek. - Wikaryat aplski H-u północnego obsługują hiszpańscy Augustyanie. Wikadalszym ciagu aż do ostatnich czasów. ryusz aplski rezyduje w Szang-tan-fu. (Por. Helyot l. c. 165). W 1905 r. statystyka podawała 1700 wiernych. 21 kościołów i kaplic; 23 Augustyanów, 2 kapłanów-chiúczyków; 4 szkoly początkowe. (Por. W. E. I., t. XXIX—XXX. str. 510; Werner S. J., Orbis terrarum catholicus, Friburgi Brisg., 1890, p. 190; Fernandez, Conspectus omnium missionum Ord. Fr. Min., ann. 1904—1905, Quaracchi, 1905, 94—99; Madras Cath. Dir., 1907, 205; Buchberger, Kirchliches Handlexikon, München, 1907, t. I. k. 2046).

X. C. S.

Hunanian Wartan, arcb. lwowski obrządku ormiańskiego, po ukończeniu nauk w Rzymie udał się do Armenii dla dokonania unii z Kłem, lecz uwięziony został przez tamtejszego patryarche armeńskiego. W r. 1681 przybył do Polski i został mianowany arcpem lwowskim. W r. 1691 zwołał pierwszy synod ormiańsko-katolicki do Lwowa. W r. 1698 zdał na Deodata Neresesowicza swego koadyutora rządy archidyccezyi, a sam poświęcił się dziełom miłosierdzia. (Por. Baracz, Żywoty sławnych Ormjan w Polsce. Lwów 1855, 8-a).

Hundhausen Ludwik Józef ks., egzegeta, profesor seminaryum w Moguncyi, ur. w r. 1835 w Gau-Algesheim. Napisal Die beiden Pontificalschreiben des Apostelfürsten Petrus. 1873-78, 2 vol. (Por. Keiters, Kath. Literaturkalender. 1902, 16-0, str. 133).

Huneryk II król Wandalów w Afryce (477—484), syn i następca Genzeryka, aryanin, srogi prześladowca katolicyzmu. Około 5000 duchownych skazał na wygnanie, do 40,000 wiernych skazał na tortury i na śmierć okrutną. W okrucieństwie nie znał miary; wszyscy którzy w jakikolwiek sposób sprzeciwiali mu się lub na których padało najmniejsze podejrzenie, byli bez litości mordowani. Śmierć prześladowcy była straszna. (Por. Victor de Vite, Hist. Persec. Vandalicae; Feller, Biogr. univ.; Glaire, Dictionnaire).

Hungari Antoni, ur. 1809 w Moguncyi, proboszcz w Rödeiheim. Napisał wiele kazań, dziel ascetycznych i t. p. i wydał wiele katolickich książek zbiorowych, jak: Tempel der Heiligen. Frankfurt, 1867; Heilige Opfer des Herzens, ib. 1867; Gottesblumen aus dem deutschen Dichtergarten. Tamże 1867;

Katolischer Anekdotenschatz; Weinachts – Oster – Pflingsten – Ave Maria, Heiligen-Glöcklein, ib. 1861, 64; Katolische Volksbibliothek 1 – 4 t. ib. 1868; Klostergeschichten, Schaff, 1888. X. B. S.

Hunnius Idzi z Winneden w Wirtenbergskiem, ur. 1550, profesor w Marburgu. Należał do najlepszych egzegetów luterańskich swego czasu. Walczył z katolikami i kalwinami. Na stanowisku profesora w Wittenberdze wspólnie z Hutterem i Leyserem walczył przeciwko Huberowi, którego pozbawił stanowiska profesora. Umarł 1603 r. Łacińskie pisma jego wyszły w Wittenberdze 1607–609; niema zbiorów niemieckich dzieł H-a, lecz były wydawane częściowo.

Hunnowie (greckie Hounnoi, łacińskie Hunni). Imieniem tym pisarze starożytni, jak Ptolomeusz, nazywali barbarzyńskie, tatarskie narody azyatyckie. Obtite źródło dziejów pierwotnych Hunnów posiada historya Chińska. Dowiadujemy się z niej, że w II w. ery naszej H-ie przebywali między morzami Czarnem i Kaspijskiem i górami Uralskiemi. Zdaje się, że H-ie, wspominani w historyi Chin, sa tym samym narodem, co i Hiung-nu, który odegrał wielka role w dziejach państwa Chińskiego. H-ie osiedli na północy Azyi w wieku XIII; Chińczycy zwali ich "Hu" (ludy barbarzyńskie). Dzieje historyczne H-dw pewne rozpoczynaja się od r. 210 przed Chrystusem. H-ie pozostawali w ciąglej wojnie z sasiadem—Chinami, W 207 roku państwo H-ów Hlung-nu rozpada się na H-ów północnych i H-ów południowych. Państwo H-ów północnych pada w 93 r.: 250,000 poddaje się Chinom, pozostali przechodzą za Altaj, osiadaja w stepach Uralskich i w kraju Baszkirów. Ta część Hunnów w połączeniu z Higurami, Onogurami, Sien-pi i innymi napada i pustoszy Europę. Najstarszą wzmiankę o H-ach spotykamy w Europie u Fausta z Bizancyum (pisał około 350 r.), który wspomina, że około roku 290 Tiridates, król Armenii w wojsku swojem miał oddział złożony z Alanów i Hunnów. Wszyscy pisarze współczesni (Ammianus Marcellinus) przedstawiają wygląd H-ów jako ohydny, wzrost niski, głowa spłaszczona, cera

czownicze; bogactwo stanowiły duże stada. Dzielili się na wiele niezależnych plemion; dzicy, barbarzyńscy, pochody swoje znaczyli grabieżą, burzeniem miast i światyń, gwaltami nad ludźmi bez różnicy płci i wieku, Miejscem pierwszego napadu H-w na Europę była Tracya, stąd pod wodzą Uldina grabili okolice Konstantynopola. W 375, zagarnąwszy Alanów, przeszli Don i zwyciężyli Hermanryka, wodza Ostrogotów. Przez Ruś, Polskę i Węgry czynili napady na Zachód, docierając do Skandynawii. W roku 388 pobierają roczny haracz od cesarstwa wschodniego. Po śmierci Teodozyusza (395) wpadli do Azyi i splądrowali ja od Kaukazu do Syryi. W Europie rozlały się cztery ich zastępy: jeden pod wodzą Uldina zagroził Carogrodowi (400), drugi walczył w Italii, trzeci pod Rugilasem w Tracyi (432), czwarty pod wodzą Rufa (Ruasa) pobieral danine od cesarstwa wschodniego. Wiek złoty Hunnów przypada na panowanie Attyli (430-453), który zjednoczył pod swą władzę wszystkie nieomal plemiona H-ów, nadto wiele germanskich i słowiańskich i z całą silą 600,000 -700,000 uderzył na cesarstwo zachodnie. Cofnal się z pod Rzymu na skutek wystapienia Leona I pża (452). Po śmierci Attyli (453) rozpoczyna się upadek państwa H-ów. Synowie Attyli nie moga przyjść do zgody przy podziale dziedzictwa. Narody podbite korzystają z waśni między synami Attyli, powstają i oswabadzają się z pod jarzma barbarzyńców. Gotowie, Gepidowie, Rugowie, Herulowie, Sarmaci, Swewowie powstają przeciwko H.m. Gepidowie zwyciężaja w Pannonii nad rzeka Netad (według Jordanisa) 30,000 H-6w i syn Attyli Od VII wieku nie spotykamy się w historyi z Hunnami. (Por. De Guitnes, Histor. Géneral de H. Paryż, 5

siedzac na koniu, prowadzili życie ko- tila. Paryż 1856, tłum. niem. przez Burhardta 2 t. 1874; Marquart, Osteurop. u. Ostasiat Streifzüge. 1903, str. 301 i 367; A. Remusat, Recherches sur les langues tartares. 1820; Terrian de Lacouperie, "Khankhakan" 1888; W. E. I., t. XXIX, art. "Hunnowie", str. 514 i nas.).

X. B. S.

Hunolt Franciszek ks. T. J., kaznodzieja niemiecki, ur. w r. 1691 w Siegen, wstapił do zakonu w r. 1709, uczył przez lat 6 humaniorów i retoryki, następnie poświęcił się wyłącznie kaznodziejstwu i zdobył wkrótce sławe wybitnego kaznodziei swego czasu. + w r. 1746 w Trewirze. Napisal Christliche Sitten-Lehre über die Evangelische Wahrheiten etc. Cöln 1740, 6 tomów. Kazania te wyszły w polskiem tłumaczaniu ks. Szelewskiego p. t. Kazania na niedziele i święta. Warszawa 1844, 4 t. w 12-e. Zarzucaja H. nie trzymanie się planu, który zapowiadał na początku kazań, oraz nie zawsze szcześliwy wyoór przykładów przytaczanych na potwierdzenie prawdy. (Por. Sommervogel, Bibliothèque de la Comp. Bruxelles 1804, 4-o, t. IV, k. 524-529; Glaire, Dictionnaire univers, des Sciences. 8-o, t. I, str. 1058).

Hupe — prowincya chińska. Nazwa Hupe znaczy po chińsk. "północ jeziora." Prowincya ta stanowi jakby dalszy ciąg Hunanu (ob. art. Hunan) nad średnim Jang-tse-Kiangiem, głównie na pólnoc od niego. - Pod względem kościelnym Hupe od 1856 r. stanowiło wikaryat aplski, który w 1870 r. podzielono na 3 wikaryaty: Wikaryat aplski południowo-za-Ellak polegli w walce, reszta ucieka nad c'hodni Hupe obsługują OO. Reformorze Czarne. W potyczkach z Ostro-maci; wikaryusz aplski rezyduje w Itgotami dwukrotnie 454 i 462 r. poko- szang; w 1905 r. liczono tu 7,314 katonani, zostają wypędzeni za Dunaj. W lików; 6,050 katechumenów; 91 gmin 470 r. H-ie Dengisika pokonani przez chijańskich; 42 kościoły i kaplic; 1 semi-Rzymian uciekają na wschód, rozdra-bniają się, łączą się z innemi plemiona-ciszkanów, w tem 15 kapłanów; 8 kami (Hazarami, Bulgarami, Awarami planów świeckich; 15 Franciszkauek. — (ob. Awarowie) i gasną w historyi. Wikaryat aplski północno-Wikaryat aplski północnocno-zachodni Hupe z rezydencya w Kia-juen-ku w 1905 r. liczył 15,017 katolików: 6,350 katechumenów, 292 g 1756-8; Neuman, Die Völker des gminy chijańskie; 71 kościołów i kaplic; südl. Russl. 1847; Thierry, Hist. d'At- 1 semin.; 1 kolegium; 30 szkól; 15 ka-

płanów Franciszk.; 10 świeckich; 34 uciskiem Wegrów, którzy dażą do wynaro-Franciszkanki. Wikaryat aplski wschodni Hupe z rezydencya w Utsziangsu liczył (1905 r.) 22.352 wiernych; 254 gminy chijańskie; 100 kościolów i kaplic; 1 semin., 1 kolegium; 26 Franciszkanów, w tem 24 kaplanów. (Por. W. E. I. t. XXIX-XXX, str. 526; Werner S. J., Orbis: terrarum eatholicus, Friburgi Brisg, 1890, p. 189-100; Fernandez, Conspectus omnium missionum Ord. Fr. Min. ann. 1904-1905, Quaracchi, 1905, 100 113; Buchberger, Kirchliches Handlexikon, München, 1907, t. I, 2049).

X. C. S.

Hupfeld Herman, teolog protestancki, ur. w r. 1769 w Marburgu, po odbyciu tamże studyów teologii i języków wschodnich, był w r. 1818 profesorem w gimnazyum w Hanau, w r. 1825 profesorem jezyków wschodnich w Halli, a w r. 1830 teologii w Marburgu, w r. 1843 zajał miejsce swego profesora Gesenius'a w Halli 1 † tamže w r. 1866. Napisal Exercitationes aethiopicae. Lipsiae 1825; Ausführliche hebr. Grammatik. Kassel 1841; Ueber Begriff u. Methode der bibl. Einleitung. Marburg 1844; De rei grammaticae apud Judaeos initiis antiquissimisque scriptoribus. Hallae 1846; De antiquioribus apud Judaeos accentuum scriptoribus. Tamze 1846 i nast.; De vera festorum apud Judaeos ratione. Tamże 1851 nast.; Die Quellen der Genesis. Berlin 1843; Die Psalmen übers. u. erkl., Gotha 1855-62, 4 tomy; Die heutiye theosoph. u. mytholog. Theol. u. Schrifterklärung. Berlin 1861, i inne. (Por. Schäfler, Handlexikon der kath. Theologie. Regensb. 1883, 8-o, t. II, s. 363). X. J. N.

Huppert Filip ks., dr. teologii i filozofii, redaktor "Kölnisch. Volkszeitung," ur. w r. 1857" w Sauer Schwabenheim. napisal Der preuss. Ministerialerlass betr.d. Lebensversicherungsgesellsch. 1896; Lehrbuch d. kathol. Dogmatik von J. B. Heinrich 1898-900, wyd. nowe; D. Protestantismus in XX Jahrhundert. 1902, i inne.

Hurban Józef Milosław, pastor protestancki, dzielny patryota i pisarz słowacki, walczacy w obronie rodaków pod

dowienia słowaków; ur. w r. 1817 w Beckowie, nauki pobierał w Peszcie, † w r. 1888 w Illbokem. Napisał m. i. Podróż słowaka do braci na Morawie i w Czechach, Peszt 1841. Od r. 1842-43 redagował czasopismo "Nitra," a od r. 1846 wraz z Hodża i Szturem "Slovenskje pohladi na vedi," i inne. (Por. S. Orgelbr., Encykl. Powsz. 1900, 4-o, t. VII).

Hurdebise G. J. ks., belgijczyk, autor znakomitych i bardzo zaleconych przez krdła Deschamps'a podręczników szkolnych do wykładu hist, św. N. Test.: La Vie de Notre Seigneur, 1898, 18-o. wyd. 12-te i Histoire des Apôtres et des premiers chrétiens. 1878, 18-0.

Hürmüz Edward, arcbp i uczony armeński; ur. w r. 1793 w Konstplu, przyjęty do Mechitarystów u św. Łaza-rza w Wenecyi, wyświęcony został na kaplana w r. 1816. Przez czas dłuższy przebywając w Rzymie, dał się poznać ze swych talentów na dworze Piusa IX i w r. 1847 został mianowany przez tego pża arcbpem Chiragh "in partibus." Napisal Zasady retoryki. Wenecya 1839. wyd. 2-ie 1856; Początki sztuki poetycznej oraz traktat o wersyfikacyi armenskiej. 1839, i inne. Pisał też poezye i przełożył wiele dzieł, zwłaszcza klasyków greckich na jezyk armeński.

Hurtado - nazwisko czterech uczonych teologów hiszpańskich: 1) H. IIdefons T. J. ur. w Toledo w r. 1667, został jezuitą w r. 1682, uczył gramatyki i filozofii w Alkali, teologii schola-stycznej i moralnej w Madrycie. + w r. 1721 w tem mieście. Napisał dzielo Theologia moralis. Matriti 1718, in fol., w której zwalcza błędy Bajusa i Jansenistów, Napisał też Oracion funebre que el Rey N. Senor Phelipe V mando celebrar... por sus Militares defuntos etc. Madrit 1707, 4-o. — 2) H. Kacper, jezuita hiszpański ur. w r. 1575 w Mondejar, przedtem był kartuzem i protesorem teologii w uniw. w Alkali, jezuitą został w r. 1607. W ciągu lat 30 uczył teologii w Murcyi, Madrycie i Alkali, gdzie był dziekanem fakultetu. † w tem ostatniem mieście w r. 1646. Dla swej wysokiej wiedzy bar-

Hurter. 400

Salamance; † w r. 1651 w Madrycie. mienia. Napisal Disputationes a Sum-Morales Disputationes de tribus virtutibus Theologicis etc. Salmanticae 1631, fol. 4) H. Tomasz ze Zgromadzenia Kleryledo w r. 1589, był profesorem teologii kładami swymi zdobył sławe znakomitego teologa, chociaż niektóre jego propozycye zostały potępione przez Aleksandra VII pża, † w r. 1659. Napisal: Tractatus varii resolutionum moralium de congrua sustentatione clericorum omnium. Hispali 1659; de residentia sacra. Lugduni 1660, 2 vol. in fol; Resolutiones orthodoxo-morales de vero uno proprio martyrio fidei sanguine sanctorum violenter effuso rubricato. Coloniae 1665, in fol. — w tei książce autor odrzuca męczeństwo milości. Obrona tej tezy została potepiona. (Por, Sommerzogel, Bibliothèque de la Comp. Bruxelles 1894, 2 o, t. IV, k. 532-535; Bund, Catalogus auctorum. 1900, 8-o, str. 81-82; Glaire, Diction. 8-o, t. I, str. 1059).

N. J. N.

Hurter Fryderyk Emmauuel, znakomity historyk niemiecki, konwertyta z końca XVIII i pierwszej polowy XIX w. Ur. 1787 r. w Szafhuzie, z rodziców protestanckich, od r. 1804—1806 odby-

dzo ceniony w Towarzystwie Jezusowem. 'cy na fakultecie racyonalizm. Już wte-Komentował uczenie Summę św. Toma- dy bronił pża Grzegorza VII przed prosza. W opiniach swych był probabili- testanckimi zarzutami. Z zapalem stustą. Napisał: Tractatus de Matrimo- dyował młody H-r historyę, napotkał nio et Censuris. Compluti 1627, 4-o; listy Innocentego III, czytal je z zajęde Incarnatione Verbi. Tamže 168, ciem i te wywarły wpływ na całe jego 8-o; de Sacramentis. Tamže 1629, 2 życie. W 1807 r. wydał dz. Geschichvol. in 4-0; de Beatitudine, Actibus te des ostgothischen Koniys Theodo-Bonitate et Malitia etc. Matriti 1630, rich. Po odbyciu egzaminów na pa-8-0; de Fide, Spe et Charitate. Tamże stora, H r w 1808 r. obejmuje probo-1632, 4-o; de Sacramentis et Censu- stwo na wsi, czas wolny poświęca nauce ris. Antverpiae 1633, in vol.; De ju- i pisaniu dziel, w r. 1814 wraz z brastitia et lure. Tamże 1637, 4-0; De tem zakłada cza opismo: Schweizeri-Deo. Tamże 1642, 4-o. — 3) H. Piotr sche Correspondenz. które przez lat 20 de Mendoza T. J., ur. w r. 1578 w Val- redagował. Glębokie poczucie sprawiemaseda, wstąpił do nowicyatu w r. 1595. dliwości i prawdy pobudza go, iż zwal-Był przez lat 30 profesorem teologii w cza racyonalizm i bezprawie rządu, nawet na klasztorach katolickich dokony-Maż wielkich zdolności i delikatnego su- wane. W 1814 r. też rozpoczał H-r prace nad swem znakomitem dzielem mulis ad Metaphysicam etc. Valiso- Geschichte Innozenz III und seiner leti 1615, fol.; Disp. de Deo Homine. Zeitgenossen (Hamburg Gotha, 1834etc. Antverpiae 1634 fol; Scholasticae et 1842, 4 t.). Wspaniale to dzieło pod nosił wysoko znakomity uczony katolicki Möhler; protestanci cenili erudycyę, uniw. w Bazylei nadal H-owi za to dzieków regularnych mniejszych, ur. w To- lo stopień doktora. Lecz fanatyków razil sąd przychylny i szacunek dla kaw Rzymie, w Alkali i Salamance; wy- tolicyzmu, jaki się w pracy tej przebijał. W 1835 r. H-r staje na czele duchowieństwa protestanckiego, jako, "Antistes i dziekan synodalny". Na tem stanowisku H-r buduje szkoly, pracuje gorliwie nad ożywieniem nabożeństwa protestanckiego, sprawiedliwie odnosząc się do duchowieństwa i klasztorów katolickich. Bpi, kapłani, nawet nuncyusz papieski w Szwajcaryi wysoko cenia zdanie H-a, zwracaja sie do niego z prośbą o obrone w pismach praw katolików wobec uroszczeń rzadu 1 t. p. H-r, zawsze sprawiedliwy, katolikom okazuje wiele przychylności, lecz przez to naraża się fanatycznym współtowarzyszom, którzy go gwaltownie skarżą o ducha katolickiego. Broni się H-r dz. Der Antistes Hurter Schaffhausen und sogenannt. Amtsbruder (1840), lecz znużony napaściami, zrzeka się urzędu pastora i w ciszy pracuje naukowo. W 1844 r. udaje się H-r do Rzymu, ma audyencyę u papieża Grzegorza XVI i tegoż r. przystępuje do Kościoła katolickiego. Sfanatyzowany tłum w Szafhuzie niszczy dom H-a, lży wał nauki w uniw. w Gettyndze. H-r jego rodzinę, pastorzy czernia jego pastudyował teologię, lecz raził go panują- mięć. H-r odpowiada pięknem dziełem:

Geburt und Wiedergeburt (2 tomy, über einige berühmtete nachtriden-Schaffh., 1845-1846). W 1846 r. H-ra tinische Theologen (1864-1865), już powołano do Wiednia na posadę cesarskokról, historyografa. H-r gorliwie pracował nad historyą, a choć w 1848 r. zmieniono ten urzad, w 1852 na nowo go przywrócono. Cesarz mianuje H-a radca dworu i dziedzicznym szlachcicem von Amann; towarzystwa naukowe swoim czlonkiem; pże Grzegorz XVI i Pius IX ozdabiają orderami, wreszcie pięknego żywota H-r dokonał 1865 r. w Gracu. nands II und seiner Eltern (Schaffh., tpliwie, pomnik, jaki sobie w literaturze 1850--1864, t. 11); Beiträge zur Geschichte Wallensteins (Freiburg im Breisg., 1855) i dużo innych. Wylicza je Wurzbach (Oesterr. Biogr. Lexicon, IX, 445... Por. też Henryk Hurter, Fr. z. Hurter und seine Zeit, 2 t., Graz, 1876—1877, tegoż art. u W. W., t. VI, k. 430-434; Rosenthal, Convertitenk. 450-454; Rosenthal, Contertuenbilder, 2 wyd., t. I cz. II, 258-297; Hurter, Nomenclator theol., Oenip., 1895, t. III, k. 1076-1077, 1086; W. E. I., t. 29-30, str. 532, Buchberger, Kirchliches Handlexikon, München, Innsbruku u Wagnera). Wydał też H-r 1907, t. I, k. 2050). X. C. S.

Hurter Hugon jezuita, współczesny dogmatyk, profesor-jubilat uniwersytetu w Innsbruku. Ur. 1832 r. w Szafhuzie z ojca słynnego historyka-konwertyty, Fryderyka H-r, w 1842 r. został katolikiem i poświecił sie stanowi duchownemu. W "Collegium Germanicum" w i teologii (1855 r.). Po otrzymaniu swięceń kaplańskich, w 1857 r. H-r zostaje jezuita i zaraz w następnym roku (1858) profesorem dogmatyki w uniw. w Inns-bruku, w roku więc bieżącym (1908) H-r, jako profesor-emeryt obchodzi 50 lat działalności profesorskiej, którą dawni i obecni uczniowie jego czczą obchodem uroczystym. Jako prof. H-r zaleca się wykładem żywym i przyjemnym, który mu jedna licznych słuchaczy, zwłaszcza, chy (Gen. XXII, 20). ze energia i zapał pedagogiczny nie o- 3. Hus — Idumejczek, syn Disana puszcza jubilata i w chwili obecnej potomek Ezawa (Gen. XXXVI, 28; I Dzieła jego świadcza o erudycyi teologicznej i nadzwyczajnej pracowitości. Obok mniejszych rozpraw, jak mowa: Obok mniejszych rozpraw, jak mowa: Hus, (Job. I, I; Sam: IV, 21). Ausj-Über die Rechte der Vernunft und tis (Jer. XXV, 20). Trzy razy ziemia des Glaubens (Innsbr. 1863) i artyku-Hus w P. Ś. wspomniana, a wszystkie łów w czasopiśmie Kutolik: Notizen trzy wzmianki odnoszą się prawdopodo.

1871 r. rozpoczał swą encyklopedyczną prace Nomenclator literarius theologiae catholicae theologos exhibens aetate, natione, distinctos. Dzielo to od początku Kościoła aż do r. 1894 doprowadzone w 5 tomach, autor ciągle uzupelnia, poprawia (zmieniajac numeracye tomów). Ostatnie wydanie 3-ie to-mu I wydał (Oeniponte) 1903 r.; tom II i III—1906 r. (t. IV i V ostatnie— Dzieła hist. napisał: Gesch. Ferdi- 2-ie wyd. 1893 i 1895). Jest to, niewakatolickiej H-r zbudował. Również jego Compendium theologiae dogmaticae, (Oeniponte), w 3 tomach, ciagle wychodzi w nowych wydaniach. Kapitalne to dzieło zaleca obfitość dowodów dogmat., zaczerpnietych z tradycyi. Skrót tego dziela "Medulla theologiae dogmaticae (w I tomie). Cieszy się uznaniem studyujących teologiczne nauki, jego podreczne wydawnictwo: SS. Patrum opuscula ad usum praesertim studiosorum theologiae (2 serve, wyd. w słynne dz. Lessiusza De summo bono. W ostatnich czasach wydrukował cykle kazań: Entwürfe zu Fastenpredigten über die Worte Christi am Kreuze (I Zyclus. Innsbr. 1906); Entwürfe zu Marienpredigten (I Zyclus für den Maimonat) ib., Entw. zu Herr-Jesu-Predigten (vier Zyklen) i Entw. zu Betrachtungen für achttätige geistli-Rzymie odbył nauki filozoficzne i teolo- che Übungen (ib.). Nadto art. liczne giczne ze stopniami dra filozofii (1851 r.) po czasopismach. (Por. W. E. I. t. 29-30 str. 532 i wskazówki z bieżącej bibliografii).

X. C. S.

Hus, imię trzech osób i nazwa krainy. 1. Hus-wnuk Sema i pierwszy z czterech synów Arama (Gen. X, 23; I Par. I, 17). Bliższe szczegóły o nim nieznane.

2. Hus-starszy syn Nahora z Mel-

3. Hus - Idumejczek, syn Disana Par. I, 42).

4. Hus-kraina, gr. Λοσίτις, Wulg.,

ugie do tej samej krainy. Granic jej ściśle określić się nie da. Różne są zdania uczonych. Gesenius (Thesaurus p. 1003) trzymając się wskazówek Job. I, 1 i nast, i opierając się na Ptolomeuszu (Geog. V, 19, 2) dowodzi, że kr. Hus była w części północnej pustyni Arabskiej niedaleko od Eufratu i Babilonu. Według innej opinii, opartej na podaniach i zdaniu starożytnych ziemia Hus była w krainie Hauran. Sw. Efrem, (Prolog. in Iob, Opera Syriaca, t. I. p. 2, utrzymuje, że ziemia Hus była w Basanie, Euzebiusz i św. Hieronim, Onomast, 1862, p. 254-255), sądzą, że Job mieszkał w Astaroth Carnaim w Hauranie. Według innej jeszcze opinii kraina Hus była na pograniczu między Idumea i Arabią. Nowsi egzegeci wskazują krainę Hus, ojczyznę Joba, niedaleko od dzisiejszej Nawa w Nuqra, w Hauranie, (Wetzstein), lub też w el-Tellul na wschód od Hauranu (W. Fries.), lub też na północno-wschód od Hauranu (Friedr. Delitzsch). (Por. Wetzstein u Delitzsch, Commentar zu Hiob, ed. 2, p. 551 — 604; Das Hiobskloster im Hauran und das Land Uz; W. Fries, Studien und Kritiken, XXVII 1854, p. 299 ss.; Friedr. Delitzsch, Zeitschr. für Keilschriftforschung, II, 1885, p. 87 98; Knabenbauer, Comment in Job p. 34 s.; F. Vigouroux, Diction. de la Bible, i nast. III, p. 782-783). X. R. J.

Hus Jan, patryota czeski i herezyarcha, ur. w 1396 r. w Husińcu (w południowych Czechach) † 6 lipca 1315 r. w Konstancyi na stosie. Studya H. odbywał w Pradze, gdzie 1393 r. został bakalarzem, a 1369 magistrem nauk wyzwolonych. W dwa lata później (1498) objął w Pradze katedrę profesorską. W 1400 otrzymał święcenia kaplańskie. W następnym r. (1401) został dziekanem wydziału filozoficznego, w zimowym zaś semestrze 1402—3 r. rektorem uniwersy-Nadto od 1402 r. spełniał urząd kaznodziei czeskiego w otwartej niedawno (w 1396 r.) kaplicy Betleemskiej (zniesionej 1786). Dzięki niezwyklej wymowie, dzięki stanowisku, jakie w sprawach czeskich zajął na uniwersytecie i bezwzględnemu domaganiu się reform kościelnych, H. wkrótce stał się człowie-H. coraz bardziej przejmował się zasada- lające zasady Wiclifa o obowiązku lu-

mi Wiclifa (ob), którego Trialogus, przywieziony do Pragi przez jego przyjaciela Hieronima (w 1401), przełożył na język czeski.

Szerzeniu się Wiclifizmu sprzyjała bardzo słabość ówczesnego arcbpa pragskiego Wolframa († 1402), a następnie długie stosunkowo osierocenie dyecezyi.

Dopiero nowy arcybp (1403) Zbynek energiczniej działać postanowił, wskutek czego i sam H. stał się oględniejszym, a nawet potepił nauke Wiclifa o Najświętszym Sakramencie; było to tem konieczniejsze, że 28 maja 1403 uniwersytet pragski większością glosów potępił 45 zdań Wiclifa. Zachowanie się H. zjednało mu względy nowego arcbpa, dla tego mianował go kaznodzieją w czasie synodu (1406), zwołanego z powodu szerzących się błędów Wiclifa i delegował go do zbadania mniemanego cudu w Wilsnack.

Tymczasem 20 maja 1408 uniwersytet powtórnie potepil naukę Wiclifa. H. utrzymywał, że wiele z potępionych zdań może być rozumianych i w dobrem znaczeniu i tyle dokazał, że przyjęto ułożona przez niego następna formule potępienia: "Aby nikt, pod karą wyłączenia z Kla, nie nauczal owych artykulów w ich znaczeniu heretyckiem, blędnem lub gorszącem". W tym czasie zbierał się sobór w Pizie (1409). Król Wacław, chcac zjednać sobie przychylność soboru, zażądał, aby duchowieństwo wypowiedziało posłuszeństwo Grzegorzowi XII H. i profesorowie czescy staneli po stronie króla, arcbp zaś i profesorowie pochodzenia niemieckiego sprzeciwili się Król, żywiac oddawna niecheć do Niemców, skorzystał z okazyi i pozbawil ich uprzywilejowanego stanowiska w uniwersytecie (dotad mieli trzy głosy, teraz dekretem z 18 stycznia 1409, król przyznawał im jeden). Następstwem tego bylo tłumne (15000—20000 tysiecy) opuszczenie uniwersytetu przez profesorów i studentów pochodzenia niemieckiego. H., któremu w calej tej sprawie duże przypisywano wpływy, wyrósł na bohatera narodowego, a jednocześnie pozbył się opozycyi przeciwko Wielifowi.

Śmielej przeto zaczął występować w jego obronie, nazywając go człowiekiem bożym "obok którego pragnałby posiaść kiem popularnym. Obok tego jednak miejsce w niebie". Kazania H., pochwadzi świeckich karcenia duchowieństwa, smutne zaczęły wydawać owoce. W wielu miejscach lud znieważył duchowieństwo.

Pź Aleksander V powiadomiony przez arcbp Zbynka o najnowszych wypadkach w Czechach, a jednocześnie otrzymawszy skargę H. przeciwko arcbpowi, nakazał śledztwo. Tymczasem H., chcąc uniknąć zarzutu nieposłuszeństwa przeciw arcybpowi, na jego wezwanie, oddał mu swoje książki Wiclifistowskie, które arcybp (w liczbie 200) spalić kazał. Król Wacław polecił arcybpowi za spalone książki zapłacić; to bardziej uzuchwaliło zwolenników Wiclifa, a zwłaszcza głośnego Hieronima z Pragi, który teraz do nowych nawoływał gwałtów przeciwko duchowieństwu.

H., wezwany w tym czasie przez delegata pskiego do Kolonii, na żądanie króla Wacława nie stawił się osobiście, ale wysłał swego delegata. Po przeprowadzeniu śledztwa, delegat papieski (Otto Colonna, późniejszy Marcin V) wyklał H. i jego przyjaciół (w 1411) i zagroził interdyktem miejscowościom, któreby zgodziły się na pobyt H. Dzięki posrednictwu Zygmunta, króla niemieckiego, H. złożył prawowierne wyznanie wiary, chociaż w pismach swoich współczenych nie przestawał dawnych zasad bronić (De libris haereticorum legendis; Actus pro defensione Wiclejfi; Defensio quorundam articulorum Wicleffi; De ablatione temporalium a clericis; De decimis).

28 września 1411 zm. arcba Zbynek. Następca jego, starzec Albik z Uniczowa nie był w stanie zaradzić potrzebom kościoła czeskiego. Pż, przesyłając paljusz nowemu archpowi, dołaczył jednocześnie bullę, wzywającą do wyprawy krzyżowej, przeciwko najezdcy państwa klnego, Władysławowi, królowi Neapolitańskiemu. H. z tej racyi gwaltownie (De indulgentiis sive de Cruciatu i Contra bullam Papae) wystapił przeciw pżowi. Wobec ustawicznych napaści zwolenników H. na Kł i pża, Wacław widział się zmuszonym pod groźbą surowych kar, zabronić poniewierania osoby pża. Gdy zakaz nie poskutkował, mimo próśb H., Wacław kilku winnych ukarał śmiercią. Ciała delinkwentów H., jako relikwie męczenników, pochował w kaplicy Betleemskiej. Po tem wszystkiem uniwersytet i wielu dawnych przyjaciół (Palecz, Stanisław ze Znaimu) opuściło H., duchowieństwo zaś zaniosło drugą skargę do pża. Legat pski, kardynał Piotr, rozpatrzywszy sprawę, (w jesieni 1412) powtórnie wyklął H. i rzucił interdykt na Pragę. H. zaapelował do Chrystusa, ale, zniewolony przez króła w grudniu 1412 r., opuścił Pragę.

W tym czasie złożył godność arcybpią Albik, następca został dotychczasowy bp ołomuniecki Korrad Wechta, który już w lutym 1413 zwolał synod. H. przebywał wtedy u swych przyjaciół w zamku Kozihradek (na Łużycach), a później w Krakowcon (w pobliżu Pragi), gdzie wykończył główne swe dzieło: De Ecclesta i Postyllę. Synod pragski nie mógł zalatwić sprawy, to też kiedy rozeszła się wiadomość, o mającym się zebrać soborze w Konstancyi, król Zygmunt zaczął porozumiewać się z bratem swym królem Wacławem, w celu wysłania H. do Konstancyi. H. zawiadomił mieszkańców Pragi, dokad przybył w czasie synodu, że gotów jest wobec wszystkich, a nawet wobec soboru w Konstancyi (Holzwarth, *Hist. po-wszechna* t. V, str. 281) dowieść swej niewinności. Otrzymawszy więc odpowiedni glejt (list żelazny) od Zygmunta (tekst podaje W. Berger, Hus und König Sigismund 1871) H. udal się do Konstancyi, dokąd przybył 3 listopada 1414 r. Jan XXII przyjął H. łaskawie, złagodził klątwę, pozwolił mieć z nim stosunki, zastrzeglszy tylko, aby powstrzymał się od spełniania obowiązków kapłańskich. H., mimo zakazu odprawiał w mieszkaniu Mszę św. i miewał w duchu wyznawanych zasad przemowy do odwiedzających go. Wobec tego sobór zmuszony był pozbawić H. wolności osobistej. (Čo, jako rzecz niezbędną pochwalił cesarz Zygmunt, przybywszy w Wigilie Bożego Narodzenia 1414 r. do Konstancyi). Więzienie jego (w klasztorze Dominikanów) było lekkie, postepowano z nim jak z kapłanem, mógł pisywać listy, przyjmować odwiedzają-cych. (Por. Palacky, *Historya Czech*, t. III, str. 317-379). Jan XXII wy-znaczył dwie komisye do zbadania sprawy H., po ucieczce zaś jego z Konstancyi, sobor wybrał nową komisyę. Prace komisyi utrudniały układy o rezygnacye z "trzema" ówczesnymi pżami;

tymezasem z Czech nadchodziły ustawiczne domagania się uwolnienia H. Wreszcie 5 czerwca 1515 stanął H. wobec soboru. Przedstawione mu książki uznal za swoje i wyraził gotowość odwołania błedów w nich zawartych, jeżell sobór o tem go przekona. Kiedy w czasie dysputy H. w obronie zdań swoich wyraźnych używać zaczął sofizmatów, sobór nakazał mu milczenie, poleciwszy odpowiadać tylko na pytania tak lub nie. H. w odpowiedzi na to obrzucił sobór gradem obelg, tak iż musiano przerwać posiedzenie. 7 czerwca 1415 miało miejsce drugie posiedzenie w obecności Zygmunta. Na trzeciem posiedzeniu 8 czerwca odczytauo H. 26 artykułów z jego dziela: De Ecclesia i 7 z pisma jego, przeciwko Palczowi i in-nym. H. do większej części tych zdań się przyznał, niektóre objaśniał w innem rozumieuiu, a niektórym wręcz zaprzeczył, Wobec tego sobor postawił żadanie, żeby H. oświadczył: 1)że w wymienionych artykułach poblądził; 2) że nie będzie błędów tych nauczał; 3) że je odwoła publicznie. H. odmówił, został odprowadzony do więzienia, przyczem król Zygmunt dodał: "zdaniem mojem jeżeli on nie odwoła powinien być spalony" (Palacky op. cit., str. 351).

Dnia 9 czerwca sobór podal H. lagodna bardzo formułe odwołania, przyczem zwracano mu uwagę że Orygenes i św. Augustyn i in. bładzili, ale nie wahali się blędów uznać H. pozostał niewzruszony. – Dano mu czas dłuższy do namysłu, tymczasem zaś spałono dzieła jego. Po wyczerpaniu wszelkich środków łagodności, stawiono H. przed soborem (15 sessya) 6 lipca 1415 r. H. zaprotestował przeciwko temu jakoby podawał się za osobę Boska, jakoby odrzucał przeistoczenie, jakoby nauczał, że kaplan w grzechu ciężkim chrzci nieważnie. Te więc trzy punkta wykreślono z oskarżenia, pozostało jednak jeszcze trzydzieści, co do których trwal w uporze. (Wyszczególnienie błędów H. por. Mansi t. XXVII, str. 754 i nast.; Lehmkühl, Theologia moralis t. II appen.) Błędy H. naogół dotyczą pojmowania istoty Kła (społeczeństwo predestynowanych), występują przeciw hierarchii i władzy klnej, jak również zawierają, w wysokim stopniu niebezpieczną, zasadę,

wykonywania wszelkiej juryzdykcyi, zarówno kościelnej, jak świeckiej.

Wobec soboru ubrano H. w szaty kapłańskie i po raz ostatni wezwano do wyrzeczenia się błędów, kiedy H. na wezwanie to pozostal gluchym, sobór dopelnil degradacyi i potepil go jako heretyka.

Stosownie do ówczesnego prawodawstwa (Zwierciadło Szwabskie [w wydaniu Lassberga § 313, str. 136] glosi: "Heretycy, uznani za takowych przez sądy kościelne, beda wydani władzy świeckiej i spaleni"). H. wydany wiec został władzom świeckim z prośbą, jak to za-wsze czynić zwykł był Kł, aby zachowano mu życie, a skazano go tylko na więzienie. Zygmunt oddał H. elektorowi Palatynatu, ten zaś odstąpił prawa swoje magistratowi miasta Konstancyi, który tegoż samego dnia wyrok na osobie H. wykonał.

Czystość obyczajów H., mogaca zawstydzić niektórych sedziów jego, a nawet czyste poniekąd zamiary (był on najwidoczniej obłakanym marzycielem, ale nie szalbierzem), otaczają śmierć jego jakims tragizmem. Uniwersytet pragski uznal H. meczennikiem i wyznaczył świeto d. 6 lipca (wznowione przez Rokycane 1441), obchodzone przez Utrakwistów do 1623 r. H. jednak, mimo czyste osobiście zamiary, ze względu na gloszone zasady był bardzo niebezpiecznym, nietylko dla Kla, ale i dla istniejacego porządku państwowego. Zygmunt cesarz uważał H. za "najniebezpieczniejszego heretyka"

Co dotyczy "listu żelaznego" z czego niektórzy usilują uczynić zarzut Zygmuntowi, iż nie dotrzymał danego słowa H., zaznaczyć należy, że list ten miał charakter pasportu, nie gwarantował zaś i nie mógł gwarantować H. bezkarności, gdyż w tym wypadku Zygmunt mieszałby się do juryzdykcyi soboru, czego czynić nie miał prawa. W liście tym powiedziano: "Polecamy każdemu poszczególe czcigodnego magistra Husa z Czech, który udaje się na sobór do Konstancyi, abyście go życzliwie przyjmowali, uczciwie traktowali, pomagali do odbycia podróży czy lądem czy wodą, i abyście, jeżeli okaże się potrzeba, bezpieczną straž mu dodali" (Por. Brück. Histoire de l'Eglise. t. II, str. 86-89). Niema że grzech śmiertelny pozbawia możności tu więc mowy o zapewnieniu bezkarno-

ści. Tak pojmował swój list cesarz Zy- etc. London 1850, 2 cz.: The Chain gmunt, jak to okazalo sie w czasie drugiego badania H. d. 7 czerwca 1415 r. Cesarz na posiedzeniu tem oświadczył istotnie, że udzielił H. list żelazny pa to, aby go dopuszczono do publicznego przesłuchania na soborze, a kiedy to nastapilo, on (cesarz) jest z tego zado-wolony, gdyż stało się zadość jego woli. Przeciwko takiemu tłumaczeniu "listu żelaznego" H. nie protestowal, ale w przemówieniu swem do cesarza dziekowal zań. Por. Holtzwarth, Historya powszechna, t. V. str. 289-295). Nawet w gwaltownem piśmie, jakie szlachta czeska po egzekucyi H. wyprawila do , niema najmniejszej wzmianki o

zlamaniu "listu żelaznego". Pisma H. co do treści przejete sa Wiclifizmem. Te jednak, które ogłosił w języku czeskim, słusznie zjednały mu wybitne miejsce w rzedzie klasyków czeskich. Istotne zaslugi polożył H. w dziedzinie ortografii i wykształcenia jezyka literackiego. Pisma jego teologiczne ogloszono drukiem najpierw w Historia et monumenta Ioannis Hus et Hieronimi Prag. Norymberga 1538. 2-ie wydania w 1715; nowego wydania podjal sie Palacky, Documenta Magistri Hus. Praga 1869; najnowszego wvdania dokonal Flaishans, Praga 1904-6. Wybór pism jego wyszedł w Pradze 1865-8 r. Listy H. wydal Höfler i Palacky. Najkompletniejsze zaś wydanie przygotował Mare- (2 wyd. 1901 r.) Dokladna bibliografie ob. Zibrt, Bibliografia ceské Hist. t. II, 1902. (Ob. Hefole. Conciliengeschichte t. VI i VII, Freiburg 1867 — 74. Losserth, Hus-und Wyclif. Praga 1884; Denis, Hus-se et la guerre des Hussites, Paryż 1878; Palacky, Geschichte v. Böhmen t. III: Holzwarth, Historya powszechna tlum. polskie, t. V).

Husenbeth Fryderyk Karol ks. dr. teologii, angielski pisarz apologetyczny pko protestantom, ur. w r. 1796, był proboszczem a następnie wikaryuszem generalnym Walsh'a, wreszcie prepozytem kapituly i wikaryuszem generalnym bpa w Nordhampton; ; w r. 1872. Napisal: Desence of the Creed and D. scipline of the Catholic Church etc. London 1826; St. Cyprian Vindicated etc., wineyi. Zwolennicy Husa (poczatkowo Norwich 1839; Emblems of Saints Wielefitami, and 1420 Husytam' zwani,

of Fathers etc. Tamze 1855, i inne. Por. Hurrer, Nomenclator literarius. 1845, 8-o, t. III, str. 1255-56).

Hussarzewski Tomasz ks., zgromadzenia Missyonarzy w Wilnie, profesor historyi powszechnej w uniw. wileńskim w r. 1803. Napisal m. i. Traktat o' Piśmie św. Cz. I. O Ksiegach swietych. Wilno, 8-a, dzielo pełne erudycyi i glebokich pogladów: Lectio literalis Psalmorum ex variis versionibus et praecipue ex textu Hebraeo etc. Vilnae 1810. 8-:. Wiele też tłumaczył z obcych jezyków, m. i. "Logike" Condillac'a. (Por. Dykeyonarz biogr. powsz. Warszawa 1851, 8-a, str. 537; Jocher, Obraz bibl.—hist. literat. Wilno 1542, 8-a, t. II, str. 34; t. III, str.

Hussovianus albo Husowczyk Mikolaj, poeta polsko-laciński XVI w., domownik bpa płockiego Erazma, z któ-rym bawił w Rzymie czas jakiś. Na łożu śmiertelnem bedac napisał z pobożności ku św. Jackowi jego żywot wierszem lacińskim p. t. De vita et gestis Divi Hyacinthi, poëma heroicum. Cracoviae 1525, in 4-o. Poezye H-a wydano w r. 1894 w Krakowie p. t. Carmina w "Corpus antiquissimorum poetarum Poloniae latinorum" IV. Cracoviae 1894, 8-o. — O H. pisali Michal Jezienicki dr. i Jan Pelczar (Kraków 1890, 1900). (Por. Dykeyon, biogr. powsz. 1851, 8-o; Wiszniewski, Hist. liter. polsk. Kraków 1844, 8-a, t. VI, str. 229; t. VIII, str. 176).

Husyci i wojny husyckie. Zabiegi i prosby (ostatnia 12 czerwca 1414 opatrzona 250 pieczeciami) szlachty czeskiej i morawskiej nie odniosly skutku. H. (ob) zostal spalony. Wykonanie wyroku uważano w Czechach za zniewage wyrzadzona narodowi i to głównie przy-śpieszyło ruch religijno-narodowy, który tak poteżnie wybuchł w ni-zczacych wojnach hussyckich.

Na wiadomość o śmierci Husa w Pradze wybuchły zaburzenia, połączone z grabieża kościolów i zniewagami duchowieństwa przeciwnego herezyarsze. Arcybp Konrad Wechta ledwie życie ocalić zdolał. Toż samo powtórzyło się na proludowi pod obiema postaciami, (Sub u-traque specie—stąd Utrakwiści) przyjąwszy kielich jako symbol jedności. (Komunie św. dla ludu pod obiema postaciami, za zezwoleniem Husa, przebywającego w Konstancyi, wprowadził Jakóbek z Mies, proboszcz kła św. Michała i profesor filozofii w Pradze).

Husa zaś uważano za meczennika, bito medale na jego cześć, dzień 6 lipca poświęcono jego pamięci, a kler husycki, aż do upadku Utrakwizmu, obchodził święto i odprawiał Missam s. Hussi.

W tym czasie szlachta husycka zebrana na sejmie w Pradze (15 września 1415) wypowiedziała posłuszeństwo bpom; wysłala pełną pogróżek odezwę do soboru i zawarła związek, mający na celu zapewnienie swobody głosicielom zasad Husa. Katolicy zawarli w obronie Kościoła w tym samym roku ligę, która mniej liczna, potrafiłaby utrzymać pokój, gdyby należycie poparł ją król Wacław i arcybp pragski. Z powodu tej właśnie obojetności zarówno króla jak i bpów pragskiego i ołomunieckiego, urzędowy legat Soboru do Czech Jan, bp litomski, nie mógł missyi swej należycie spełnić. Nic nie pomogły również zabiegi i poselstwo wysłane do Czech przez nowego pża Marcina V. Dopiero gdy Zygmunt zagroził Czechom krucyata, Wacław zdecydował się na pewne zarządzenia, które wywołały zaburzenia w Pradze.

Podezas rozruchów tłum, biorący udział w procesyi z kielichem, gdy pochód powstrzymać chciała służba ratuszowa, napadł na ratusz i wyrzucił oknem siedmiu radców, których na dole zamordowano. Na wiadomość o tem Wacław, tknięty apopleksyą, życie zakończył (16 sierpnia 1419). Śmierć jego stała się hasłem do gwałtowniejszego wybuchu powstania. Śród husytów, pod wodzą Jana Żyski z Trocznowa, sformowało stronnictwo skrajne (odrzucające czyściec, cześć SS., św. obrzędy i t. d.) od miejsca zebrań zwane Taborytami.

Królowa Zofia (wdowa), sprawująca

rozdawać poczęli wszędzie komunię św. wach). Wezwana na sejm szlachta czeska uległa Zygmuntowi i złożyła przysięgę. Król nie miał jednak na razie dość sił, aby ostatecznie zgnieść husytyzm. Zaczął więc gromadzić wojska. Legat zaś pski 1 marca 1420 ogłosił przeciwko husytom, wskutek starań Zygmunta, bulle krzyżowa. Na wieść o tem Praga i wieksza część szlachty hu syckiej wypowiedziała Zygmuntowi posłuszeństwo. Taboryci pod wodzą Zyski i Pistny (zwany Mikolajem z Husińca lub Husińcem) coraz wiecej zyskiwali zwolenników.

W maju 1420 r. Zygmunt na czele 50,000 wojska i 100,000 krzyżowców niemieckich wyruszył przeciwko Pradze, bronionej przez oddziały taborytów i horebitów (odlam husytów, noszacy nazwe od głównej fortecy na górze Horeb, pod Trzebochowicami). W armii Zygmunta, aczkolwiek dwakroć liczniejszej, brak było jedności, a nawet jawne zachodziły wypadki zdrady, nie mogąc przeto zła-mać orężem husytów, wszedł z nimi w układy. Husyci postawili cztery żądania, zwane artykułami pragskimi, domagali sie mianowicie: 1) wolności słowa w całem królestwie dla kaznodziejów husyckich, 2) komunii św. dla wszystkich chrześcijan pod dwoma postaciami; 3) pozbawienia duchowieństwa dóbr; 4) kary na grzechy śmiertelne.

Artykuły pragskie stały się odtad niejako wyznaniem wiary umiarkowanego

stronnictwa husyckiego.

Dalsze rokowania z husytani nie doprowadziły do żadnych rezultatów. Zygmunt wiec koronował sie tylko na króla w Wyszehradzie (28 lipca 1420 r.) i, zabrawszy kosztowności kościelne i koronne, wypłacił żołd buntującemu się wojsku, wiekszą cześć Niemców uwolnił do domu, a sam z resztą wojska pociagnał do Kuttenberga.

Po ustapieniu Zygmunta z pod Pragi taboryci zaczeli burzyć kościoły w Pradze i na prowincyi dopuszczać sie okrutnych gwaltów na kaplanach katoli-

ckich.

24 listopada 1420 przedstawiciele stronrządy w Czechach w imieniu Zygmunta nictw husyckich, zebrani w Pradze, ponie czuła się dość silną, aby przeszko- zbawili praw do tronu czeskiego dynadzić Żysce fortyfikować Tabor. Dopie- styę luksemburską. Ale kiedy przyw grudniu 1419 Zygmunt, zabezpieczyw- szło do wyboru następcy głosy się poszy granice Węgier przeciwko Turkom, dzieliły. Taboryci chcieli oddać korone przybył na sejm do Brünn (na Mora-Husińcowi, umiarkowani, a zwłaszcza Prażanie, myśleli o Jagielle. Wysłane poselstwo do Polski powróciło z odpowiednią odmowną. Nie nie zyskało również poselstwo wysłane w tym samym celu do Witolda, Wielkiego ks. litewskiego. W tym czasie zmarł Husiniec, jedynym więc wodzem Taborytów został Żyska, niemiłosiernie pustoszący kraj cały.

W połowie 1421 r. całe Czechy, z wyjatkiem kilku pogranicznych warowni znalazły się w ręku Husytów. Tymczasem gotowała się nowa (2-a) wyprawa krzyżowa, postanowiona (21 kwietnia 1421 r.) w Norymberdze. Znów zebrało się około 100,000 krzyżowców różnych narodowości (głównie Niemców).

Zygmunt nie przybył na czas z Węgier, Husyci więc częściami rozbijali oddziały krzyżowców, wreszcie Żyska zadal klęskę i samemu Zygmuntowi (w styczniu 1422) pod Nebowidem i Nie-

mieckim Brodem.

Kiedv znikło widmo wojny krzyżowej zaczęly się nieporozumienia wewnetrze między husytami. Część pragnęła od-dać korone Zygmuntowi Korybutowi (bratankowi Witolda), który z 5000 ludzi przybył do Czech. Żyska tymcza-sem nie chciał mieć jakiegokolwiek zwierzchnika nad sobą i wypowiedział wojne Prażanom (głównym zwolennikom ksiecia litewskiego). Cesarz Zygmunt tymczaszem wymógł na Jagielle i Witoldzie odwołanie Zygmunta Korybuta z Czech, który jednak wbrew woli stryjów w Czechach pozostał i przyjął tytuł króla czeskiego. Stronnictwo Zygmunta Korybuta, skutkiem nieprzyjaznego usposobienia Żyski względem Prażan, wzrosło znacznie. Mimo to Żyska odniósł kilka zwyciestw nad wojskami umiarkowanych i już gotował się do ostałecznej wyprawy przeciwko Pradze, gdy dzieki zabiegom Jana Rokiczana (wpływowego teologa husyckiego) przyszło wreszcie do pojednania.

Wkrótce potem Żyska gotuje się do wyprawy, przeciwko Arcyksięciu Austryackiemu Albertowi (zięciowi Zygmunta cesarza), dotknięty zaraza 12 października 1424 roku życie zakończył. Na czele Taborytów stanał teraz Prokop Wielki, albo Hoły (t. j. ogolony, ponieważ kiedyś był zakonnikiem). Część Taborytów, zbliżona wielu książąt i legata Cesariniego wyruszyła do Czech. Ale zaledwie ukazał się Prokop W. na czele swoich oddziałów,

rzeniami swoimi do Adamitów (ob) nie uznała Prokopa Wielkiego zwierzchnikiem, ale przybrawszy nazwę Sierot, utworynie prowe atraczy nazwę Sierot, u-

tworzyła nowe stronnictwo.

Wszystkie te stronnictwa, zostając w ciaglych nieporozumieniach miedzy soba, każde na swoją rękę pustoszyły kraj, a zwłaszcza okolice zamieszkałe przez katolików, a nawet zapuszczały zagony do krajów sąsiednich zwłaszcza Austryi, Szląska i Polski. W 1427 Taboryci, połaczywszy się z Sierotkami, zmusili Prażan do złożenia Korybuta, poczem Rokiczana został uznany "najwyższym nadzorcą wszystkich kościołów husyckich". Najazdy husytów na okoliczne prowincye, powszechną wywołały przeciwko nim niechęć, to też na wezwania Marcina V w 1427 we Frankfurcie postanowiono 3-a przeciwko nim wyprawe krzyżowa, która niestety również nie przy-

niosła żadnych korzyści.

Akcye rozpoczeli Sasi oblężeniem miasta Miess. Prokop Wielki podążył z odsiecza. Na wiadomość o zbliżających się Husytach, Sasów ogarnęła panika i uciekli w nieladzie, straciwszy w uciecz-ce z górą 10,000. Nie lepiej powiodło się i innym oddziałom, z wyjątkiem niewielkich korzyści odniesionych przez Szlazaków. Niepowodzenia krzyżaków bardziej jeszcze rozzuchwaliły Husytów, którzy bezkarnie teraz pladrowali: Saksonie, Brandenburgie, Bawarye, Frankonie i t. d. W czasie jednej tylko wyprawy w styczniu 1430 Prokop W. zniszczył 100 miast 1400 wsi. Wiadomość o okrucieństwach Husytów odbiła się echem aż we Francyi i skłoniła Dziewice Orleańska (w 1429) do listu do Husytów, w którym grozi przeciwko nim wyprawą jeżeli nie zaniechają gwałtów i nie pojednają się z Kościołem. Wobec tego papież wysłał znów legata do Niemiec (Juliana Cesariniego), który na sejmie w Norymberdze 1431 wezwał do nowej wyprawy. Cesarz Zygmunt ciągle jeszcze łudził się nadzieją pokojowego załatwienia sprawy, ale kiedy Husyci zerwali wszelkie układy, wyznaczył Elektora Brandenburskiego naczelnym wodzem czwartej wyprawy krzyżowej (czerwiec 1431 r.). W sierpniu 1431 stuty-ieczna armia, pod dowództwem wielu książąt i legata Cesariniego wyruszyła do Czech. Ale zaledwie ukazał się

rozpierzchli się.

W tym samym czasie zmarl Marcin V (1431), nie doczekawszy się otwarcia soboru, zwolanego do Bazylei, dopiero za następcy jego Eugeniusza IV sobór został otwarty. Sobór wezwał Husytów, aby wyznaczyli delegatów do Bazylei celem porozumienia się w sprawach religijnych. Do rokowań skłaniali sie tylko umiarkowani (szlachta i miasta), taboryci i sierotki byli za dalszem prowadzeniem wojny. Po zapewnieniu ze strony soboru delegatom zupelnego bezpieczeństwa, Husyci wysłali poselstwo do Bazylei (4 stycznia 1433). Na czele poselstwa stali: Rokiczana, Peyne, Prokop W. i Wilhelm z Kosteka. Po piećdziesieciu dniach bezpożytecznych rozpraw, czescy posłowie opuścili Bazylee, a sobór wysłał kilku z ramienia swego meżów do Pragi, aby tam próbowali zgode przywrócić. Misya nie udała się jeszcze i dopiero drugie poselstwo osiągneło niejakie powodzenie. W końcu 30 października 1433 (dzięki współdzialaniu Rokiczany, który miał widoki na wakujące arcbpstwo pragskie) przyszło do zawarcia ugody, znanej pod imieniem Kompaktatów pragskich. Husyci przyjęli cztery artykuły, z zastrzeżeniami soboru, ułożone w następujący sposób: 1) Komunia św. będzie udzielana pod dwiema postaciami w Czechach i na Morawach dorosłym, którzy tego domagać się beda; kaplani jednak powinni przytem zwracać ich uwagę, że Chrystus jest obecny pod każdą postacia. 2) Grzechy śmiertelne, szczególniej publiczne, mają być karane i wytępiane podług prawa Bożego i zaleceń Ojców SS., ale tylko przez tych, którzy do tego mają prawo, i z poszanowaniem właściwego trybunału. 3) Stowo Boże swobodnie ma być głoszone przez kapłanów i lewitów, którzy otrzymali do tego zezwolenie i poslannictwo od swych przełożonych, ale porządnie i bez ujmy władzy pża, który jest najwyższym w tych sprawach kierownikiem. 4) Kościół może posiadać dobra, domy i t. d.; kapłani świeccy mogą mieć własność; ale co się tyczy dóbr kościelnych duchowni sa tylko ich administratorami i powinni wiernie nimi zarządzać, podług zaleceń Ojców; bez świętokradztwa nie moga ani

strach ogarnał krzyżowców i w nieladzie bie przywłaszczać. (Por. En. klna. Nowodworskiego, t. VII, str. 572-3). Kompaktaty pragskie przyjeli tylko umiarkowani (Utrakwiści albo Kalikstyni). Taboryci (pod wodza Prokopa W.) i Sierotki (pod Prokopem Mniejszym) porwali za broń. Rozpoczela się straszna walka miedzy stronnictwami, zakończona zupełną porażką taborytów i sierotek w morderczej bitwie pod Niemieckim Brodem (30 maja 1434 r.). Obadwaj wodzowie Taborytów i Sierotek polegli w walce. Odtad oba te stronnictwa nigdy już nie miały wiekszego znaczenia. miarkowanymi Husytami (utrakwistami) połączyli się teraz t. z. subuniści (t. j. ci, którzy komunikowali pod jedną postania i nigdy do Husytów nie należeli). Powoli doszedł do porozumienia z Czechami i Zygmunt (koroncwany 31 maja 1433 w Rzymie na cesarza), przebywający wtedy w Stulhweissenburgu. Sejm pragski postawil pewne warunki. z którymi udala się deputacya do Zygmunta. D. 8 stycznia 1436 Zygmunt podpisal akt, którym uroczyście przyrzekał za-chowanie kompaktatów pragskich. W dwa miesiace później Eugeniusz IV potwierdził umowe Stuihweissenburgska, a 5 lipca t. r. została ona uroczyście zaprzysiężona w Iglawie na Morawach (kompaktaty iglawskie) przez cesarza i jego domniemanego następcę Alberta, ksiecia austryackiego (ziecia cesarskiego). Jednocześnie legat pski Filibert (bp z Coutances w Normandyi) odebrał przysiege na wierność Kościołowi od przedstawicieli duchowieństwa czeskiego, poczem Czesi uroczyście uwolnieni zostali od kar kościelnych. D. 23 sierpnia 1436 r. odbył się uroczysty wjazd Żygmunta

do Pragi i jego koronacya. W 1437 zm. cesarz Zygmunt, następca jego Albert rządził zaledwie dwa lata (zm. 1439), syn jego Władysław Pogrobowiec urodził się dopiero po jego śmierci. Okoliczności te posłużyły niezadowolonym utrakwistom do wzniecenia nowych rozruchów. Powodem do tego stał się głównie wzrost wpływów katolickich. Utrakwiści przestali zachowywać kompaktaty pragskie i wrogo za-częli występować przeciwko katolikom i Rzymowi. Odżyły również dawne stron-

nictwa krańcowe.

Na chwile zdawało się zażegnał buoni, ani ktokolwiek inny dóbr tych so- rzę misyami swemi św. Jan Kapistran i

przywiódł do jedności z Kościolem tysia. ce Czechów. Po śmierci Władysława Pogrobowca (1457) Czesi oddali korone. dawnemu namiestnikowi królewskiemu. husycie, Jerzemu Podiebradowi. Koronacyi Jerzego (w 1458) dopełnili bpi wegierscy, gdyż katolickie duchowieństwo czeskie odmówiło, a do Husytów ze względów politycznych zwrócić się nie mógł. W tym samym roku (1458) Pius II zniósł kompaktaty pragskie i zabronił używać kielicha. Jerzy legata pskiego uwięził, za co spotkała go klątwa (1462). Stosunki wzajemne miedzy katolikami i utrakwistami stawaly sie coraz gorsze. Wreszcie (w 1467) przyszło pod Tauss do rozprawy orężnej, poczem katolicy ofiarowali koronę czeską królowi wegierskiemu, Maciejowi Korwinowi. Ten gotował się już z orężem w reku opanować kraj, gdy wtem zaskoczyła śmierć króla Jerzego i Rokiczany Wtedy Utrakwiści ofiarowali korone królewiczowi polskiemu Władyslawowi. Wojna z Wegrami trwała do 1479, w końcu, drogą układów, przyszło do porozumienia, Maciej ustapil. Władysław zapewniwszy swobodę religijna utrakwistom, zdolał wreszcie doprowadzić do pokoju religijnego w Kutenburgu (w 1485 r.) Utrakwizm niedługo trzymał sie w Czechach. Skutkiem niechęci do Rzymu większość Utrakwistów przyjęla, wkradający się na początku XVI w. luteranizm, lub pod wpływem tegoż luteranizmu jakaś mieszanine pojęć, przypominającą mrzonki dawnych Adamitów (ob); wyznawców tych zasad najcześciej nazywano wznowionem imieniem Pikardów (ob).

W 1457 r. w Kunewaldzie pod Senftenbergiem, synowiec Rokiczany, Grzegorz dał poczatek nowemu odłamowi Utrakwistów t. z. Braci Czeskich (ob), których ostatecznie zorganizował Łukasz z Pragi († 1528 r.). Odlam ten zdaleka

trzymał sie od reformacyi,

W XVI w. resztki Utrakwistów dziela losy wyznawców nauki Lutra. W 1626 r. cesarz Ferdynand II opanowawszy (w czasie wojny trzydziestoletniej zbuntowane Czechy, przytłumił tu i pro-W ostatnich testantyzm i utrakwizm. czasach, wskutek silnie rozwiniętych w Czechach ideałów narodowych, a zarazem upadku wiary, tradycye husyckie wielu znajdują zwolenników i przyznać trze- wiek z Czech do Polski przybędzie, po-

ba, że ogień ciągle tli się jeszcze pod popiolem stosu Husa, (Por. Cochläus, Historia Hussitarum, Mainz 1549; Palacky, Urkundliche Beiträge zur Geschichte der Husitenkriege, 2 tomy 1872-4; Loserth, Beiträge zur Geschichte der Husitenbewegung 5 t. 1877-95; Denis, Hus et la guerre des Hussites, Paris 1878; Höfler, Geschichts schreiber der Hussitenbewegung w wyd. "Fontes rer. Austr." II. (1856 — 66). Calkowitą literaturę przedmiotu ob. Zibrt, Bibliogr. české hist. t. III, 1904).

Husyci w Polsce. Według Rajnolda (pod r. 1374) bledy zbliżone do Wiclefityzmu około r. 1373 szerzyli w Wielkopolsce Maciej z Janowa i Jan Milicz, czech, kanonik pragski. Ponieważ zaś Jarosław, arcybp. gnieźnieński, propagandzie tej niewiele sie opieral, przeto Grzegorz XI, przesłał mu 1374 napomnienie, i zobowiązał go, aby podobnych nowości wprowadzać nie dozwalał. Kie-dy błędy Wiclefa i Husa potępiono w Konstaneyi, Mikolaj Traba, arcybp. gnieźnieński na synodzie Wieluńsko-Kaliskim w 1420 r. potępił je także i polecił, aby żadnemu cudzoziemcowi, przybywającemu z Czech, nie oddawać pod zarzad szkoły parafialnej Obok tego zobowiązał bpów, aby pilnie zbadali swe dyecezye i przekonali się, czy nie ukrywaja sie gdzie zwolennicy Husa.

Jagiełło jednak, mimo że nie przyjał ofiarowanej sobie przez stronnictwo husyckie korony czeskiej i zdawał się odmawiać wszelkiego poparcia Husytom (za co w 1424 chwali go pż Marcin V. Theiner t. II, str. 25), obojętnym okiem patrzyl na szerzące się w kraju blędy, a nawet na dworze miał kapłana czeskiego, który w naukach swych głosił

zasady Husa.

Z tego powodu Zbigniew Oleśnicki, podówczas bp. krakowski, zmuszony był rzucić interdykt, dopóki rzeczony kaplan będzie na dworze przebywał. W tej sprawie udali się do króla inkwizytorowie dominikańscy. Wobec tego Jagielło w Wieluniu 1424 r. wydał edykt następującej treści: "każdy heretyk lub sprzyjający herezyi, albo o herezyę podejrzany, ma być schwytany i jako winny obrazy majestatu ukarany. Ktokol-

bunalem inkwizycyi, i wyznanie wiary uczynić. Każdy obywatel Polski bawiący w Czechach, jeżeli do Wniebowstapienia Pańskiego nie powróci do kraju, będzie uważany za heretyka, dobra jego ruchome i nieruchome zostaną skonfiskowane, a nawet dzieci jego plci obojej beda na zawsze z majatku wydziedziczone, czci pozbawione i szlachectwo utraca." Również zakazano kupcom, żeby do Czech ani ołowiu, ani broni, ani żywności nie wywozili. (Por. ks. Jan Januszowski, Statuta, Prawa i Konstytucye... Kraków 1600). Pż. Marcin V wzywał Jagiellę, żeby wraz z cesarzem na Husytów uderzył. Król Władysław jednak przekładał nad wojne, pokojowe zalatwienie sprawy, a nawet w 1431 na zamku królewskim pozwolił Husytom odbywać dyspute z doktorami krakowskimi. Miało to miejsce w niedzielę Męki Pańskiej. Ze strony husyckiej wzięli udział: Zygmunt Korybut (książe litewski, wybrany królem czeskim przez umiarkowanych Husytów), Prokop Wielki, Piotr Pavne, Biedrzyk i Wilhelm Kostka; ze strony zaś katolickiej wystąpili: Stanislaw ze Skalmierza, Mikołaj z Kozłowa, Andrzej z Kokoszyna, Franciszek Krejswic, Jan Elgot, Benedykt Hesse, Jakób z Paradyza i Elijasz z Wawelnicy. (Por. Melchior Buliński, Historya Kościoła Polskiego t. II, str. 300, 301).

Kilka dni uplynelo na bezowocnych sporach. Husyci, aczkolwiek pokonani, ustapić nie chcieli. Bp. krakowski, Zbigniew Oleśnicki, od początku przeciwny dyspucie, nie mogac króla od niej odwieść, aby zmusić Husytów do opuszczonia Krakowa. rzucił interdykt na na miasto, dopóki Husyci mieszkać będa, sam zaś wyjechał do Benedyktynów do Mogily. Wobec zbliżających sie świąt mieszczanie zmusili Husytów do opuszczenia miasta. (Por. Golębiowski, Dzieje Polski za Władysława Ja-

giełły i Władysława III).

Za Jagielly nieliczne stronnictwo husyckie w kraju nie odegrało znaczniejszej roli. Po śmierci Jagielly zwolennicy husytyzmu pod przewodnictwem Spytka z Melsztyna, aby usunąć od steru dotychczas rzadzace stronnictwo. wystąpili przeciwko kandydaturze dziesięcioletniego Władysława III. Na zjeż-

winien stawić się przed bpem lub try- dzie jednak w Krakowie przeprowadzono ostatecznie, mimo oporu opozycyi, uznanie i koronacyę starszego z Jagielończyków. W Korczynie zaś w 1438 potwierdzone zostały wszystkie dawniejsze przeciwko heretykom prawa, a szczególniej polecono pilnie sledzić zwolenników husytyzmu. Mimo jednak baczności duchowieństwa, husytyzm miał w Polsce nielicznych wprawdzie, ale możnych stronnników i obrońców.

> Z powodu obostrzeń korczyńskich, opozycya husycka podniosła znowu glowe. Spytko z Melsztyna zawiazał konfederacyę i podniósł zbrojny rokosz, przyczem zajał Korczyn i złupił dobra Władysława bpa Włocławskiego i Mikolaja Lasockiego, dziekana krakow-skiego. Wyciągnął przeciw niemu Oleśnicki i rozgromił go do szczetu pod Grotnikami (nad Nida), gdzie też Spytek polegi (1439). (Por. Dr. Antoni Prochaska, Oleśnicki w "Encyklop. klnej" Nowodworskiego). Podobny rokosz wzniecił w Wielkopolsce Abraham ze Zbąszyna, sedzia poznański. Walczył z nim Stanislaw Ciolek, bp. poznański. Gdy Abraham, zawezwany przed sąd bpi, nie stawił się, bp. rzucil nań klatwe, a interdykt na Zbąszyn. Wkrótce potem Stanisław Ciolek zakończył życie, nastepca jego, Andrzej z Bnina, oblegi Zbaszyn i zmusil Abrahama do wydania pieciu księży husyckich, których, według Długosza (Lib XIII) na rynku poznańskim spalić kazal. Reszta Husytów przestraszona postępowaniem bpa uciekła do Czech; sam Abraham zaś wkrótce życie zakończył.

Baczność bpów polskich i surowe prawodawstwo nie pozwoliło zakorzenić się husytyzmowi w Polsce.

Dalsze losy husytyzmu w Polsce, występującego pod nazwą Braci Czeskich ob. art. prof. Brücknera. (Prócz źródel cytowanych wyżej. Por. Dr. A. Prohaska, Polska i Czechy w cza-sach husyckich. W "Roz. histor. filoz. Akad. um., Kraków, 1877. že, W sprawie polsko - husyckiej, w "Przewod. Nauk" i liter." 1880 r.; St. Smolka, Polska wobec wybuchu wojen husyckich w "Ateneum" 1878 r. J. Sutowicz, Stosunek Władgsława Jagielly do Husytow czeskich, w "Bibliot. Warszawska" 1879 r. Konrad K., Husitizm w Polsce w czasopiśmie

"Vlast" 1887 r.. Józef Szujski, Dzieje Polski, t. II, str. 67-70 i 82-84).

Hutcheson Franciszek, filozof, ur. w Irlandyi d. 8 sierpnia 1694 r. zm. w Glasgowie 1746 r. Ojciec jego był duchownym kongregacyi dyssydenckiej. Po odbytych studyach w Glasgowie, H. powrócił do Dublina, gdzie założył szkołę, ale wkrótce ją zwinął, bo w r. 1729 powołano go na katedrę filozofii moralnej Glasgowie. H. napisal: Logicae compendium; Synopsis metaphysicae; Philosophiae moralis institutio compendiaria, ethices et jurisprudentiae naturalis principia continens, Glasgow. 1745; Inquiry into the origin of our ideas of beauty and virtue, London 1725; Essay on the nature and conduct of passions and affectious wirth illustrations on the moral sense. London 1728, A systeme of moral philosophy, with Some account of the life, writings character of the author by William Leechman. 2 tomy, wyd. pośmiertne, Glasgow 1755. Kompendyum logiki H-a jest pospolitym podręcznikiem szkolnym. "Synopsis metaphysicae" jest wykładem głównych zagadnień z ontologii i teodycei. W w. XI przytacza dowody istnienia Boga z ogólnego planu wszechświata, z budowy świata zwierzęcego, i ze stosunku słońca i atmosfery do ziemi, która zamieszkuje człowiek i zwierzeta. Udawadnia, że dusza ludzka jest nieśmiertelna, gdyż 1) nadzieja życia przy-szłego jest powszechna, 2) dowodzenie śmiertelności duszy jest niemożebne, 3) dusza różni się zasadniczo od ciała, 4) sprawiedliwej nagrody cnoty nie osiąga się na tym świecie. W psychologii H. stoi na stanowisku Locke'a, że pojęcia jedne powstają z wrażeń zmysłowych, inne z refleksyi i że z tych dwóch żródel pochodzi cała treść wiedzy naszej W etyce jest zwolennikiem Shaftesbury'ego, Cumberlanda i rozwija te zasade, iż życzliwość, (benevolence) sympatya są podstawami moralności i tym sposobem zakłada grunt dla szkockiej szkoły etycznej, do której należą Hume i Adam Smith. Obszernie rozwodzi sie H. nad moralnością społeczną i polityką w księgach II i III "Systemu filozofii moralności". Jest zwolennikiem konstytucyi angielskiej i broni wszechwładz- von St. Kallisto. Mainz 1861; Ein Be-

twa narodu. (Por. E. Blanc, Histoire de la philosophie, Paris, 1896, t. II, p. 217)

Hutchinson Jan, hebraista, filozof i pisarz angielski. ur. 1674, początkowo byl marszałkiem dworu u księcia Somerest i towarzyszył mu w podróżach po Europie. Aby poświęcić się pracom teologicznym, opuścił służbę u księcia i otrzymał od króla Jerzego I dwieście funtów rocznej zapomogi. W r. 1724 wydał H. pierwszą część dziela: Mosis principia, w którem broni przeciwko Newtonowi historyi biblijnej o stworzeniu świata. Druga część wyszła w r. 1727. Wszystkie dziela H. składają się z 13 tomów. System jego religijny zna-lazł wielu zwolenników, zwanych Hutchinsonistami i najdokładniej rozwinięty jest w dziele: Thoughts concerning religion (Edymburg, 1743) i na tem polega, że Pismo św. zawiera podstawy nietylko rozumnej filozofii, ale i prawdziwej religii.

Hutchison Wilhelm Antoni, oratoryanin, ur. w r. 1822 z rodziców anglikańskich, lecz już w r. 1845 przyjał katolicyzm i wstapił do Oratoryanów, po pokonaniu tysiącznych trudności. Był przyjacielem o. Fabera. H. napisal cenna apologetyczną monografię o domku loretanskim p. t. Loretto and Nazareth, two Lectures etc. London 1863; po niemiecku w Ratysbonie 1864 r. Dzieło to opracował H. gruntownie, po odbyciu studyów w Ziemi Św.; dowiódł w niem niezbicie autentyczności Domku św. H. † w r. 1863. (Por. Hurter, Nomenclator lit. 1895, 8-o, t. III).

Huth Adam, jezuita piemiecki, ur. wr. 1696, † w 1771; był profesorem prawa kanonicznego w uniw. w Heidelbergu. Napisal Jus canonicum ad libros 5 decretalium Greg. IX explicatum. Augustae Vindelicorum 1731, 5 vol. in 8-0; Casus juridico-canonici de sponsalibus et matrimonio. Fuldae 1742, in 8-o. (Por. Bund, Catalogus auctorum 1900, 8.0, str. 82).

Hutmacher Wawrzyniec ks., ur. w r. 1829 w Kolonii, został wyświęcony na kapłana w r. 1854, żył czas jakiś we Włoszech, od r. 1864 był proboszczem w Erefeld. Napisal Die Katakomben

1883, 8-o, t. II, str. 374.

turnik literacki, ur. 21 kwiet. 1488 r. ze na zamku Steckelberg. Oddany w 11 r. życia do klasztoru w Fuldzie, nie czując zakonnego powołania po 5 latach wystapił ztamtad i został wedrownym studentem po uniwers. Erfurt, Koionia, Frankfurt n. O., przestając z humanistami Crotusem Rubianusem, Cobanem Hesse i Mutianusem Rufusem. co wywarło poważny wpływ na jego naukowy rozwój. Niespokojny wedrował dalej do Greifswaldu, Rostocku, Wiednia a wreszcie do Włoch. W tych wędrówco mu pomocy odmawiali. Z tego popko pewnej rodzinie z Greifswaldu. Zazwróciła się przeciwko ks. Ulrychowi. Niebawem napisał w obronie uczonych nie prawowiernych pamflet "Triumphus Capnionis". Udział H. w piśmie pełnem jadu i nienawiści względem Kła "Epistolae obscurorum virorum"; ogranicza się do współudziału w drugiem wydaniu, oraz przejęciu się ich duchem i forma. Jego humanistyczne przedsięwzięcia znajdowały w Niemczech szeroki poklask tak dalece, że ces. Maksymiljan 1517 uroczyście koronował go na poetę. Wnet jednak H. sprzeniewierzył się muzom, rzucając się w wir życia awanturniczego. W r. 1519 bierze udział w wojnie zwiazku szwabskiego pko Ulrychowi z Wirtembergu. Wkrótce potem wiąże sie z humanistami popierajacymi nowinki Lutra i pisze szereg paszkwilów oraz napaści na stolice aplska oraz pża Leona X. Pż zażadał od cesa-

such in Pompeji. Aachen 1863; Die | zręcznie po łacinie pisanych listach i broreligiös-asketische Schrift: Sursum szurach cala swą nienawiść ku pstwu, corda! i w. in. (Por. Schäfter, Hand- zwac je zgorszeniem Niemiec. Najgłolex. der kath. Theologie. Regensb. śniejszem z tych pism było "Vadiscus sive Trinitas romana"; pisma te niebawem przetłumaczono na niemieckie. Hutten Ulryk v., humanista, awan- Z powodu sejmu wormackiego wypuścił w świat całą powódź paszkwilów i pamstarej frankońskiej rodziny rycerskiej fletów na ksieży, Kl, legata Aleandra, a także wystosował list do ces. Karola V, ostrzegając go przed katolickimi doradcami. Ta walka zaciekła zrobiła złe wrażenie, a ponieważ i Franc. z Sickingen, z powodu zbójeckiego napadu na Trewir, uległ banicyi, zmuszony był H. w r. 1522 udać się się do Bazylei, a gdy mu tam opieki odmówiono, do Mülhusy w Alzacyi. Tam to napisal "Expostulatio" przez zemstę względem Erazma z Roterdamu za to, że ten odmówił przyjęcia go w Bazylei i odwrócił się od kach zapożyczał się, surowo karcąc tych, sprawy Lutra. Ponieważ pobyt w Alzacyi stal się dla H. niebezpiecznym przewodu powstała pierwsza jego ksiażka: niósł się do Zurychu, gdzie zaopiekował "Querelarum libri duo", akt zemsty się nim Zwingliusz. Zaciągnięta, skutkiem wyuzdanego życia choroba, podkobójstwo krewnego Hansa v. H. przez ks. pywała siły H-a, gasł powoli, bezsilny, Ulrycha z Wirtenbergu rozbudziło gniew złamany aż † 1 wrześ. 1523 r., na wycałej rodziny, skutkiem czego H. pióro swoje poświęcił zemście. Napisał tedy żywszy zaledwie 35 lat i 4 miesiące. Tapięć mów i "Phalarismus" pko mor- lent niewatpliwie duży, ale na wskroś dercy, które posiadały taką silę, że cała przenikniety duchem niszczycielskim; opinia Niemców, nie wyjmując cesarza, strawił życie w rozpuście i podkopywaniu dziela Bożego. Protestanci przez nienawiść do Kła katolickiego wielbia go dotąd jako filar reformacyi, w gruncie rzeczy jednak zasług tych udowodnie nie mogą, prócz roboty burzącej. Pisma H., wraz z "Epist. obscurorum viro-rum" wydał w 6-ciu tomach Münch, oraz lepiej Böcking w Lipsku 1859-1870. (Por. Jörg, "Deutschland in d. Revolutions periode" Berlin 1821-29; D. F. Strauss, "Ulrich v. Hutten" 2 t. 2-ie wyd. Lipsk 1871).

(Ch.)

Hutter Leonard, obrońea "kla luterańskiego, nazywany "Lutherus redivivus", ur. w styczniu 1563 r. we wsi Nellingen pod Ulmem. Kszt icił się w Strasburgu, Lipsku, Heidelbergu i Jenie, w r. 1594 został profesorem w Jenie, w 1596 przeniósł się do Wittenrza uwięzienia H-a, skutkiem czego ucie-ka on na zamek Franciszka v. Sickin-i Leyserem fakultet luterski i tamże gen, skąd bezkarnie wylewa w nader umarł 23 października 1616 r. H. byl

żarliwym obrońca zasad swego wyzna- sie do niego przygotować przez jedzenie nia. Jego dzieło: Compendium locorum theologicorum ex scripturis sa- Glaire, Dictionnaire. 8-0, t. I, str. cris et libro Concordiae collectum. (Wittenberga 1610: nowe wydanie przez prof. A. Twestena w Berlinie 1863) zostało uznane z polecenia elektora saskieho Krystyana II za podręcznik przy nauce religii w gimnazyach. W tym samym duchu wydał H.: Loci communes theologici, ib. 1610. Przeciw kłowi reformowanemu H. ogłosił wiele pism polemicznych: Concordia concors ib. 1614; w odpowiedzi na dzieło rektora z Zürychu R. Hospiniana: Concordia discors (1607). Przejście elektora brandenburskiego Jana Zygmunta do wyznania reformowanego zniewoliło H. do wystąpienia z pismem: Calvinista Aulico-Politicus alter. ib. 1610.

X, S, G,

Huttler Maks. ks., publicysta kato-licki, nr. w r. 1823 w Monachium, w r. 1840 wstapil do Benedyktynów w Augsburgu, następnie studyował filozofje i teologię w Monachium, w r. 1845 wyświecony na kaplana, został prefektem seminaryum i nauczycielem studyów w w Augsburgu. W r. 1851 po obronie-niu tezy o filozofii religii Rajmunda z Sabunda otrzymał dyplom doktorski i godność profesora filozofii w Lyceum w Augsburgu. Wskutek zmian zaszlych w klasztorze, po otrzymaniu dyspensy pskiel, H. wystapił wraz z innymi z zakonu i w r. 1854 objął redakcyę czasopisma "Postzeitung;" w r. 1859 założył instytut literacki wraz z wielką drukarnia w Augsburgu i wydawał tu drugi dziennik prowincyonalny p. t. "Neue Augsburger Zeitung." Napisal: Siloah. 1850, wraz z Deutingerem; Katholische Studien. Augsburg 1868—70; Seelengärtlein. München 1877, książka do nabożeństwa; wreszcie Die sieben Busspsalmen aus der Vulgata übersetzt u. erläutert. Tamże 1878. (Por. Schäfler, Handlexikon der kath. Theologie. Regensb. 1883, 8-o, t. II, str.

Hutyci byli to heretycy, antyluteranie, uczniowie Jana Hutus'a. Nazywali się sami synami Izraela zesłanymi na zniszczenie Chananejczyków. Twierdzili oni, že dzień sądu już bliski i że trzeba 212),

i picie. (Por. Du Preau p. w. Hut; 1060).

Huxley Tomasz Henryk, fizyolog angielski, ur. w r. 1825 Ealing pod Londynem. Po odbyciu studyów medycyny i historyi naturalnej, w roku 1846-50 odbywał podróże po Oceanie Spokojnym i po archipelagu Indyjskim, w charakterze lekarza - chirurga okretowego, nastepnie był profesorem historyi naturalnej w szkole górniczej w Londynie i anatomii w chirurgicznem kolegium królewskiem, od r. 1874-77 rektorem uniwers. w Aberdeen, w r. 1879 członkiem korespondeutem w Akademii nauk w sekcyi zoologicznej. † w r. 1895. Wystepowal w pismach i w prelekcyach swoich jako gorliwy zwolennik darwinizmu i on to przyczynił się do rozszerzenia tych teoryj we Francyi. Odnośnie do kwestyi przeznaczenia człowieka H. glosil "agnostycyzm," i on to właśnie pierwszy użył tego wyrazu dla oznaczenia poglądu pozytywistów na sprawe istnienia i przeznaczenia człowieka. Nie mniej jednak w poglądach swoich ulegal zmianom i sklanial sie do umiarkowańszych poglądów, odnośnie do materyalizmu; twierdził, że człowiek nie jest ostatnim wyrazem ewolucyi kosmicznej, owszem przyznawał mu siłe moralna niezależna, zdolna do pokierowania samaż ewolucya. H. napisał wiele dzieł, z których kilka przełożono na język polski: O stanowisku człowieko w przyrodzie. 1861 (przekł. polski, Lwów 1871); Lectures on comparative anatomy, 1864; O przyczynie zjawiskw przyrodzie organicznej (przekł. polski. Warszawa 1875); Zasady fizyo-logii (przekł. pols. Warszawa 1873); Wykład biologii praktycznej (po polsk. Warszawa 1883); Fizyografia, wstęp do nauki o przyrodzie (po pols. 1884, 2 tomy); Wstep do nauk przyrodniczych (przekł. pols. Warszawa 1884): Hume, jego życie i prace; Mowy świeckie i inne. Pko H-i pisali De Nadaillac w "Correspondant" 1895, 10 juin, str. 835 i ks. Boulay. (Por. Blanc, Hist. de la Philos. Paris 1895, 12-o, t. III, str. 379-380; S. Orgelbr., Encykl. Powsz. 1900, 4-to, t. VII, str. 212), X. J. N.

Huygens Gomar, ur. w r. 1631 w Lyra w Belgii, + w r. 1702, był profesorem filozofii w Lowanium, serdeczny przyjaciel Arnaulda i Quesnela, bronił gorliwie ich sprawy. W pismach swych ujawnił sympatye jansenistowskie, a dzieła jego przepełnione sa błędami tej sekty; to też wiele z pism H-a umieszczono na indeksie, a jego samego zasuspendowano od słuchania spowiedzi, zabroniono nauczania i usunięto z uniwersyte-Napisal Breves observationes. Leodii 1693 i nast., 15 t. in 12-o; Methodus remittendi et retinendi peccata. Lovanii 1674. in 12-o (na indeksie; Theses theologicae etc. (na indeksie); Compendium Theologiae etc. (na indeksie); Conferentiae theologicae etc. Lovanii 1678-93, 5 vol. in 12-o, i wiele dzieł w obronie swej nauki. (Por. Bund, Catalogus auctorum. Rothomagi 1900, 8-0, str. 82; Goujet, Biblioth. des aut. eccles. du XVIII s.; Richard et Giraud, Bibl. sacrée).

Huysmans Joris Karol literat francuski, ur. w r. 1848, z rodziny holenderskiej, studyował nauki prawne, poświęcił się czas jakiś urzędowaniu, wreszcie zajał się wyłącznie literaturą. Jako pisarz dał się poznać pierwiastkowo z utworów treści naturalistycznej i wysoce niemoralnej (Marthe; Les Soeurs Vatard; En ménage i t. d). W r. 1880 wydawał ze współudziałem Zoli, Goncourt'a i innych tyhodnik "La Comédie humaine, organe de naturalisme." Oddał się nawet przez czas jakiś studyom nad okultyzmem, magia i satanizmem i opisal ohydne praktyki czczcicieli szatana w romansie, dowodzącym jak nisko upaść może człowiek, gdy się od Boga oddali. Ale już wkrótce potem nastapil w H. przewrót i zaczął się w nim pro-ces nawracania się do Boga. W powie-ści En route opisał historyę swego nawrócenia, które dokonało się w r. 1892. Następne jego dzielo La Cathédrale. (Paris 1898) just wspaniałą apoteozą symboliki i liturgii katolickiej, nie bez pewnych jednak naturalistycznych zwrotów i obrazów, które i w następnych, już po nawróceniu napisanych romansach znaleźć można. W r. 1900 H. wstąpił do Benedyktynów jako laik i odtad pióro swoje poświecił wyłącznie współczesny. W ostatnich czasach na-

na obrone prawdy i chwałe Bożą. Jego utwory Sainte Lydwine de Schiedam (jest tłumaczenie polskie. Poznań 1895, 8-0), Les Foules de Lourdes; La Bièvre et Saint-Séverin i inne dowodzą, że nie obcą była H-i mistyka katolicka i to nie tylko teoretycznie. trudnością przedzierała się prawda do tego umyslu i serca oddanego pysze, zmysłowości, oplątanego spirytyzmem i kultem szatana. Lecz w końcu łaska zwycieżyła i H. przeszedlszy przez wszystkie stadya walki z samym sobą, skończył na szczerem nawróceniu, którego prawdziwość stwierdził psychologicznie stan skropulów w który wpadł w ostatniej fazie zwyciestwa laski nad zepsutą naturą. Stan swej duszy w tej opoce opisał w powieści L'Oblat. Bog dopuścił na H-a srogie cierpienia długiej choroby przedśmiertnej, która po bohatersku znosił i † w r. 1907, z oznakami najżywszej pobożności i żalu za zgorszenia dane. Oprócz wymienionych wyżej napisał H.: De tout; Pages catholiques; Trois eglises et Trois primi-En rade; L'Art moderne. (Por. Blanc, Répertoire bibliogr. 1902, 8-0; Bethleem, Romans à lire. Cambrai 1906, 12-o, str. 174-175; Crosnier, Les Convertis d'hier. Paris 1908, 12-0, str. 26-29). X. J. N.

Hyacinth-Saint-bpstwo na Kanadzie (dioec. Sancti Hyacinthi), erygowane w 1852 r. z części dyccezyi Montréal, jest suffragania metropolity z Montréalu. Dyecezya Saint H-th obejmuje hr. Bagot, Iberville, Richelieu, Rouville, Saint Hyacinth, Missisquoi, znaczną cześć Shefford, Brome, część Bolton w hr. Brome i trzy parafie w hr. Verchères. W 1906 r. liczono tu 115 tvs. wiernych na 130 tys. mieszkańców; 73 parafie; 120 kościolów; kapłanów świeckich 200, zakonnych 27; ok. 10 zgromadzeń zakonnych z 322 członkami meskimi i 170 żeńskimi. (Por. Werner S. J., Orbis terrarum catholicus, Friburgi Brisgoviae, 1890, p. 244; Canada ecclés... Montréal, 1906, 108—117; Buchberger, Kirchliches Handlexikon, München, 1907, t. I, k. 2056).

X. C. S.

Hybl Franciszek, historyk czeski.

pisał: Brun Querfurtsky a jeho životopis sv. Vojtěcha w "Cesky Casopis historycky." Praha 1898, zesz. 2, str. 73—89; Nejstarši životopisy sv. Vojtěcha. Tamže 1899, 8-o. zesz. V, str. 280–290.

Hydacyusz albo Idacyusz kronikarz hiszpański, ur. w końcu wieku IV-go w Lemica w (łalicyi (dzisiejsze Jinzo de Lima w Portugalii); chłopcem je-zcze będąc udał się na Wschód; konsekrowany w r. 427 na bpa, prawdopodobnie Aquae Flaviae (dzisiejsze Chaves). Do r. 468 prowadził życie pustelnicze w Betleemie. Mąż skromny i pracowity, napisal Kronike, która sam podzielił na 2 części; jedna jest jakby kontynuacya "Kroniki" św. Hieronima, oparta na dokumentach zebranych w owych czasach i zaczyna się od r. 379; druga zaczyna się od r. 429, gdzie autor wystepuje jako świadek naoczny; ta druga część ma wielką wartość. Zajmuje sie w niej H. przedewszystkiem Hiszpania a zwłaszcza Galicya. Kronika ta ważnym jest dokumentem do historyi klnej Swewów i Gotów w Hiszpanii. Pierwszym wydawca tej "Kroniki" był Ludwik od w. Wawrzyńca pod pseud. Paulus Profitius piszący (Roma 1615). Podaje ją

też Migne, P. Lat., t. LI, str. 873—890; najnowsza edycya wyszła u Mommsena "Chronica minora saec.", IV, VIII, vol. II, str. 13—36. O H. pisali: Gams, Hist. de l'Eglise d'Espagne, t. II, sect. I, Ratisbonne 1864, s. 465—471; F. Baehr, Les poétes et les historiens chrét de Rome. Carlsruhe 1872, s. 208—212. (Por. Bardenhewer, Les Peres de l'Eglise. 1899, 8-o, t. III, str. 126—127; Stang, Historiogr. eccl. 1897, 12-o).

X. J. N.

Hyde Tomasz, oryentalista anglikański, ur. w r. 1636 w Billingsley, † w r. 1703 w Oksfordzie. Odznaczał się szczególniej znajomością języka perskiego; mianowany prof. hebraj. w Oksfordzie. Dzięki swej znajomości języków wschodnich był wysyłany na ważne stanowiska państwowe i klne w Salisbury i Glocester. Brał udział w wydaniu londyńskiem "Biblii Polyglotty." Z dzieł napisanych przez H. cenna jest praca Quatuor Ecangelia et Acta apostolorum lingua malaica caracteribus europaeis. Oxfordi 1677, 4-o. (Por. Walton w przedm. do "Polyglotty" wyd. w Londynie; Glaire, Dictionnaire. 8-o, t. I, str. 1(62).

Hyderabad ob. Haiderabad.

KONIEC TOMU XV i XVI.

